


 
 
 

Editorial und Grussworte .....................................................................................................................  2 
 
Genres der Verwissenschaftlichung: zur Einführung ..........................................................................  6 
Anja Kirsch, Stephanie Gripentrog-Schedel 
 
Zwischen Katechismus und Parteidokument: Eine Genregeschichte von Religion und Politik                   
im frühen 19. Jahrhundert .................................................................................................................. 29 
Anja Kirsch 

 
Weder „Kriegsmaschine“ noch Apologetik – der Beginn der Religionswissenschaft in Frankreich .. 115 
David Atwood 

 
„Unparteilichkeit ist nie die Sache religiöser Polemik gewesen“: Wissenschaftlichkeit, Religion           
und ,Islamfrage‘ im Kontext der Kolonialkongresse in Berlin, 1905 und 1910 .................................. 152 
Lorenz Trein 
 
Fälle von Religion ................................................................................................................................. 166 
Stephanie Gripentrog-Schedel 
 
Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von Religion auf den Philippinen um 1900:               
eine Miszelle   ...................................................................................................................................... 208 
Adrian Hermann 
 
Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der Grenze: eine essayistische Hommage an                   
Jürgen Mohn ........................................................................................................................................ 235 
Stefan Ragaz 
 
 
Bibliographie Jürgen Mohn  ................................................................................................................. 247 
Ulrich Vollmer 

 

Genres der Verwissenschaftlichung: 
Beiträge zu Ehren von Jürgen Mohn 

Sonderheft, herausgegeben von  

Anja Kirsch und Stephanie Gripentrog-Schedel 

AЯGOS 4 (2) / 2025 



Korrespondierende Autorinnen: Anja Kirsch, Norges teknisk-naturvitenskapelige universitet (NTNU); Stephanie 
Gripentrog-Schedel, Universität Kiel. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Gripentrog-Schedel, Stephanie / Anja Kirsch. 2025. „Genres der 
Verwissenschaftlichung: Editorial und Grussworte.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 
2-5. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8897. 

 Lizenz durch AЯGOS und die Autorinnen. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

Grusswort im Namen der 
Schweizerischen Gesellschaft für Religionswissenschaft 

Seit seiner Berufung als Ordinarius für Religionswissenschaft an der Universität Basel im Jahr 2006 
prägt Jürgen Mohn die Schweizer Religionswissenschaft. Durch seine Arbeit und diejenige seiner 
Schülerinnen ist der Standort Basel für das Fach innerhalb weniger Jahre bedeutsam geworden – 
dies, obwohl es sich um den jüngsten Standort der Religionswissenschaft in der Schweiz handelt: 
Während Genf schon 1874 und Freiburg i.Ue. 1894 Professuren für Religionsgeschichte bzw. 
Religionswissenschaft einrichteten, folgten weitere religionswissenschaftliche Professuren in 
Bern, Zürich, Luzern und Lausanne erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Mit Jürgen 
Mohn als Ordinarius kam vor etwas weniger als zwanzig Jahren auch an der „alten“ Universität 
Basel das Studienfach Religionswissenschaft hinzu, seitdem führen er, seine Doktorierenden und 
weitere dort originäre religionswissenschaftliche Forschungen durch. Themen wie Religions-
aisthetik und kulturwissenschaftliche Religionstheorie machte Jürgen Mohn früh stark. Breit 
aufgestellt ist er in der europäischen Religionsgeschichte und hat hier etwa vertiefend zur 
Buddhismusrezeption um 1900 gearbeitet. Wichtig sind für Jürgen Mohn ein Nachdenken 
darüber, wie Religionskonzepte verwissenschaftlicht werden und welche Wechselwirkungen 
zwischen Recht und Religion bestehen – dazu beteiligt er sich am Basler Forschungsnetzwerk 
Recht und Religion. 

Die Schweizer Gesellschaft für Religionswissenschaft freut sich, dass zu Ehren von Jürgen Mohn 
dieses Themenheft erscheint – und schliesst sich den Glückwünschen an. 

Martin Baumann und Rafael Walthert 

(Ko-Präsidenten der SGR, Sommer 2025) 

Genres der Verwissenschaftlichung: 
Editorial und Grussworte 

Stephanie Gripentrog-Schedel / Anja Kirsch 

Veröffentlicht am 01.12.2025 



 3 

„Wir haben keine andere Zeit als diese.“                                                                   
Zum AЯGOS-Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung 

Das vielzitierte Diktum der bekannten Poetin der Neuen Sachlichkeit, Mascha Kaléko, verbirgt in 
seiner lyrischen Schlichtheit eine kaum zu bändigende Komplexität, die unseren verehrten 
Kollegen Jürgen Mohn zeitlebens beschäftigt. Welche Zeit haben wir denn? In welcher Zeit leben 
wir? Das wissenschaftliche Werk Mohns zeigt auf, wie uns Zeit jenseits physikalischer und 
kalendarischer Bestimmungen nur durch ihre Deutung zugänglich ist. Seine akademische Reise 
beginnt schon im Magister und während des Doktorates mit der Auseinandersetzung mit 
philosophischen und religionswissenschaftlichen Mythostheorien, sie setzt sich in der 
Habilitationsschrift zu Zeit- und Geschichtstheorien fort. Hier und in den zahlreichen folgenden 
Studien beleuchtet Mohn die Wechselwirkungen epistemologischer Rahmenbedingungen der 
akademischen wie auch der gesellschaftlichen Zeit- und Weltdeutungen: die Wissenschaft der 
Mythologien – Mythologien der Wissenschaft, wie er es in einem Aufsatz von 2010 beschreibt.  

In der Mitte seines akademischen Schaffens erschließt Mohn neben der Zeit die zweite 
Grundkonstante des Universums für die Religionswissenschaft: Mit der Religionsaisthetik gerät 
nun der Raum ins Blickfeld seiner Analysen. Während sich die Religionsästhetik in den 
vergangenen Jahren verstärkt den (medialen) Objekten und dem Visuellen zuwandte, schlug 
Mohn mit der fokussierten Perspektive auf den Raum und die Raumerfahrung eigene Wege ein, 
die schließlich 2023 in der Gründung des Vereins für Religionspromenadologie und des 
dazugehörigen Lokals für Raumbegehung in Basel mündeten.1 

Das vielseitige Werk von Jürgen Mohn spiegelt einen Wissenschaftler wider, der sich nicht auf 
einem liebgewonnenen Steckenpferd ausruht, sondern der geistig stets in Bewegung ist – sein 
ehemaliger Dozent an der Universität Bonn, Dr. Ulrich Vollmer, hat sein umfangreiches Werk in 
einer präzisen Bibliographie für diese AЯGOS-Ausgabe aufgearbeitet. Mohn hat mit seinen 
vertieften Reflexionen zur Genese und zum Standort religionswissenschaftlicher Theorie sowohl 
zahlreiche Studierende bewegt als auch viele seiner Doktorierenden soweit inspiriert, dass sie 
sich auf das Wagnis einer wissenschaftlichen Karriere eingelassen haben. Einige von ihnen haben 
für dieses AЯGOS-Sonderheft Erörterungen zur Frage beigesteuert, wie in spezifischen nationalen 
und disziplinären Konstellationen des 19. und 20. Jahrhunderts „Religion“ zum Forschungsgegen-
stand werden konnte.  

Die vorliegenden Beiträge drücken damit aus, was Jürgen Mohn der Generation seiner 
Schülerinnen und Schüler weitergibt: Mehr als eine Ansammlung von klugen Gedanken in 
Publikationen ist es eine Haltung, ein aufmerksames Wandeln als homo viator durch Zeiten und 
Räume, das stets ein neugieriges Befragen und kritisches Hinterfragen der so selbstverständlich 
erscheinenden Dinge und Ideen provoziert. Sehr gerne haben wir den beiden Herausgeberinnen 
die Zeitschrift AЯGOS als Forum für diese Art theoretischer und historischer Studien und als Ort 

 
1 Vgl. www.lokal-fuer-raumbegehung.ch. 



 4 

der Würdigung für das Werk unseres geschätzten Kollegen und Freundes Jürgen Mohn 
angeboten.  

„Wir haben keine andere Zeit als diese“ – vor dem Hintergrund seines wissenschaftlichen Werkes 
erscheint diese Einsicht nicht als Einschränkung, sondern als Aufforderung, sich mit „unserer“ 
Zeit, der Gegenwart wie der Historie, auseinanderzusetzen. Dies ist nicht der einzige, aber wohl 
einer der wichtigsten Impulse, die Mohn der religionswissenschaftlichen Theoriedebatte verleiht. 

Oliver Krüger für die AЯGOS-Redaktion 

 

Vorwort der Herausgeberinnen 
Manchmal wirkt Wissenschaft, als wolle sie alle Bilder aus der Sprache vertreiben. Jürgen Mohn 
aber ist ein Meister darin, sie hineinzuschmuggeln – oft dort, wo man es am wenigsten erwartet. 
Seine Sprichworte sind nicht immer „richtig“, aber doch auf ihre eigene Weise bemerkenswert: 
Wenn „die Luft enger wird“ oder „wir uns nicht hinters Ohr führen“ lassen, dann ist das in jedem 
Fall ein Anlass zum Lächeln, vielleicht aber auch ein gezieltes Denkmanöver – zur leichten 
Verschiebung der Perspektive? Ein besonderes Andenken daran ist jedenfalls auch ein früheres 
Foto auf der Fakultäts-Website, auf dem er aussieht, als stünde er auf dem Mond. In gewisser 
Weise passt das: Jürgen Mohn sieht Fragen, die anderen verborgen bleiben, und eröffnet 
Denkfiguren, die aus ganz eigenen Umlaufbahnen kommen. 

Zu seinem sechzigsten Geburtstag schenkte ihm ein Freund das japanische Brettspiel Go – ein 
Spiel, das für seine einfache Regelstruktur ebenso berühmt ist wie für seine unendliche 
Komplexität. Es ist ein Spiel der Ränder, der Verschiebungen, der Balance zwischen Expansion 
und Rückzug, zwischen Intuition und Kalkül. Dass Jürgen Mohn sich für dieses Spiel begeistert, 
sagt womöglich mehr über sein Denken als manche biografische Fussnote: Es geht nicht um Sieg, 
sondern um Tiefe. Und wie beim Go geht es ihm auch in der Wissenschaft nie allein um das 
Besetzen von Feldern, sondern um das Sichtbarmachen von Räumen. 

Einer dieser Räume ist der der Verwissenschaftlichung. Den Titel dieses Themenhefts haben wir 
uns mindestens teilweise von Jürgen Mohn geborgt. Wir beziehen uns damit auf zwei 
Forschungsprojekte, die zwischen 2010 und 2016 in Basel zu Religionskonzepten und deren 
Verwissenschaftlichung im 19. und 20. Jahrhundert bearbeitet wurden. Der Begriff der 
Verwissenschaftlichung knüpft in vielerlei Hinsicht an zentrale Themen an, die unser 
gemeinsames Arbeiten und Lernen mit ihm geprägt haben und weiter prägen. Sein Interesse an 
den Übergängen zwischen Religion und Wissenschaft, an der Genese und Struktur des Religions-
begriffs sowie an den historischen Formationen der Religionswissenschaft als akademischer 
Disziplin hat die Artikel dieses Heftes inspiriert. Mit den „Genres“ laden wir dazu ein, diese 
Übergänge nicht nur inhaltlich, sondern auch formal zu reflektieren: als historisch situierte 
Praktiken der Beschreibung, Kategorisierung und Theoretisierung von Religion.      



 5 

Die Beiträge zeigen dabei unterschiedliche Perspektiven auf – von der Entstehung begrifflicher 
Ordnungsschemata über die Wissenschaftsgeschichte bis hin zu religionstheoretischen 
Reflexionen. 

Wir danken allen Autorinnen und Autoren für ihre Beiträge, dem Herausgeberteam der Zeitschrift 
für die gute Zusammenarbeit und die Möglichkeit, dieses Themenheft gemeinsam zu gestalten. 
Vor allem danken wir Jürgen Mohn – für Unterstützung, Vertrauen und Freundschaft. 

Stephanie Gripentrog-Schedel und Anja Kirsch 

 



 
Korrespondierende Autorinnen: Anja Kirsch, Norges teknisk-naturvitenskapelige universitet (NTNU); Stephanie 
Gripentrog-Schedel, Universität Kiel. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Kirsch, Anja / Stephanie Gripentrog-Schedel. 2025. „Genres der Verwissenschaftli-
chung: zur Einführung.“ AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 6-28. DOI: 10.26034/fr.ar-
gos.2025.8896. 

 Lizenz durch AЯGOS und die Autorinnen. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Beitrag führt in das AЯGOS-Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung ein, das sich den Ver-
flechtungen von Religion und Wissenschaft in unterschiedlichen sozialen, politischen und institutio-
nellen Kontexten widmet. Am Beispiel des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsge-
schichte (Basel, 1904) zeigt die Einführung, wie Akteur*innen Wissenschaftlichkeit beanspruchen, 
aushandeln oder bestreiten – und wie sich diese Dynamiken in spezifischen medialen, sozialen und 
textuellen Formaten niederschlagen. Diese Formate werden als Genres der Verwissenschaftli-
chung verstanden: als soziale Rahmungspraktiken, in denen Wissenschaftlichkeit performativ hervor-
gebracht und modelliert wird. Verwissenschaftlichung erscheint dabei nicht als linearer Fortschritts-
prozess, sondern als konfliktreiche, situierte Bewegung, in der sich epistemologische, institutionelle 
und gesellschaftspolitische Perspektiven verschränken. Das Sonderheft fragt nach den kulturellen Be-
dingungen und Ausdrucksformen solcher Prozesse und nach ihrer Bedeutung für die Entstehung und 
Selbstverortung der Religionswissenschaft als akademischer Disziplin. 

 

1. Basel als Ort einer Verwissenschaftlichungsgeschichte von Religion 
Vom 30. August bis zum 2. September 1904 kamen Vertreter aus allen Weltregionen in Basel zum 
„II. Internationalen Kongress für Allgemeine Religionsgeschichte“ zusammen. Nachdem das Welt-
parlament der Religionen 1893 in Chicago getagt und weltweit Aufmerksamkeit erregt hatte, fand 
1897 in Abgrenzung dazu im Stockholm der Industrieschau der „erste religionswissenschaftliche 
Kongress“ statt. Die Wissenschaftlichkeit dieser Veranstaltung erneut bestreitend, wurde 1900 
ins Paris der Weltausstellung zum – wiederum „ersten“ – „Kongress für Religionsgeschichte“ ge-
laden. Der Basler Kongress bestätigte diesen Anspruch und implementierte damit eine Numme-
rierung (in Oxford folgte 1908 der „dritte“ Kongress), die bis heute in der Zählung der Internatio-
nal Association for the History of Religions (IAHR) gilt.  

 

 

Genres der Verwissenschaftlichung:  
zur Einführung 

Anja Kirsch / Stephanie Gripentrog-Schedel 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nach Stockholm und Paris konstituierte sich zum wiederholten Mal eine weitgehend aus Theolo-
gen bestehende akademische Öffentlichkeit für eine als wissenschaftlich markierte Beschäftigung 
mit Religion. Das „ruhigere“ Basel war in Paris aus pragmatischen Gründen als nächster Konfe-
renzort gewählt worden (Mohn 2010: 24). Allerdings hatte die Stadt am Rhein eine Geschichte 
international bedeutender Tagungen vorzuweisen: 1869 hatte hier der IV. Kongress der Interna-
tionalen Arbeiter-Assoziation – heute bekannter als Erste Internationale – getagt und 1897 fand 
im Basler Stadtcasino der erste Zionistische Weltkongress statt. Auch für den Religionskongress 
wurde das Basler Stadtcasino gebucht. 1500 Gelehrte aus aller Welt waren eingeladen, „einer so 
erfreulich aufstrebenden jungen Wissenschaft wie der allgemeinen Religionsgeschichte“ in „per-
sönliche[r] Aussprache“ und „intime[m] Gedankenaustausch über Ziele und Methoden“ zur Kon-
solidierung zu verhelfen (Bertholet 1905: 6). Nicht nur die Kongressakten wurden rasch verschrift-
licht und publiziert, auch die Presse zeigte sich interessiert und berichtete ausführlich über das 
öffentliche Ereignis, zu dem Religion nun wurde.1 Die Vorträge waren zahlreich von der lokalen 
und der überregionalen Bürgerschaft besucht (Bertholet 1905: 26).2 

 
1  Tägliche Kongressberichte erschienen in den Basler Nachrichten sowie der National-Zeitung: Anzeigenblatt 

der Stadt Basel; überregional und zumeist in Telegrammform informierten etwa Le National Suisse, das Intel-
ligenzblatt und Berner Stadtblatt, der Courrier de Genève, Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt oder die 
Neue Zürcher Zeitung. Tagungsankündigungen waren zuvor unter anderem erschienen im Journal du Jura, 
dem Berner Volksfreund, in Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt sowie der Neuen Zürcher Zeitung. Genaue 
Nachweise im Literaturverzeichnis. 

2  Die grösste Gruppe machten aktive Kongressteilnehmer aus; unter ihnen befanden sich auch führende reli-
giöse Gelehrte wie der Oberrabbiner der überregionalen Gemeinde Hohenems, Aron Tänzer, der Deputy 
High-Priest der Parsen aus Bombay, Rastamji Edulji Dastoor Peshotan Sanjana, sowie der Jōdo-shū Priester 
und Gelehrte Watanabe Kaigyoku, der sich zur Zeit der Konferenz zum Doktorat in Buddhologie an der da-
mals deutschen Universität Strassburg aufhielt. Die reine Zuhörerschaft speiste sich zuvorderst aus der pro-
fessoralen Kollegenschaft sowie aus Absolventen und Studenten verschiedener universitärer Disziplinen. Zu-
dem nahmen etliche Pfarrer und einige wenige Missionare teil, zusätzlich Journalisten und Museumsdirek-
toren, Vertreter aus der Lokal- und Regionalpolitik sowie vereinzelt Gymnasiallehrer und Buchhändler (vgl. 

Stadtcasino Basel und Musiksaal; Hauptort des II. Internationalen Kongresses 
für Allgemeine Religionsgeschichte. 
© Staatsarchiv Basel-Stadt, AL 45, 4-73-3, freigegeben für Online-Zugänglichkeit 



 8 

Mit Blick auf die Kontroversen, Parteinahmen, und theologischen Positionierungen der vorange-
henden Versuche, Religionswissenschaft beziehungsweise Religionsgeschichte als Disziplin zu 
konstituieren, sahen sich die Organisatoren im Vorfeld zu einer Klarstellung genötigt: Unter Ver-
weis auf Paris und Stockholm sollte auch der Basler Kongress einen „durchaus [!] wissenschaftli-
chen Charakter tragen und der rein historischen Erforschung der Religion“ dienen; „alle konfes-
sionelle Polemik“ sei „prinzipiell [zu] unterlassen.“ (Bertholet 1905: 6) Immerhin, die grosszügige 
Kongressfinanzierung durch die Basler Bürgerschaft erlaubte einen versöhnlichen Rahmen. Al-
bert Réville sprach in einer abendlichen Tischrede von einem „Paradiese“, welches sich die Reli-
gionshistoriker in Basel erschlössen, „einem Paradiese, in dem es wohl freundliche Engel aber 
keine Schlange und keine verbotenen Früchte gegeben habe!“ (zit. n. Bertholet 1905: 21) Révilles 
Worte nahmen Bezug auf die „Offizielle Eröffnungssitzung“. In deren Reden und Grussworten 
waren konzeptuelle Herausforderungen und methodologische Konfliktkonstellationen zweifels-
ohne unübersehbar gewesen (Mohn 2010: 25). In der Geschichte der ersten religionswissen-
schaftlichen Kongresse fallen die Verhandlungen in Basel allerdings durch eine Rhetorik des Com-
munity-Buildings auf. 

Die Eröffnungsrede des Präsidenten begann mit einer – institutionell begründeten – Relevanzbe-
kundung: Allein die Zusammenkunft im Format eines internationalen wissenschaftlichen Kon-
gresses, so der Basler Alttestamentler Conrad von Orelli, weise Religion als ein eigenständiges 
„Wissensgebiet“ mit gesellschaftlicher, vor allem nationalpolitischer Bedeutung aus (Orelli 1905: 
51). Die Veranstaltung bewarb er als einen Ort des Austauschs und des gegenseitigen Lernens all 
derjenigen, die sich „ernstlich mit Religionsgeschichtlichem befasst haben“ und forderte die Ein-
nahme eines „wissenschaftlichen Standpunkte[s]“, der von „idealistische[n] Bekenntnis[sen] zur 
Religion“ ebenso wie von der Anerkennung eines „bestimmten kirchlichen Credo“ abzusehen 
hatte (Orelli 1905: 55). Die Distanznahme vom Chicagoer Religionskongress von 1893 war ebenso 
eindeutig wie die vom Stockholmer Kongress von 1897, der im Zeichen der Abgrenzung von Re-
ligionskritik und vor allem von Sozialismus und europäischer Sozialdemokratie gestanden hatte. 
Aus dieser doppelten Abgrenzung formulierte von Orelli allerdings eine Einladung an beide Sei-
ten, sich – im Sinne der Wissenschaft und als Spezialisten – an den Diskussionen zu beteiligen 
(Orelli 1905: 53-55). 

Die Rede setzte einen integrativen Grundtenor; der historische Zugang wurde dabei zur Basis ei-
nes geteilten Forschungsinteresses im Sinne gemeinschaftlicher Arbeit. Damit war zugleich die 
Frage nach dem Verhältnis von religionshistorischer und historischer Arbeitsweise aufgeworfen. 
Die Verhältnisbestimmung von Religionsgeschichte und Geschichte zog sich denn auch wie ein 

 
die „Mitglieder- und Teilnehmerliste“, Verhandlungen 1905: 37-48). Durch diese Liste wissen wir von 322 
offiziell angemeldeten und zahlenden Teilnehmenden, darunter 43 Frauen. Zumeist handelte es sich dabei 
um Professorengattinnen, seltener -töchter – etwa Madeleine und Suzanne Réville – oder um die Ehefrauen 
erfolgreicher Basler Unternehmer. Über die kleine Anzahl an Teilnehmerinnen, die nicht über den Beruf eines 
Ehemannes definiert wurden, wissen wir ausser dem Namen wenig. Professorinnen nahmen nicht teil, wenn-
gleich Frauen seit 1890 auch an der Universität Basel studieren durften. 



 9 

roter Faden durch die Beiträge der Eröffnungssitzung und die Traditionskonstruktion der entste-
henden Disziplin. Von Orelli war nicht der Einzige, der eine religiöse Rahmung der Veranstaltung, 
wie sie etwa durch die Grussworte des kantonalen Regierungsrats oder des Rektors der Univer-
sität vorgenommen wurden (A. Burckhardt 1905; C. Burckhardt 1905), relativierte und eine von 
der Theologie eigenständige Allgemeine Religionsgeschichte in Anschlag brachte. Daraus eine un-
durchlässige binäre Grenzziehung zwischen „religiöser Theologie“ und „säkularer Religionsge-
schichte“ abzuleiten, greift allerdings zu kurz.  

Die Tradition einer institutionalisierten Religionsforschung in Frankreich stark machend, hob der 
Präsident des Vorgängerkongresses von Paris, Albert Réville, der als Vertreter der französischen 
Regierung sprach, in seiner Grussrede stolz den politischen Willen zur Einrichtung der Religions-
geschichte hervor.3 Auf der Basis des „intérêt continu que le département de l’instruction publi-
que attache à l’ensemble de nos investigations historiques“4 (Réville 1905: 62) habe sich in Frank-
reich eine Religionsforschung entwickelt, welche „s‘opère indépendamment de toute confession 
religieuse ou dogmatique déterminée“ und, so fügte er hinzu, „qu’il n’a non plus rien de préven-
tivement hostile à aucune doctrine, à aucune Église.“5 (Réville 1905: 63) Aus der Historizität der 
Religion als grundlegender „Tatsache“ leitete sich für Réville das Programm, die „heilige Auf-
gabe“, ab: diese Geschichte im Dienst der Wahrheit umfassend zu erforschen, denn „l’amour de 
la vérité“ sei – nun theologisierte er – „un des éléments essentiels de l’amour de Dieu. On n’aime 
pas Dieu, l‘idéal vivant, si l’on n’aime pas la vérité.“6 (Réville 1905: 63) Réville hielt sich eng an 
seine Eröffnungsrede zum ersten religionsgeschichtlichen Kongress in Paris von 1900, in der er 
einen umfassenden Wahrheitsbegriff geltend gemacht hatte, welcher religiöse Wahrheiten nicht 
prinzipiell ausschloss und die Suche nach dieser Wahrheit überdies als eine „der Formen […] der 
Liebe Gottes“ präsentiert hatte (vgl. hierzu: Atwood 2025, in diesem Heft). Ebenso nah am Pariser 
Diskurs war auch Révilles abschliessende Konzeption der Religionsforschung als Förderin von Frie-
den und Toleranz (Réville 1905: 63). 

 
3  Die Singularisierung einer französischen Tradition der Religionsforschung mochten nicht alle Teilnehmenden 

unkommentiert stehenlassen. Dem Vertreter der schweizerischen Universitäten Edouard Montet, Genfer 
Alttestamentler und Koranübersetzer, war es in seiner kurzen Grussbotschaft offenbar ein Anliegen, daran 
zu „erinner[n]“, dass an schweizerischen Universitäten „seit langer Zeit […] Lehrstühle für allgemeine Religi-
onsgeschichte errichtet worden sind, der erste an der von ihm vertretenen Universität Genf.“ (Montet 1905: 
69) Und der liberale protestantische Theologe Heinrich Julius Holtzmann, der mit seinem Werk zu den sy-
noptischen Evangelien (1863) der Zweiquellenhypothese zum Durchbruch verhalf und als Vertreter der Uni-
versität Strassburg sprach, liess es sich nicht nehmen, auf die disziplingeschichtliche Bedeutung seiner Uni-
versität hinzuweisen, an der „kein Geringerer zu ihrem Lehrkörper gehört, als Max Müller, an dessen Namen 
damals keiner der religionsgeschichtliche Spuren verfolgte, vorübergehen konnte.“ (Holtzmann 1905: 71). 

4  Übers.: „kontinuierliche[n] Interesse[s], das das Ministerium für öffentliche Bildung dem Gesamtbereich un-
serer historischen Untersuchungen entgegenbringt.“ 

5  Übers.: „die unabhängig von jeder bestimmten religiösen oder dogmatischen Konfession stattfindet“ und 
„keinerlei vorgefasste Feindseligkeit gegenüber irgendeiner Lehre oder Kirche in sich birgt.“ 

6  Übers.: „…die Liebe zur Wahrheit“ ist „ein wesentlicher Bestandteil der Liebe zu Gott. Man liebt Gott, das 
lebendige Ideal, nicht, wenn man die Wahrheit nicht liebt.“ 



 10 

In Sachen Wahrheit fielen die Worte des schwedischen Regierungsvertreters Nathan Söderblom 
zurückhaltender aus. Bezugnehmend auf Réville, der in Paris die Grundzüge der Religionsge-
schichte als erarbeitet betrachtet hatte, betonte Söderblom strategisch, man stünde überhaupt 
erst am Beginn ihrer Erforschung (Söderblom 1905: 64) – womit die Notwendigkeit für einen 
breiten Kollegenkreis impliziert war. An den methodischen Konsens anknüpfend sah Söderblom 
allein im sich geschichtswissenschaftlichen Arbeitsweisen verpflichtenden Studium der Religio-
nen den Garanten für die Religionsgeschichte als einer „science […] strictement définissable“7 
(Söderblom 1905: 64), die von Verallgemeinerungen ebenso frei wie von religionsapologetischen 
oder religionskritischen Anliegen sein sollte:  

En précisant sa méthode historique et en l’appliquant d’une façon de plus en plus 
rigoureuse, la science historique et comparative de la religion fera de plus en plus 

comprendre à ceux pour qui la religion est l’intérêt vital avant tout, mais qui envisagent 
si souvent avec crainte ou avec méfiance l’étude qui nous réunit ici, que nos recherches 
n’ont pas pour but de façonner en quelque sorte une espèce de religion ou bien de nous 
en débarrasser – mais de rendre, dans le miroir de la conscience scientifique, l’image 
essentielle du développement complexe de la vie religieuse.8 (Söderblom 1905: 64) 

Einmal mehr schien die Notwendigkeit zu bestehen, hervorzuheben, dass die vergleichende und 
historische Methode, auch wenn sie „rigoros“ zur Anwendung kommen sollte, keine Bedrohung 
darstellte. Das Objekt dieser Bedrohung war nicht Gott, sondern der religiöse Mensch. Dement-
sprechend wählte Söderblom seine abschliessenden Worte. Jeglichen Wahrheitsbegriff vermei-
dend, formulierte er die Zielbestimmung des Kongresses als soziales Anliegen: Der Kongress solle 
„les ouvriers de différents côtés“9 – gemeint sind Experten auf verschiedenen Gebieten – einan-
der näherbringen (Söderblom 1905: 65).  

Die Forderung, bei der Betrachtung von Religion „rein wissenschaftlich“ zu argumentieren, war 
als methodischer Ausgangspunkt gesetzt. Der bereits in Stockholm strategisch wieder einge-
führte generische Religionsbegriff (vgl. Abschnitt 2 der Einleitung) sollte der Konsolidierung der 
Allgemeinen Religionsgeschichte dienen. Dieser Begriff (re)generierte indes ein Problem, das die 
historischen Ansätze insgesamt aufwarfen: Wie liess sich eine Wahrheit als Wahrheit studieren, 
wenn man sie radikal zu historisieren forderte? Von der historischen Methode war diesbezüglich 
keine Antwort zu erwarten. Dementsprechend changierte die den Kongress rahmende Debatte, 
wie sie im Genre von Grussworten, Reden und Ansprachen innerhalb der „Offiziellen Eröffnungs-
sitzung“ stattfand, zwischen der Inanspruchnahme methodischer Neutralität der historischen 

 
7  Übers.: als einer „streng definierbaren Wissenschaft.“ 
8  „Durch die Präzisierung ihrer historischen Methode und deren immer rigorosere Anwendung wird die histo-

rische und vergleichende Religionswissenschaft zunehmend jenen, für die Religion das vornehmste Lebens-
interesse darstellt, jedoch oft mit Angst oder Misstrauen auf die hier versammelte Forschung blicken, ver-
ständlich machen, dass unsere Untersuchungen nicht darauf abzielen, auf irgendeine Weise eine Art von 
Religion zu formen oder diese gar abzuschaffen – sondern das wesentliche Bild der komplexen Entwicklung 
des religiösen Lebens im Spiegel des wissenschaftlichen Bewusstseins wiederzugeben.“ 

9  Übers.: „die Arbeiter aus verschiedenen Richtungen“. 



 11 

Verfahrensweise und der Beteuerung: „Non vogliamo strappare la fede a nessuno, ne modifi-
carla. […] Noi studiamo il fenomeno meditabile dal filosofo, dal sociologo, dallo storico.“10 (Linaker 
1905: 68) Es liegt nahe, die so oft wiederholte Bestätigung dieser beiden Prinzipien als Einge-
ständnis ihrer Unvereinbarkeit zu lesen. Es ist denn auch kein Zufall, dass der Adressat dieser Be-
drohung der religiöse Mensch ist. Bedeutsamkeit und Wahrheitsfrage wurden als persönliche 
menschliche Anliegen vom wissenschaftlichen Standpunkt unterschieden. Mit dieser Unterschei-
dung wurde ein epistemologisches in ein anthropologisches und soziales Problem überführt.11  

Gemäss Lucian Hölscher liessen sich die Religionsverhandlungen der Basler Eröffnungsreden – 
ebenso wie die Beiträge auf Vorgängerkongressen – als Auseinandersetzungen mit der „ontolo-
gische[n] Kontradiktion“ begreifen, wie sie typisch für moderne Begriffsbildungen sei: die Gleich-
zeitigkeit, mit der ein generischer Begriff Religion die Existenz des Objekts, auf das er verweist, 
diskursiv postuliert und negiert (Hölscher 2015: 75). Damit werden zwei einander widerspre-
chende Prinzipien zu vereinen versucht: der Anspruch auf empirische und theologische Wahrheit 
(Hölscher 2015: 87). Laut Hölscher war es der Transfer in eine geographisch oder historisch „ent-
fernte Realität“, die es den Forschenden erlaubte (und bis heute erlaubt), religiöse Konzepte als 
real zu akzeptieren, ohne selbst an ihre Realität zu glauben (Hölscher 2015: 87-88), was umge-
kehrt bedeutet, die Validität des eigenen Glaubens weder thematisieren noch an der historischen 
Methodik messen zu müssen. War die durch Söderblom und andere vorgenommene Verschie-
bung ins Anthropologische demnach eine Strategie, die mit dem generischen Religionsverständ-
nis verbundene ontologische Kontradiktion zu navigieren bzw. ihr auszuweichen? Diese Lesart 
bedient das Narrativ von der Gründung der Religionswissenschaft als Resultat eines Konflikts ide-
ologischer Positionen, lässt allerdings das strategische Potenzial dieses Religionsbegriffs ausser 
Acht: Gerade weil Religion etwas Soziales ist, muss sie untersucht werden. 

Wissenschaftspolitisch ging es um die Konsolidierung einer akademischen Disziplin. Liest man die 
Basler Tagung in diesem Licht, ergibt sich eine komplementäre Lesart der Eröffnungssitzung und 
ihrer Grussworte. Die Gleichzeitigkeit von historisierter und individualisierter Religion wurde trotz 
der bestehenden Problematik zur inklusiven Strategie, mit der die Anhänger von „Feuerbach oder 
Häckel“ (Orelli 1905: 55) ebenso wie Forschende verschiedener Denominationen und akademi-
scher Fächer als Kollegenschaft konstruiert wurden. Bei aller Abgrenzung, die in Positionsbildung 
und Standpunktbestimmung lag, hatten die Organisatoren stets die Notwendigkeit von Koopera-
tion und Austausch hervorgehoben und das Primat der empirischen religionsgeschichtlichen All-
tagsarbeit gegenüber „monolithischer Theoriediskussion“ betont. Zweifellos waren die Vorträge 
hoch spezialisiert. Das auch der allgemeinen Öffentlichkeit zugängliche Forum mit Arbeitszim-
mer, die Poststation sowie das der Presse zur Verfügung gestellte Telegrafenbüro dokumentiert 

 
10  Übers.: „Wir wollen niemandem den Glauben rauben noch ihn verändern. […] Wir studieren das Phänomen, 

das vom Philosophen, Soziologen und Historiker betrachtenswert ist.“  
11  Historisch war die Verschiebung von Gott zum Menschen nichts Neues. Im Verlauf des 19. Jahrhunderts war 

sie, etwa mit der Umdefinition des Straftatbestands Blasphemie als soziales Delikt (Johannsen 2021), gesell-
schaftlich implementiert worden. 



 12 

indes das integrative und vermittelnde Anliegen seitens der Organisatoren. Die Lokalpresse ver-
wies ausdrücklich auf den „rein wissenschaftlichen“ Charakter der Veranstaltung, wiederholte je-
doch ebenso nachdrücklich die Aufrufe zu akademischer Kollaboration im Geiste eines neuen, 
breiten Verständnisses von Religion als einem der „mächtigsten Faktoren im Kulturleben der Völ-
ker.“ (National-Zeitung, 1. September 1904: 1) „Man hat immer mehr eingesehen“, berichteten 
die Basler Nachrichten, 

welche ungeheure Macht im Leben der Völker ihre Religion gewesen ist und noch 
ist. […] Aus aller Herren Ländern [sic] sind Vertreter gekommen, selbst aus Japan, 

Indien und Australien. […] Das Objekt unserer Forschung […] ist ein so hoher Gegenstand 
und bereitet so große Schwierigkeiten, daß eine Vereinigung aller arbeitenden Kräfte […] 
wohl am Platze ist.“ (Basler Nachrichten und Intelligenzblatt der Stadt Basel, 31. August 
1904: 1) 

Die Erforschung des „Menschheitsphänomens Religion“ erforderte Kooperation. Vor dem Hin-
tergrund des universitäts- und wissenschaftspolitischen Anliegens, eine neue Disziplin zu imple-
mentieren, wäre der Verweis auf die Wissenschaftlichkeit der Veranstaltung weniger als Abgren-
zung und mehr als Integrationsstrategie zu lesen. Beim Abschiedsbankett beschwor Alfred       
Bertholet denn auch einen Gemeinschaftsgeist unter den Teilnehmenden. Die akademische Dis-
ziplin trat dabei selbst in die Religionsgeschichte ein: 

‚Ich kenne in der Wissenschaft keine Gegner, sondern nur Mitarbeiter‘. Hochver-
ehrte Anwesende! ich bin geneigt, es als ein günstiges Omen zu deuten, dass den 

Schluss unseres Kongresses ein Bankett bildet, wissen wir ja doch, was, religionsge-
schichtlich betrachtet, gemeinsames Essen und Trinken zu bedeuten hat: Es ist eine alte 
Meinung, dass die, die einmal zusammen von der gleichen Speise und vom gleichen 
Trank gekostet haben, fortan ein starkes Band verbindet einer gewissen, unzerstörbaren 
geistigen Freundschaft und Verwandtschaft. Eine a l t e Meinung ist es wohl, für deren 
guten Sinn eine nivellierende Kultur uns vielleicht nur allzu stumpf gemacht hat. Aber als 
gute Historiker, die auch die Vergangenheit zu Leben und zu Wirklichkeit zu erwecken 
verstehen, lassen wir sie, für einen Augenblick nur, wieder wahr werden, – und wir wer-
den uns heute trennen als solche, die den Bund der geistigen Verwandtschaft eingegan-
gen sind. […] [S]ie wird für unsere Wissenschaft ihre Früchte tragen. (Bertholet 1905: 
31-32) 

Über ihr geteiltes Interesse am Gegenstand Religion sowie dessen historischer Untersuchung als 
methodischem Konsens sollte eine Kollegenschaft vereint werden. Unter dem Dach eines hinrei-
chend umfassenden Begriffs Religion liessen sich Gelehrte aller Konfessionen und Fachrichtungen 
dazu bringen, sich als wissenschaftliche Gemeinschaft zu verstehen. Pluralität wurde zum Aspekt 
der disziplinären Arbeit.  

Bildete der generische Religionsbegriff die konzeptuelle Voraussetzung für die Möglichkeit der 
Entstehung der Allgemeinen Religionsgeschichte bzw. der Religionswissenschaft als autonomer 
Disziplin, waren Integration und inklusive Rhetorik die Mittel, der „erfreulich aufstrebende[n]“ 



 13 

Religionsgeschichte einen Expertenkreis zuzuweisen, der die Notwendigkeit ihrer Etablierung im 
akademischen Fächerkanon kollektiv verkörperte. Universitätspolitisch war in Basel ein weiterer 
wesentlicher Schritt zur Professionalisierung der Religionsgeschichte bzw. Religionswissenschaft 
getan. War der generische Religionsbegriff 1897 in Stockholm strategisch grundgelegt und 1900 
in Paris als Tatsachenstudium beworben worden, wurde dieses Studium 1904 in Basel einer Kol-
legenschaft überantwortet und damit institutionell konsolidiert. Integration war die strategische 
Entscheidung auf dem Weg der akademischen Verwissenschaftlichung von Religion; Verwissen-
schaftlichung erforderte, die „ontologische Kontradiktion“ nicht nur zu akzeptieren bzw. sie zu 
transferieren, sondern sie aktiv zur Gründung und institutionellen Verankerung der neuen Diszip-
lin fruchtbar zu machen. 

Verwissenschaftlichung und ihre Genres 
Verwissenschaftlichung ist kein neuer Begriff in der Wissenschaftsgeschichtsschreibung. In einem 
1978 erschienenen Sammelband zu den Dynamiken von Naturwissenschaft und Technik be-
schrieb Judy Sadler die Entstehung der modernen Medizin als „involving struggles for authority 
which are both scientific and ‚political‘ in nature.“ (Sadler 1978: 177) Dieser von ihr als Verwis-
senschaftlichung bezeichnete Prozess steht in Wechselwirkung mit der Institutionalisierung (des 
Berufsverbands bzw. der Berufsvereinigung) und der Verhandlung dessen, was medizinisches 
Wissen und medizinische Praxis sei („medical ideologies“) (Sadler 1978: 178). Damit verbinden 
sich notwendig Kontroversen um die für (medizinische) Wissensproduktion und Wissensweiter-
gabe zuständigen Autoritätsinstanzen (Sadler 1978: 208). Ergänzend zu Sadlers (vor-)diskursivem 
Ansatz definierte Peter Weingart Verwissenschaftlichung im selben Sammelband als graduellen 
gesamtgesellschaftlichen Prozess der Etablierung von Systematizität als Kriterium wissenschaftli-
cher Wissensproduktion (Weingart 1978: 256-257). Das wissenschaftliche Wissen diffundiert 
dann in gesellschaftliche Prozesse (ökonomische Entwicklung, Spezialisierung und Arbeitsteilung) 
hinein (Weingart 1978: 280). Kritische Reflexion erfuhr diese Wechselwirkung unter dem Stich-
wort „Verwissenschaftlichung der Lebenswelt.“ (Schnädelbach 1983: 89, unter Rückgriff auf Wal-
ter Schulz) Wissenschaft wurde dabei als Akteur in einem umfassenden gesellschaftlichen Prozess 
beschrieben und situiert, insofern wissenschaftliches „Expertenwissen“ funktional (Schnädelbach 
1983: 89-90) und strukturell auf die eigene Gesellschaft bzw. deren Funktionsbereiche zurück-
wirke (Raphael 1996). Auch in der Religionswissenschaft ist der Begriff der Verwissenschaftli-
chung als Perspektive für die Wissenschaftsgeschichtsschreibung fruchtbar gemacht worden 
(Kippenberg 1991; Stausberg 2007; von Stuckrad 2014). Die Prozesshaftigkeit und Diskursivität 
von Religion und Wissenschaft sind dabei gesetzt; Wissenschaftlichkeit wird zur Positionierungs-
arbeit, deren Historizität und Relativität fallspezifisch zu analysieren sind (Gieryn 1983, 1999; 
Metzger 2011).  

Unser Verständnis von Verwissenschaftlichung knüpft eng an diese Überlegungen und Erkennt-
nisse an. Als Ausgangspunkt dient uns die Frage, wie Akteure in spezifischen historischen, politi-
schen und sozialen Kontexten einen Gegenstand als wissenschaftlichen Gegenstand herzustellen 



 14 

versuchen (Gripentrog-Schedel 2025, in diesem Heft). Wissenschaftlichkeit bleibt dabei stets ein 
Anspruch, der erhoben oder bestritten wird, indem auf bestimmte, den diskursiven Rahmen kon-
stituierende Marker verwiesen wird – etwa Beobachtbarkeit, Analysierbarbarkeit oder Systema-
tizität einer Analyse. Mit der diskursiven Perspektive verbunden ist die Einsicht, dass damit nicht 
allein eine Arbeitsweise definiert, sondern auch der Gegenstand einer Betrachtung hervorge-
bracht wird. Identifikation und Konstruktion sind dabei nur schwer zu unterscheiden. Als Beispiel 
mag die frühe religionshistorische Forschung dienen: Im Medium vergleichender Religionsge-
schichtsschreibung wurde Religion zunächst als empirischer Gegenstandsbereich konsolidiert; 
die sich aus den Religionsgeschichten vermeintlich ergebenden Themenfelder bildeten zugleich 
die „Präsentationsmatrix“ (Mohn 2004: 379) der jungen Disziplin, und über das Genre Lehrbuch 
wurde diese Matrix verbreitet und historiographisch verankert. Diese Wechselseitigkeit ist von 
uns stets mitgedacht. Sie verbindet sich mit der Prämisse, Verwissenschaftlichung als dynami-
schen Prozess und als soziale Praxis zu verstehen, deren Analyse kultur-, begriffs-, diskurs- und 
wissenschaftsgeschichtliche Perspektiven verbindet. Linearität nehmen wir genauso wenig an, 
wie Anfangs- oder Endpunkte.  

Als heuristisches Instrument gehen wir von Verwissenschaftlichungen von Religion bzw. Religi-
onskonzepten aus, die grob mit zwei in Wechselwirkung stehenden religionstheoretischen Zu-
gängen verbunden sind: reduktive und generische. Die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
entwickelten religionstheoretischen Ansätze kulminierten in radikaler Reduktion und Naturalisie-
rung. Ihnen zufolge war Religion keine eigenständige Grösse, sondern ein Epiphänomen histori-
scher, sozialer, ökonomischer, psychologischer und kognitiver Entwicklungen. Mit der                    
Feuerbach’schen Einsicht einer kompensatorischen Funktion von Religion schien der Reduktio-
nismus ein für alle Mal gesetzt, so dass die philosophische Kritik der Religion 1844 von Karl Marx 
für abgeschlossen erklärt wurde. Diesen Prozess verstehen wir als die eine Verwissenschaftli-
chung von Religion. Sie wurde sofort bezweifelt und revidiert. Gesellschaftspolitisch war die „re-
ligiöse Frage“ keineswegs beendet. Zudem wurde ab Mitte des Jahrhunderts erneut erbittert 
über den Aussagehorizont und die weltanschaulichen Konsequenzen der sich etablierenden Na-
turwissenschaften gestritten. Die mit dem philosophischen Materialismus gezogenen Grenzen 
von Wissenschaft und Religion standen ab der zweiten Hälfte des Jahrhunderts auch religions-
theoretisch massiv infrage. In dieser zweiten Verwissenschaftlichung lässt sich eine semantische 
Umkehr von reduktiven zu generischen Begriffsverständnissen beobachten, in deren Verlauf Re-
ligion wieder zu einer eigenständigen Grösse erklärt wurde. Dieses generische Religionskonzept 
bildete die Grundvoraussetzung für die spätere Entstehung und Etablierung von Religionsge-
schichte bzw. Religionswissenschaft als eigenständige akademische Disziplinen, war zugleich aber 
methodologischer Stachel im Fleisch.  

Institutionell wurde der generische Religionsbegriff vor allem auf dem Religionsvetenskapliga 
Kongressen, der vom 31. August bis 4. September 1897 in Stockholm, Schweden, stattfand, 



 15 

grundgelegt.12 Den Auftakt der Veranstaltung bildete das explizite Anliegen, den Religionsbegriff 
neu zu bestimmen (Schéele 1898), eine Forderung, die vor dem Hintergrund des in Skandinavien 
lange Zeit den Religionsdiskurs bestimmenden religionskritischen Modernen Durchbruch (Jo-
hannsen 2013) gelesen werden muss. Aus dieser Arbeiter- und Intellektuellenbewegung (Johann-
sen 2023) waren schon in den frühen 1870er Jahren Aufrufe zur Ersetzung der Theologie durch 
eine Religionswissenschaft ergangen, in der religiöse Vorstellungen systematisch durch soziale 
und psychologische Mechanismen erklärt werden sollten. Die in Stockholm versammelten For-
scher verfolgten damit nicht einfach ein theologisches Anliegen, vielmehr handelte es sich um 
eine wissenschaftspolitische Frage. Mit einer reduzierbaren Religion liess sich nicht für staatlich 
finanzierte Lehrstühle argumentieren. Der vorgeschlagene „wissenschaftliche“ Religionsbegriff 
benötigte eine alternative diskursive Struktur. Er war nicht länger als Frage geeignet – warum 
glauben Menschen, wo hat Religion ihren Ursprung, warum haben Menschen besondere Erleb-
nisse –, sondern sollte als Antwort fungieren: Warum halten Gesellschaften zusammen, warum 
entwickelt sich die Wirtschaft in bestimmten Gesellschaften rascher? – Religion sollte die Antwort 
sein, und damit die gesellschaftliche Notwendigkeit einer eigenständigen Religionswissenschaft 
unterstreichen. Entsprechend war nicht die Religionskritik Gegenstand der zentralen Verhand-
lungen in Stockholm, sondern „unserer Zeit Schmerzenskind“, die Sozialdemokratie (Martensen 
Larsen 1898: 524; programmatisch auch: Söderblom 1898): Der generische Religionsbegriff 
musste aufzeigen, dass eine religionslos konzipierte Gesellschaftsform nicht tragfähig ist; dass, 
wer Gesellschaft sagt, auch Religion denken muss.13 

Im vorliegenden Sonderheft werden Aspekte solcher Dynamiken exemplifiziert. Unsere Beiträge 
werfen Schlaglichter auf Verwissenschaftlichungen von Religion und Religionskonzepten sowie 
auf die gesellschaftlichen Orte dieser Verwissenschaftlichungen. Geographisch bleibt unsere Ge-
schichte überwiegend auf Europa und historisch auf den Zeitraum vom frühen 19. bis zur ersten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts bezogen. Wir spannen einen Bogen von den sozialgesellschaftlichen 
Voraussetzungen für die Entstehung reduktiver Religionskonzepte bis zur strategischen Formu-
lierung generischer Religionskonzepte im Kontext der (Selbst-)Disziplinierung der entstehenden 
Religionswissenschaft als Wissenschaft. Einen Schwerpunkt bilden Analysen der ersten Kongresse 
für Religionswissenschaft bzw. ihrer Bindestrichdisziplinen Religionssoziologie, Religionspsycho-
logie sowie Islamwissenschaft in ihren kultur- und gesellschaftspolitischen Kontexten des frühen 
20. Jahrhunderts. Auf den Konferenzen wurde ein Gegenstand Religion erarbeitet und dessen 
Erforschung institutionalisiert, professionalisiert und normiert. Dieser kontroverse, keineswegs 

 
12  Im Gegensatz zu den späteren Kongressen ist der Stockholmer Kongress vollständig dokumentiert, inklusive 

der Debatten und Redebeiträge der Zuhörerschaft (Fries 1898). 
13  Wir danken Dirk Johannsen für alle Hinweise zum Stockholmer Kongress sowie für die Referenzen. Weiter-

gehende Forschung könnte das klassische Narrativ von der Gründung der Religionswissenschaft als Resultat 
eines Konflikts ideologischer Positionen – religiöser (bzw. theologischer) einerseits und wissenschaftlicher 
andererseits (Sharpe 1975; Capps 1973: 170-171; anklingend auch bei Lannoy 2020: 4) – relativieren und 
konfessionsorientierte wissenschaftshistorische Deutungen (Hjelde 2010; Zolotukhin 2024) ergänzen und 
kontextualisieren. 



 16 

linear verlaufende Prozess stand stärker als bislang reflektiert mit alltagspolitischen Debatten in 
Verbindung. Die diesem institutionellen Verwissenschaftlichungsprozess vorausgehende gesell-
schaftliche Vergegenständlichung von Religion wird exemplarisch gesondert reflektiert.  

Der Materialbestand unserer Analysen reicht von Programmschriften über persönliche Korres-
pondenzen zu Kongressakten, welche neben den wissenschaftlichen Fachvorträgen auch Pla-
nungsdokumente, Einladungsschreiben, Teilnehmendenlisten, Grussworte und Tischreden sowie 
mitunter sogar die Diskussionen der anwesenden Teilnehmerschaft dokumentieren; ferner An-
trittsvorlesungen, akademische Zeitschriften, Lexika und Handbücher, disziplinäre Einführungen, 
Rezensionen sowie Tagungsberichterstattungen und weitere Beiträge in zeitgenössischen Me-
dien. Sie alle betrachten wir als gleichberechtigte Genres der Verwissenschaftlichung. Genre 
möchten wir dabei ausdrücklich nicht als Bezeichnung für unterschiedliche Texttypen oder als 
reine Textgattung verstanden wissen, sondern als „both organizing and generating kinds of texts 
and social actions“, die „in complex, dynamic relation to one another“ stehen (Bawarshi 2010: 4, 
zit. n. Gripentrog-Schedel 2025: 171). Als aktive Ausdrucksform oder „Erörterungsmedium“, in 
dem etwa Modelle von Gesellschaft abgewogen und voneinander abgrenzt werden, ist das Genre 
mehr als eine stilistische Präferenz in der Wahl zur Verfügung stehender Texttypen. Genres tra-
gen klassifizierenden und modellierenden Charakter, sie sind zugleich deskriptiv und präskriptiv 
(Kirsch 2025, in diesem Heft).  

Dieser erweiterte Genrebegriff bildet die Grundlage unserer Verwissenschaftlichungsgeschichten 
von Religion in konstellationsgeschichtlicher Perspektive. Unsere Fallstudien werten Quellen aus, 
die nicht allein Einzelpositionen, sondern Debatten abbilden. Der Fokus liegt dabei auf den 
Schnittstellen zwischen Akademie, Staat und öffentlichen Foren sowie halb-öffentlichen Vereini-
gungen und Gruppierungen, in denen, vereinfacht gesagt, über Religion und ihren Grenzen gere-
det und nachgedacht wurde. Dabei handelt es sich zweifellos um Intellektuellendebatten. Aller-
dings gehen wir mit der Ausweitung auf verschiedene soziale Milieus und gesellschaftliche 
Schnittstellen als Ausgangspunkt unserer Studien von einem erweiterten Intellektuellenbegriff 
aus, mit dem das Reden über Religion nicht allein einer Funktionselite vorbehalten und auf die 
klassische Akademie begrenzt bleibt. Mit dem Religionssoziologen Wolfgang Essbach definieren 
wir Intellektuelle als „Leute, die hauptberuflich, nebenberuflich oder gelegentlich geistige, d.h. 
immaterielle Arbeit ausführen und die sich für die Resultate ihrer Arbeit, d.h. für Schriften und 
Werke, ein Publikum suchen.“ (Essbach 2014: 23) Die Religionsdeutungen und -konzeptualisie-
rungen der von uns untersuchten Akteure sowie die darin sichtbar werdenden „Verunsicherun-
gen in Sachen Religion“ (Essbach 2014: 24) und – so ergänzen wir – Verunsicherungen in Sachen 
Wissenschaft stehen im Zentrum unserer Analysen zur wechselseitigen Bezogenheit von Religi-
ons- und Wissenschaftskonzepten im Spiegel ihrer Genres.  



 17 

Übersicht und Kontextualisierung der Beiträge 
Anja Kirsch (2025) untersucht Formierungsbedingungen der modernen Unterscheidung von Re-
ligion und Politik als voneinander unabhängige gesellschaftliche Domänen am Beispiel von Pro-
grammdiskussionen europäischer Sozialrevolutionäre im frühen 19. Jahrhundert. Den Ausgangs-
punkt ihrer Analyse bildet ein sozialutopischer Diskurs: die Frage nach der guten, gerechten, zu-
künftigen Gesellschaft, wie sie in den 1830er und 1840er Jahren aufkam, als sich im Nachgang 
der Französischen Revolution vielfältige Protestbewegungen gegen Monarchie, Unterdrückung 
und Zensur formierten und politische Partizipation, Presse- und Meinungsfreiheit forderten. 
Diese Forderungen verbanden sich mit Entwürfen einer idealen Gesellschaft. Die protestierenden 
Gruppen publizierten ihre Anliegen in Programm- und Flugschriften und – über inhaltliche Diffe-
renzen hinweg – im Format des Katechismus. Das heute als Grundlagendokument des säkularen 
Kommunismus geltende Manifest der kommunistischen Partei sollte eigentlich als Kommunisti-
sches Glaubensbekenntnis erscheinen. 

In der historischen Forschung zur frühen Arbeiterbewegung ist diese Adaption des katecheti-
schen Formats als Beleg für eine Verschränkung von „religiöser“ und „sozialer Frage“ rezipiert 
worden, woran sich bis heute zwei konkurrierende Deutungen anschliessen: Die Frage, ob die 
Programmschriften religiös oder säkular sind, wurde gleichbedeutend mit der Frage, ob sie Aus-
druck eines religiösen Unterbaus oder pragmatisch-verweltlichte Aneignung einer Formhülse 
seien. Die Klassifizierungsfrage der Texte wurde zur Stellvertreterfrage für die wesenhafte Ein-
ordnung einer Bewegung. An diesem Punkt setzt Kirsch an. Anstelle einer Klassifikation sozialre-
volutionärer Programmschriften als religiös oder säkular rekonstruiert sie eine Verunsicherung: 
Sie fragt, weshalb ein Genre, das seit dem 18. Jahrhundert die Vermittlungsstrategien von aufklä-
rerischen, dann republikanischen und schliesslich frühsozialistischen Anliegen geprägt hatte, 
plötzlich infrage steht, und was dieser „Genrezweifel“ über die Entstehungsbedingungen der mo-
dernen Differenzierung von Religion und Politik aussagt.  

Historiographisch knüpft Kirsch an sozial- und kulturwissenschaftliche Perspektiven an. Sie veror-
tet die Frage, wie Klassifikationsschemata entstehen, in der Erfahrung und Wahrnehmung von 
Akteuren in spezifischen Debattenkontexten, weniger in theoretisch gewonnenen Einsichten 
oder Ideen. In Anlehnung an und Abgrenzung von Reinhard Koselleck kehrt sie dessen Prämisse 
– Erfahrungen brauchen Begriffe (Koselleck 2010: 58) – um: Eine Erfahrung, die zunächst nicht in 
Worte gefasst werden kann, bildet die Voraussetzung für Konzeptbildung. Ihre Begriffsgeschichte 
des Vorbegrifflichen sucht konzeptuelle Suchbewegungen und klassifikatorische Verunsicherun-
gen in ihrem eigenen Recht zu beschreiben, als konstitutiven Teil von Grenzziehungsprozessen 
zu reflektieren und das Erkenntnispotenzial des „Übergangsphänomens“ (Wolfgang Essbach) für 
die Debatte um kategoriale Unterscheidungen wie die religiös/säkular-Differenzierung fruchtbar 
zu machen. Im Anschluss an religionswissenschaftliche Forschungen zu Säkularität (Kleine/Wohl-
rab-Sahr 2021) entwickelt Kirsch einen Zugang zu vorbegrifflich bleibenden Unterscheidungen, 
der sich auf den Übergang von einer formalen Gewissheit zur Ungewissheit, als das katechetische 



 18 

Genre ambivalent zu werden beginnt, konzentriert. Quellenreichtum und Detailfülle dokumen-
tieren die Dynamik dieses Übergangsraums, in welchem sich Sozialrevolutionäre mit ihren Ent-
würfen der Idealgesellschaft nahezu überboten. So vielfältig, widersprüchlich und mitunter re-
versibel deren Positionierungen auch und gerade im Hinblick auf die Religionsfrage waren: In ih-
rer Positionierungsarbeit mit- und gegeneinander wird die Entstehung eines Konkurrenzraums 
sichtbar, der später als Politik identifiziert und von Religion unterschieden wurde.  

Die von Kirsch beschriebene Entstehung der „Domänenlogik“ – die Unterscheidbarkeit von Reli-
gion von anderen Domänen von Gesellschaft – bildet eine Grundvoraussetzung für die Entste-
hung der Religionswissenschaft als autonomer akademischer Disziplin. Während Kirsch mit ihrem 
Fokus auf die Entstehungsbedingungen der Unterscheidungsprämisse gewissermassen die Vor-
geschichte der akademischen Religionsforschung adressiert, beschäftigen sich die darauffolgen-
den Beiträge mit Aspekten der Institutionalisierung und Selbstdisziplinierung der Religionswissen-
schaft und ihrer Nachbardisziplinen. Einen Kontext bildet das Konferenzwesen. Dieses fand sei-
nen Ausgangspunkt wiederum in den sozialen Diskursen des 19. Jahrhunderts: Bereits mit dem 
Wiener Kongress hatte sich das politische Leben in Europa internationalisiert. Ab Mitte des Jahr-
hunderts etablierte sich die Konferenz zudem als das Format, in dem sich führende soziale Bewe-
gungen (Sozialismus und Kommunismus, Säkularismus und Freidenkertum) konstituierten. Mit 
dem Kongresswesen übernahm die Wissenschaft eine Form, die im religiösen und, ab 1850, im 
politischen Diskurs fest etabliert war (Fuchs 1996: 159-162). 

David Atwood (2025) zeichnet in seinem Beitrag die frühe Religionsforschung in Frankreich im 
Zeitraum von 1879 bis etwa 1905 nach und erläutert, wie sich im Kontext der Dritten Republik in 
Abgrenzung von der Theologie eine neue Disziplin zu formieren beginnt, die zwischen Kontinuität 
und Abgrenzung changierte. Unter Einbeziehung wissenschaftlicher Institutionen und Genres – 
allen voran Antrittsvorlesungen, Zeitschriften, Lexika und Kongresse – skizziert Atwood zunächst 
die Bedingungen für die Verwissenschaftlichung der Religionsforschung, die anschliessend 
exemplarisch an zwei Vertretern vertieft wird: Léon Marillier, der als Mitherausgeber der ersten 
genuin religionshistorischen Zeitschrift Revue de l’Histoire des Religions, Mitveranstalter des „ers-
ten Kongresses für Religionsgeschichte“ 1900 in Paris und erster Lehrstuhlinhaber für die „Religi-
onsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ an der École Pratique des Hautes Études für die Insti-
tutionalisierung der Religionsforschung steht, und sein Nachfolger Marcel Mauss, mit dem sich 
Religionswissenschaft, Religionsgeschichte und -soziologie in Frankreich konsolidierten. 

In Anlehnung an Ludwik Flecks Soziogenese wissenschaftlichen Wissens, welche die Bedeutung 
von Denkkollektiven anstelle von Individualideen hervorhebt, definiert Atwood Verwissenschaft-
lichung als „kollektive, intra- und interdisziplinäre Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen.“ Er 
orientiert seine wissenschaftsgeschichtliche Darstellung an Flecks genrebezogener Systematisie-
rung wissenschaftlichen Wissens – der Zeitschriftenwissenschaft, Handbuchwissenschaft und 
schliesslich der populären Wissenschaft –, die im Medium von Zeitschriften und Handbüchern, 
Lexika und Lehrbüchern Verbreitung findet. In Ergänzung zu Fleck umfasst seine Analyse insbe-



 19 

sondere die die erste Generation begleitende Ausrichtung und Wertebasis der Religionswissen-
schaft sowie die Frage nach der institutionellen Verankerung und soliden Finanzierung von Wis-
senschaftsstrukturen. Atwoods wissenschaftsgeschichtlicher Beitrag fokussiert damit die Frühge-
schichte der institutionalisierten Religionsforschung, deren Chronologie er in Anlehnung an Des-
pland (2001) und Henriet (2020) anhand von vier Daten skizziert.  

Insgesamt stand die neue Disziplin in Frankreich im Sturm einer polarisierten Debatte. Politisch 
positionierten ihre Vertreter sich auf der republikanischen Seite; die Religionswissenschaft sollte 
an der Entwicklung einer morale laïque teilhaben und in doppelter Abgrenzung von Religionskritik 
einerseits und religiöser Apologetik andererseits als Schule der Toleranz fungieren, womit die Dis-
ziplin keineswegs politisch neutral konstituiert wurde. Diese Konfliktlage bildete den Hintergrund, 
vor dem sich der 1900 in Paris abgehaltene Religionskongress als „erster“ Kongress für Religions-
geschichte präsentierte. Einerseits sollte in Paris die Religionsgeschichte als Tatsachenstudium 
etabliert werden; andererseits definierten die Kongressteilnehmer besonders in Abgrenzung zum 
Vorläuferkongress in Stockholm den Zugang zu diesem, ihrem Tatsachenmaterial, als „desinte-
ressierte Suche nach der Wahrheit“, was religiöse Wahrheiten ebenso wenig ausschloss wie die 
„religiöse Valorisierung“ der eigenen Arbeit. Die Gründung der Religionswissenschaft in Frank-
reich war ein staatspolitisches laizistisches Anliegen, deren Vertreter sich gegen verschiedene ex-
terne Konfliktparteien und deren Indienstnahme zu behaupten hatten. Fachinterne Diskussionen 
und die Entwicklung der verschiedenen wissenschaftlichen Genres sind vor diesem Hintergrund 
nicht nur Teil der Institutionalisierungsgeschichte und der Selbstbehauptung der noch jungen Dis-
ziplin Religionswissenschaft, sondern reflektieren immer auch die zentralen staatspolitischen De-
batten dieser Zeit. 

Auf die Analyse des Pariser Religionskongresses folgt mit den Beiträgen von Lorenz Trein (2025) 
und Stephanie Gripentrog-Schedel (2025) ein erweiterter Blick auf religionsbezogene Tagungen 
und ihre kolonial- und parteipolitische bzw. wissenschaftsdifferenzierende Bedeutung.  

Lorenz Trein (2025) untersucht die Verhältnisbestimmung von Wissenschaftlichkeit und Religion 
im Kontext der deutschen Kolonialkongresse von 1905 und 1910 am Beispiel der dortigen De-
batte über den Islam. Die Kongresse wurden von der im zweiten deutschen Kaiserreich gegrün-
deten Deutschen Kolonialgesellschaft (DKG) veranstaltet, deren Mitgliederschaft sich federfüh-
rend aus Adel, Grossunternehmer- und Beamtentum speiste. Offiziell war die Kolonialgesellschaft 
zivilgesellschaftlich organisiert und somit kein Teil des Staatsapparats. Gleichwohl beanspruchten 
ihre Vertreter die (Mit-)Gestaltung der deutschen Kolonialpolitik. Mit dem Reichstagsgebäude in 
Berlin als Veranstaltungsort waren beide Kongresse prominent platziert; ihr Adressatenkreis 
reichte vom Bildungsbürgertum und von Repräsentanten aus der Wirtschaft über staatliche Ein-
richtungen in Wissenschaft, Justiz und Militär zu Kirchen und Missionen. Dementsprechend viel-
fältig war die Debattenlage. Auf der Basis der Kongressakten von 1905 und 1910 rekonstruiert 
Trein, wie über die kontrovers diskutierte Frage nach der Nutzbarmachung des Islam für koloniale 
Anliegen – die „Islamfrage“ – Verständnisse von Religion, Politik und Wissenschaft in Anschlag 



 20 

gebracht und ausgehandelt wurden, und wie in diese Aushandlungsprozesse die Verhältnisbe-
stimmung von Missions- und Religionswissenschaft eingelassen war. Im Ergebnis mündeten 
beide Kongresse in Absichtserklärungen zur Eindämmung des Islam in den deutsch-afrikanischen 
Kolonien. Dafür musste allerdings geklärt werden, ob es sich beim Islam überhaupt um eine Reli-
gion oder nicht eher um einen kulturellen Entwicklungsfaktor (oder Entwicklungsverhinderungs-
faktor) handele.  

In den konzeptuellen Debatten der Kolonialkongresse wurde folglich das semantische Feld Reli-
gion bzw. Weltreligionen kartiert. Gleichzeitig lassen sich vielfältige Wissenschaftsansprüche be-
obachten: Islamverständnisse sowie Islamkritik wurden pariert in – gegenseitigen – Vorwürfen 
von „Parteilichkeit“ und „Unwissenschaftlichkeit“. Die Nutzung missionarisch gewonnenen Quel-
lenmaterials für religionswissenschaftliche Arbeit sowie die im Genre des geteilten Fachorgans 
(Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft) bestehende institutionelle Verschrän-
kung von Missions- und Religionswissenschaft stützten einen Wissenschaftlichkeitsanspruch, der 
seitens missionarischer Arbeiten erhoben wurde. Über diesen Anspruch positionierten sich Mis-
sionare als führende Akteure der Kolonialpolitik, was scharfen Widerspruch erregte. In der Kont-
roverse um das kolonialpolitische Primat – ökonomische Interessen (also Ausbeutung) oder kul-
turelle/religiöse Interessen (Mission) – schien auch die Trennung von Staat und Religion auf, die 
erneut unter Berufung auf Wissenschaftlichkeit und Objektivität eingefordert oder abgelehnt 
wurde. Im letzten Schritt seiner Argumentation bezieht Trein die Verhältnisbestimmung von Wis-
senschaftlichkeit und Islam auf den zeitgenössischen politischen Kontext. Im Rahmen von Koloni-
alismuskritik und Forderungen nach Gleichheit kultivierten sozialdemokratische und kommunis-
tische Kreise ein Gegenbild des Islam als emanzipatorische Kraft und politische Alternative zum 
Kapitalismus, das einmal mehr über einen – nun parteipolitisch instrumentalisierten – Wissen-
schafts- und Unparteilichkeitsanspruch plausibilisiert werden sollte. Im Ergebnis wirft Treins Bei-
trag die Frage nach vielfältigen Grenzverläufen und Unterscheidungen von Wissenschaft und Re-
ligion auf, in welche das Emanzipationsnarrativ einer nicht-theologischen Religionswissenschaft 
(Edmund Hardy, Joachim Wach) als Teil der Aushandlungsprozesse von Wissenschaftlichkeit an 
der Epochenschwelle um 1900 eingelassen war. 

Stephanie Gripentrog-Schedel (2025) skizziert die Verwissenschaftlichung von Religion in der frü-
hen Religionspsychologie des deutschsprachigen Raumes am Genre der psychologischen Fallge-
schichte. Im Fokus steht die vergleichende Analyse der ersten beiden internationalen, als religi-
onspsychologisch bezeichneten Kongresse 1930 in Erfurt und 1931 in Wien. In expliziter Anleh-
nung an die Nummerierungspraxis der religionswissenschaftlichen Kongresse beanspruchten 
beide Veranstalter, die jeweils „erste“ religionspsychologische Konferenz auszurichten. Metho-
disch standen sich in Erfurt und Wien zwei Schulen – die experimentelle vs. die verstehende Re-
ligionspsychologie – gegenüber. Gemein war den Veranstaltungen die scharfe Abgrenzung von 
reduktionistisch-materialistischen Religionsverständnissen, wie man sie durch „liebenswürdige 
Freidenker der aggressiven Sorte“ wie James Henry Leuba auf dem internationalen Kongress für 



 21 

Psychologie 1926 in Groningen vertreten gesehen hatte. Die Fallgeschichte spielte dabei eine 
zentrale Rolle.  

Grundsätzlich hatte sich die frühe religionspsychologische Literatur im Medium der Fallbeschrei-
bung konturiert, insofern alle frühen Programmschriften sich mit Fällen befasst hatten. In Erfurt 
dominierte dann die Debatte um die Geschehnisse im bayrischen Konnersreuth, wo die krän-
kelnde Bauernmagd Therese Neumann nach wundersamer Heilung ab 1926 Stigmata an ihrem 
Körper aufwies, angeblich nahrungslos blieb und regelmässig Visionen empfing. Der Kasus war 
von Anfang an kontrovers diskutiert worden und wurde später im Nationalsozialismus politisiert. 
In Erfurt diente er der Selbstdisziplinierung der Religionspsychologie als Wissenschaft, die zwi-
schen der Forderung nach streng experimenteller Erforschung der Geschehnisse und der Absage 
an materialistische und übernatürliche Deutungen changierte. Mit dem in Wien dominierenden 
methodischen Primat des Verstehens erwies sich die experimentelle Methode allerdings als un-
brauchbar. Im Vordergrund stand das Individuum und dessen Erfahrung. Den thematischen Fo-
kus bildete hingegen der „Unglaube“. War in Erfurt ein aufsehenerregender Einzelfall Gegen-
stand der Auseinandersetzungen, rückte in Wien die Aussagekraft des Einzelfalls ins Zentrum. 
Handelte es sich beim Unglauben wie beim Glauben um ein sui generis Phänomen? Der Bedro-
hungsgehalt der Frage wurde durch Vorträge entschärft, die Areligiosität dokumentierten, diese 
Dokumentation aber dazu nutzten, zu erläutern, wie Unglaube zu vermeiden oder pädagogisch 
zu überwinden sei. Die Empirie wurde in den Dienst von Prävention und Behandlung gestellt. 

Gripentrog-Schedel zeigt, wie die Vertreter der Religionspsychologie ihren Gegenstand im Genre 
der Fallgeschichte verwissenschaftlichten – also als empirisch beschreib- und analysierbaren Ge-
genstand herstellten. In Auseinandersetzung mit Fällen von Religion bzw. Unglauben wurde die 
methodologische Grundlegung der jungen Disziplin verhandelt und der religionspsychologische 
Methodenapparat differenziert. Zugleich wurden im Medium der Fallgeschichte Religion bzw. die 
Grenzen von Religion erörtert. Dabei zeichnete sich derselbe Grundkonflikt ab, der bereits für die 
frühen religionswissenschaftlichen Kongresse bestimmend gewesen war: Auf der Basis eines Re-
ligionsverständnisses, das Religion zum Epiphänomen menschlicher Emotionen und Bedürfnisse 
erklärte, liess sich eine Religionspsychologie nur schwer begründen. Dementsprechend grenzten 
sich die ersten religionspsychologischen Kongresse von reduktiven Religionsverständnissen ab. 
Diese wurden konzeptuell gerade dadurch ruhiggestellt, dass sie als zu psychologisch galten und 
fortan als „psychologistisch“ bezeichnet wurden. In Wien wurde diese Abgrenzungsdebatte vor-
läufig beendet, indem Religion als irreduzibles Faktum reetabliert wurde, ohne dass dabei das 
Primat der Empirie aufgegeben werden sollte. Dieses Spannungsverhältnis, so Gripentrog-Sche-
del unter Verweis auf Lucian Hölscher (2015), macht die religionspsychologischen Debatten zu 
einem Paradebeispiel für die ontologische Widersprüchlichkeit des modernen Konzepts Religion, 
das zugleich die Bejahung und Verneinung seines Gegenstands impliziert.  

Adrian Hermann (2025) und Stefan Ragaz (2025) erweitern die Perspektive der (europäischen) 
Konferenzforschung um empirische und theoretische Beiträge zu Verhältnisbestimmungen von 
Religion und Wissenschaft. 



 22 

Adrian Hermann (2025) richtet seinen Blick auf die Aushandlungen von Religion und Wissenschaft 
auf den Philippinen und in philippinenbezogenen Diskursen um 1900. Denn in der dortigen spa-
nischsprachigen, kolonialen Öffentlichkeit traten philippinische Intellektuelle – die sogenannten 
ilustrados – als massgebliche Akteure auf, die sich wissenschaftliche Praktiken aneigneten, um 
eigene religiöse Traditionen neu zu deuten und zugleich für antikoloniale Anliegen fruchtbar zu 
machen. Hermann zeigt anhand von Pedro Paternos und Isabelo de los Reyes’ Schriften sowie 
Beiträgen in den Zeitschriften der Iglesia Filipina Independiente, wie Konzepte von Religion in ei-
nem Spannungsfeld zwischen religiöser Autorität, (Natur)wissenschaft und politischer Revolution 
neu ausgehandelt wurden. Besondere Aufmerksamkeit verdient dabei, dass Verwissenschaftli-
chung auch hier nicht allein im Medium gelehrter Abhandlungen, sondern massgeblich in publi-
zistischen Genres und im massenmedialen Kontext stattfand. 

Während Paterno eine vorkoloniale, tagalische Hochkultur imaginierte, deren Religion er nicht 
nur als dem Katholizismus vergleichbar, sondern auch als mit ihm gleichrangig beschrieb, kon-
struierte de los Reyes in religionsvergleichender Perspektive ein Modell der ursprünglichen phi-
lippinischen Religion, das sich widerspruchslos in den Fortschritt des naturwissenschaftlichen Dis-
kurses einfügte. Beide verbanden auf diese Weise wissenschaftliche Verfahren mit politischen 
und religiösen Emanzipationsprozessen, die schliesslich in der Gründung der Iglesia Filipina Inde-
pendiente kulminierten. Verwissenschaftlichung von Religion war stets eine Frage der Positionie-
rung, die in kolonialen Kontexten eine doppelte Funktion erfüllte: als Ressource im Rahmen glo-
baler Wissenschaftspraktiken und als Strategie intellektueller und auch religiöser Selbstbehaup-
tung gegen koloniale Machtordnungen.  

Hermann diskutiert damit ein Quellenkorpus, das nicht nur für eine Globale Religionsgeschichte 
relevant ist, sondern zugleich zeigt, wie genre- und medientheoretische Ansätze miteinander ver-
schränkt werden können: Genres versteht er dabei nicht bloss als Textsorten, sondern als For-
men, in denen Religion überhaupt erst als wissenschaftlich zugänglicher Gegenstand hervorge-
bracht wird. Medien bestimmen wiederum zugleich Reichweite, Öffentlichkeit und Autorität die-
ser Aushandlungen. Verwissenschaftlichung zeigt sich daher in der Verschränkung beider Ebe-
nen: Genres strukturieren die Wissensform, Medien situieren und verbreiten sie. Damit ergänzt 
Hermanns Zugriff die hier skizzierte diskursive Perspektive auf Verwissenschaftlichung um die 
Forderung einer Verbindung von genre- mit medientheoretischen Überlegungen. 

In seinem religionstheoretischen Essay denkt Stefan Ragaz über die „Präpotenz der Grenze“ in 
Bezug auf Wissenschaft und Religion nach. Auf der Basis von Jurij Lotmans Semiosphären-Kon-
zept und dessen Unterteilung in Zentrum und Peripherie entwickelt Ragaz einen Vorschlag zu 
einer formalen Verhältnisbestimmung von Religion und Wissenschaft. Diese werden angelehnt 
an Lotmans Denkmodell des Begriffsantagonismus (The Unpredictable Workings of Culture, 2013) 
als miteinander verschränkte Mechanismen der kulturellen Entwicklung verstanden. Lotmans 
räumlich-semiotischem Modell von Kultur (Die Innenwelt des Denkens, 2010) entlehnt Ragaz das 
Element der Grenze. Religion wird mit Lotmans Zentrum, Wissenschaft mit der Grenze assoziiert. 



 23 

Aus dieser Perspektive ergibt sich eine idealtypische und rein formale Unterscheidung von Reli-
gion und Wissenschaft, die sich über deren jeweiliges Verhältnis zur Grenze bestimmt. 

Literaturverzeichnis 
Primärliteratur (Quellen) 

Basler Nachrichten. 1904. „Kongress für allgemeine Religionsgeschichte (I-V).“ (Ankündigung so-
wie täglicher ausführlicher Kongressbericht) Basler Nachrichten: Intelligenzblatt der Stadt 
Basel 60, Nr. 237-242 (31. August bis 4. September 1904), jeweils 1, 1-2. 

Berner Volksfreund. 1904. „Kongress für Religionsgeschichte.“ (Tagungsankündigung) Berner 
Volksfreund, Nr. 126 (29. Mai 1904), 1. 

Bertholet, Alfred. 1905. „Kongressbericht: Vorgeschichte und Vorbereitungen.“ (Kongressbe-
richt, erstattet vom Generalsekretär). In Verhandlungen des II. Internationalen Kongres-
ses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: 
Helbing & Lichtenhahn, 3-34. 

Burckhardt, Alfred. 1905. „Hochansehnliche Versammlung!“ (Willkommensgruss des Regierungs-
rates und Vorstehers des Erziehungsdepartements). In Verhandlungen des II. Internatio-
nalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August bis 2. September 
1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 57-59. 

Burckhardt, Carl C. 1905. „Hochansehnliche Versammlung!“ (Willkommensgruss des Rektors) In 
Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in 
Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 59-61. 

Courrier de Genève. 1904. „Bâle.“ (Depeschenberichte zum Religionskongress). Courrier de 
Genève: Organe catholique de la Suisse Romande 38, Nr. 203-206 (31. August bis 3. Sep-
tember 1904), 3. 

Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt. 1904. „II. Internationaler Kongress für allgemeine Religi-
onsgeschichte in Basel: Vom 30. August bis 2. September 1904.“ (Kongressankündigung) 
Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt 55, Nr. 226 (13. August 1904), 2. 

Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt. 1904. „Internationaler Religions-Kongress.“ (Depeschen-
berichte zum Religionskongress) Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt 55, Nr. 244 (31. 
August 1904), Zweites Blatt, 3; Nr. 246 (2. September 1904), 4 und Zweites Blatt, 3; Nr. 
247 (2./3. September), Erstes Blatt, 3 und Zweites Blatt, 1; Nr. 248 (4. September), 1-2.  

Fries, Samuel Andreas. Hg. 1898. Religionsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En full-
ständig framställning af kongressens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess 
president, bestyrelsen och samtlige talare. Stockholm: Bohlin. 

Holtzmann, Heinrich J. 1905. „Grusswort als Vertreter der Universität Strassburg.“ In Verhandlun-
gen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. Au-
gust bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 71-72. 



 24 

Intelligenzblatt und Berner Stadtblatt. 1904. „Zweiter internationaler Kongress für Religionsge-
schichte“ (Kurzberichte in Telegrammform). Intelligenzblatt und Berner Stadtblatt: Tages-
anzeiger für die Stadt und für den Kanton Bern, Ausgaben Nr. 206-207, 209 (31. August, 
1., 3. September 1904), jeweils 3. 

Journal du Jura. 1904. „L’histoire des religions.“ (Konferenzankündigung) Journal du Jura: Organe 
des libéraux jurassiens 41, Nr. 19 (23. Januar 1904), 2.  

Le National Suisse. 1904. „Le congrès de l’histoire des religions.“ (Kurzberichte) Le National Suisse 
49, Nr. 205, 207, 208 (1., 3., 4. September 1904), jeweils 2.  

Linaker, Arturo. 1905. „Signor Presidente.“ (Grusswort im Namen der italienischen Kollegen) In 
Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in 
Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 67-68.  

Martensen Larsen, Hans. 1898. „Jesus og Religionshistorien.“ (Jesus und die Religionsgeschichte). 
In Religionsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En fullständig framställning af 
kongressens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess president, bestyrelsen 
och samtlige talare, hg. von Samuel A. Fries. Stockholm: Bohlin, 518-538. 

Montet, Edouard. 1905. „Dank im Namen der schweizerischen Universitäten.“ In Verhandlungen 
des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August 
bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 69. 

National-Zeitung. 1904. „Internationaler Kongress für allgemeine Religionsgeschichte (I-V).“ (Täg-
licher ausführlicher Kongressbericht) National-Zeitung: Anzeigeblatt der Stadt Basel, 44, 
Nr. 202, 204-208 (28., 31. August, 1.-4. September), jeweils 1-2.  

Neue Zürcher Zeitung (E.N.). 1904. „Zweiter internationaler Kongress für allgemeine Religionsge-
schichte.“ (Kongressankündigung) Neue Zürcher Zeitung und schweizerisches Handels-
blatt 125, Nr. 225 (14. August 1904), 5.  

Neue Zürcher Zeitung. 1904. „Basel.“ (Telegrammberichte über den Kongress) Neue Zürcher Zei-
tung und Schweizerisches Handelsblatt 125, Nr. 241 (30. August 1904), Zweites Abend-
blatt, 2; Nr. 242 (31. August 1904), Zweites Abendblatt, 2; Nr. 243 (1. September 1904), 
Zweites Abendblatt, 2; Nr. 244, Zweites Abendblatt (2. September 1904), 2; Nr. 245 (3. 
September 1904), Morgenblatt, 3. 

Orelli, Conrad von. 1905. „Eröffnungsrede.“ In Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses 
für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: 
Helbing & Lichtenhahn, 51-56. 

Réville, Albert. 1905. „Grusswort als Vertreter der französischen Regierung.“ In Verhandlungen 
des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August 
bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 61-63. 



 25 

Schéele, Knut H. von. 1898. „Helsningstal af presidenten.“ (Grussrede des Präsidenten) In Religi-
onsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En fullständig framställning af kongres-
sens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess president, bestyrelsen och samt-
lige talare, hg. von Samuel A. Fries, 17-24. 

Söderblom, Nathan. 1898. „Religionen och den sociala utvecklingen.“ (Die Religion und die soziale 
Entwicklung). In Religionsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En fullständig 
framställning af kongressens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess presi-
dent, bestyrelsen och samtlige talare, hg. von Samuel A. Fries. Stockholm: Bohlin, 76-143. 

Söderblom, Nathan. 1905. „Grusswort als Vertreter der schwedischen Regierung.“ In Verhand-
lungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. 
August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 63-65. 

Verhandlungen. 1905. Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religions-
geschichte in Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn. 

Sekundärliteratur 

Atwood, David. 2025. „Weder ‘Kriegsmaschine’ noch Apologetik – der Beginn der Religionswis-
senschaft in Frankreich.” AЯGOS 4 (2), 116-151. 

Capps, Walter H. 1973. „Geo Widengren on Syncretism: On Parsing Uppsala Methodological 
Tendencies.“ Numen 20 (3), 163-185. 

Despland, Michel. 2001. „Les sciences que l’on pratique mais que l’on n‘enseigne pas.“ Archive 
des Sciences Sociales des Religions 46, 5-25. 

Essbach, Wolfgang. 2014. Religionssoziologie I: Glaubenskrieg und Revolution als Wiege neuer Re-
ligionen. Paderborn: Fink. 

Fuchs, Eckhart. 1996. „Wissenschaft, Kongreßbewegungen und Weltausstellungen: Zu den An-
fängen der Wissenschaftsinternationale vor dem Ersten Weltkrieg.“ Comparativ 6 (5/6), 
156-177. 

Gieryn, Thomas F. 1983. „Boundary-Work and the Demarcation of Science from Non-Science: 
Strains and Interests in Professional Ideologies of Scientists.“ American Sociological Re-
view 48 (6), 781-795. 

Gieryn, Thomas F. 1999. Cultural Boundaries of Science: Credibility on the Line. Chicago: Chicago 
University Press. 

Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. „Fälle von Religion.” AЯGOS 4 (2), 166-207.  

Henriet, Patrick. 2020. „La création de la chaire d’Histoire des religions au Collège de France 
(1880): les rapports de Jules Soury et d’un savant anonyme [Ernest Renan].“ Revue de 
Synthèse 141 (3-4), 189-238. 

Hermann, Adrian. 2025. „Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von Religion auf den 



 26 

Philippinen um 1900: eine Miszelle.” AЯGOS 4 (2), 208-234.  

Hjelde, Sigurd. 2010. „Die Geburt der Religionswissenschaften aus dem Geist der Protestanti-
schen Theologie.“ In Religion(en) deuten: Transformationen der Religionsforschung, hg. 
von Friedrich Wilhelm Graf / Friedemann Voigt. Berlin: De Gruyter, 9-28. 

Hölscher, Lucian. 2015. „Contradictory Concepts: An Essay on the Semantic Structure of Religious 
Discourses.“ Contributions to the History of Concepts 10 (1), 69-88.  

Johannsen, Dirk. 2013. „Erschriebene Religion: Die Vielfalt der Stimmen in den Religionserzählun-
gen des modernen Durchbruchs.“ In Alternative Voices: A Plurality Approach for Religious 
Studies. Essays in Honor of Ulrich Berner, hg. von Afe Adogame / Magnus Echtler / Oliver 
Freiberger. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 36-55. 

Johannsen, Dirk. 2021. „How blasphemy became an anachronism: Free thought and the media 
market in late nineteenth-century Scandinavia.“ In Blasphemies compared: Transgressive 
speech in a globalized world, hg. von Anne Stensvold. London: Routledge, 158-174. 

Johannsen, Dirk. 2023. „Die wilden Horden: Säkularisierungserzählungen und säkulare Identitä-
ten bei Georg Brandes und in der frühen Freidenkerbewegung.“ In Säkularisierung erzäh-
len: Entwürfe skandinavischer Literatur um 1900, hg. von Angelika Gröger / Joachim 
Schiedermair / Franziska Schlichtkrull. Freiburg: Rombach, 67-102. 

Kippenberg, Hans G. 1991. „Einleitung: Religionswissenschaft und Kulturkritik.“ In Religionswis-
senschaft und Kulturkritik, hg. von Hans G. Kippenberg / Brigitte Luchesi. Marburg: diago-
nal, 13-28. 

Kirsch, Anja. 2025. „Zwischen Katechismus und Parteidokument: Eine Genregeschichte von Reli-
gion und Politik im frühen 19. Jahrhundert.” AЯGOS 4 (2), 29-114. 

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2021. „Comparative Secularities: Tracing Social and Ep-
istemic Structures beyond the Modern West.“ Method & Theory in the Study of Religion 
33 (1), 43-72. 

Koselleck, Reinhart. 2010 [2003]. Die Begriffe der Geschichte und Geschichte der Begriffe. In Be-
griffsgeschichten: Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Spra-
che, hg. von Reinhart Koselleck, Frankfurt: Suhrkamp, 56-76. 

Krohn, Wolfgang / Edwin T. Layton / Peter Weingart Hg. 1978. The Dynamics of Science and Tech-
nology: Social Values, Technical Norms and Scientific Criteria in the Development of 
Knowledge. Dordrecht: D. Reidel. 

Lotman, Jurij M. 2010. Die Innenwelt des Denkens, übers. von Gabriele Leupold / Olga Radetzkaja. 
Berlin: Suhrkamp. 

Lotman, Juri M. 2013. The Unpredictable Workings of Culture, übers. von Brian J. Baer. Tallinn: 
TLU Press. 



 27 

Lannoy, Annelies. 2020. Alfred Loisy and the Making of History of Religions: A Study of the              
Development of Comparative Religion in the Early 20th Century. Berlin: De Gruyter. 

Metzger, Franziska. 2011. Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Bern: Haupt/UTB. 

Mohn, Jürgen. 2004. „Buchbesprechungen.“ Münchener Theologische Zeitschrift 55 (4), 378-380. 

Mohn, Jürgen. 2010. Religionswissenschaft: „Geschichte, Problematik und Profilbildung einer 
komparativen Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität Basel.“ Bulletin der Ver-
einigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden 36 (1), 18-28. 

Ragaz, Stefan. 2025. „Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der Grenze: eine essayistische 
Hommage an Jürgen Mohn.” AЯGOS 4 (2), 235-246. 

Raphael, Lutz. 1996.	„Die Verwissenschaftlichung des Sozialen als methodische und konzeptio-
nelle Herausforderung für eine Sozialgeschichte des 20. Jahrhunderts.“ Geschichte und 
Gesellschaft 22 (2), 165-193.  

Sadler, Judy. 1978. „Ideologies of ,Art’ and ,Science’ in Medicine: The Transition from Medical 
Care to the Application of Technique in the British Medical Profession.“ In The Dynamics 
of Science and Technology: Social Values, Technical Norms and Scientific Criteria in the 
Development of Knowledge, hg. von Wolfgang Krohn / Edwin T. Layton / Peter Weingart. 
Dordrecht: D. Reidel, 177-215. 

Schnädelbach, Herbert. 1983. Philosophie in Deutschland, 1831-1933. Frankfurt am Main:       
Suhrkamp. 

Sharpe, Eric J. 1975. Comparative Religion: A History. London: Duckworth. 

Stausberg, Michael. 2007. „The study of religion(s) in Western Europe (I): Prehistory and history 
until World War II.“ Religion 37 (4), 294-318. 

Stuckrad, Kocku von. 2014. The Scientification of Religion: An Historical Study of Discursive 
Change, 1800-2000. Boston: De Gruyter.  

Trein, Lorenz. 2025. „‚Unparteilichkeit ist nie die Sache religiöser Polemik gewesen‘: Wissen-
schaftlichkeit, Religion und ‚Islamfrage‘ im Kontext der Kolonialkongresse in Berlin 1905 
und 1910.“ AЯGOS 4 (2), 152-165. 

Weingart, Peter. 1978. „The Relation between Science and Technology – A Sociological Explana-
tion.“ In The Dynamics of Science and Technology: Social Values, Technical Norms and 
Scientific Criteria in the Development of Knowledge, hg. von Wolfgang Krohn / Edwin T. 
Layton / Peter Weingart. Dordrecht: D. Reidel, 251-286. 

Zolotukhin, Vsevolod V. 2024. „Die Geburt der Religionsgeschichte aus dem Geist des liberalen 
Protestantismus: Der Fall Frankreich.“ Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und 
Religionsphilosophie 66 (2), 116-138. 



 28 

Über die Autorinnen  
Prof. Dr. Anja Kirsch ist Professorin für Religionswissenschaft an der Technisch-Naturwissenschaftli-
chen Universität Norwegens (NTNU), Trondheim. Von 2008 bis 2020 war sie mit Unterbrechungen 
Assistentin und Oberassistentin in der Religionswissenschaft an der Universität Basel.  
E-Mail: anja.kirsch@ntnu.no  

Dr. Stephanie Gripentrog-Schedel ist Lektorin für Religionswissenschaft an der Christian-Albrechts-
Universität zu Kiel. Von 2006 bis 2011 war sie Assistentin für Religionswissenschaft an der Universität 
Basel.  
E-Mail: s.gripentrog@email.uni-kiel.de  

Danksagung 
Unser Dank gilt Oliver Krüger, Ricarda Stegmann und Alice Küng für ihre rasche, sorgfältige und um-
fassende Durchsicht und formale Korrektur aller Beiträge. Bei Andrea Rota möchten wir uns für das 
Design des Titelbildes dieser Ausgabe bedanken. 

Abstract in English 
This introduction outlines the AЯGOS special issue Genres of Scientification, which explores the entan-
glements of religion and science across diverse social, political, and institutional contexts. Using the 
Second International Congress for the History of Religions of 1904 in Basel as a case study, it illustrates 
how claims to scholarly authority were asserted, negotiated, and contested, and how these dynamics 
took shape within specific textual, medial, and social forms. These forms are conceptualized as „gen-
res of scientification”: social framing practices through which scientificity is performatively produced 
and modeled. Scientification is understood not as a linear progression but as a situated and often 
contentious process that interweaves epistemological, institutional, and socio-political perspectives. 
The issue thus investigates the cultural conditions and expressive forms of these processes and their 
significance for the emergence and self-positioning of the study of religion as an academic discipline. 

Angaben zur Finanzierung  
Anja Kirsch’s research is part of the research project NC-RoA: Religious and secular worldmaking: Nar-
rative cultures of utopian emigration and the formation of modern regimes of attention, funded by 
the Research Council of Norway 2023–2027, grant number 334603. 



 
Korrespondierende Autorin: Anja Kirsch, Norges teknisk-naturvitenskapelige universitet (NTNU). 
Um diesen Artikel zu zitieren: Kirsch, Anja. 2025. „Zwischen Katechismus und Parteidokument: Eine 
Genregeschichte von Religion und Politik im frühen 19. Jahrhundert.” AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der 
Verwissenschaftlichung, 29-114. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8895. 

 Lizenz durch AЯGOS und die Autorin. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
In den 1830er und 1840er Jahren formierten sich europaweit Protestbewegungen, deren politische 
Forderungen eng mit der Frage nach der gerechten zukünftigen Gesellschaft verknüpft waren. 
Religionsgeschichtlich greifbar wurde dieser sozialutopische Diskurs in den Profildiskussionen der in 
dem revolutionären Klima entstehenden frühsozialistischen Bewegung/en. Ihre Programm-
dokumente verhandelten sowohl die Grundlegung der zukünftigen Gesellschaft als auch das Wesen 
der neuen Bewegung. Gestritten wurde im Format des Katechismus. Dieser Artikel untersucht die 
Kommunikationskreisläufe von über 40 Katechismen und Glaubensbekenntnissen aus Frankreich, 
dem Vereinigten Königreich, den Staaten des Deutschen Bundes sowie der Schweizerischen 
Eidgenossenschaft in ihrem sozial- und kulturhistorischen Kontext. Mittels polizeilicher 
Verhörprotokolle, Kongressmitschriften und Rundschreiben, Korrespondenzen, persönlicher Briefe 
und Erinnerungen von Beteiligten wird nachgezeichnet, wie die Religionsfrage ins Zentrum der 
frühsozialistischen Identitätsdebatte rückte. Im Zuge dieser Debatte begann sich die 
Verhältnisbestimmung von Christentum und Kommunismus als Verhältnisbestimmung von Religion 
und Politik zu konturieren, ohne dass dabei scharfe Grenzen gezogen wurden. Die Analyse zeigt auf, 
wie Alltagsunterscheidungen, wahrgenommene Uneindeutigkeiten des katechetischen Formats 
sowie ein aufkommender Genrezweifel die moderne Differenzierung von Religion und Politik 
präfigurierten. Anschließend an religionswissenschaftliche Forschungen zu Säkularität wird hier ein 
Zugang zu vorbegrifflich bleibenden Differenzierungen entwickelt, der die epistemologischen 
Voraussetzungen expliziter Grenzziehungspraktiken untersucht. 

  

Zwischen Katechismus und Parteidokument: 
Eine Genregeschichte von Religion und Politik im 

frühen 19. Jahrhundert 

Anja Kirsch 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 30 

Inhaltsübersicht 

1. Einleitung 
Verunsicherungen im epistemologischen Gefüge und Verdachtsfälle von Religion: zur 
Methodik  

Leseorientierung 

2. Vorgeschichte: Der Katechismus wird zum Genre des politischen Diskurses  
3. Eine Reformbewegung internationalisiert sich im katechetischen Format 
Kommunikationskreisläufe französischer Katechismen: Übersetzungskulturen von Religion 
im politischen Radikalenmilieu  

Ein Blick auf England: Der Katechismus als Medium der Religionskritik – die 
Aufklärungskampagne des Sozialreformers und Religionskritikers Robert Owen  

Funktionswandel: Vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument 

4. Frühsozialistische Identitätsdebatten im Medium des Katechismus 
Programmdiskussionen frühsozialistischer Geheimbünde: Zwischen biblischer Sprache 
und ökonomischer Gesellschaftsanalyse 

Die Debatte um eine Programmschrift im Bund der Gerechtigkeit 

Die Religion „benützen, um die Menschheit zu befreien“: Wilhelm Weitlings Grundlegung 
des Kommunismus 

Der Katechismus wird „kommunistisch“ 

Richtungsdiskussionen in Rundschreiben und auf Kongressen: Der Bund der Kommunisten 
definiert sein Verhältnis zur „religiösen Partei“  

Intrigen, Friedrich Engels‘ Unbehagen und die Umbenennung von Glaubensbekenntnis in 
Manifest 

Realpolitische Umbrüche: Vom Manifest zum Forderungskatalog 

5. Konklusion: Spuren einer Domänenbildung  

Ergebnissicherung: Vom Katechismus zum Aktionsprogramm – zur Rekonstruktion eines 
punktuellen Genrewechsels 

Fazit: Unterscheidungsgeschichte als Spurensuche – Momente des Uneindeutigen 

  



 31 

1. Einleitung1 
Parteien bilden politische Organisationsformen, deren Mitglieder ihre Ziele und Anliegen 
programmatisch formulieren und in einer bestimmten Form kommunizieren. Dies ist das 
Ergebnis eines Unterscheidungsprozesses, in dessen Verlauf Politik zu einer eigenen Domäne von 
Gesellschaft wurde, die es von anderen Domänen – allen voran von Religion – strikt zu 
differenzieren galt. Der Differenzierungsprozess war erfolgreich: Gegenwärtige Parteien 
veröffentlichen ihre Programmatiken unter dem Titel Parteiprogramm und nicht etwa als 
„Glaubensbekenntnis“ und im katechetischen Format, wie es im 19. Jahrhundert üblich war. 

Mit den revolutionären Aufständen der 1820er und 1830er Jahre formierte sich europaweit eine 
Protestbewegung, deren Protagonisten unter Rückgriff auf republikanische Traditionen zunächst 
Grundrechte, politische Partizipation sowie Presse- und Meinungsfreiheit forderten. Ihre 
Forderungen waren eng mit sozialutopischen Entwürfen einer idealen Gesellschaft verbunden 
und standen in direktem Verhältnis zur Religionsfrage. Zum einen verhandelten die 
Sozialrevolutionäre die (positive und negative) Religionsfreiheit. Darüber hinaus, und dies 
unterschied die Debatte vom Aufklärungsdiskurs des 18. Jahrhunderts, entwickelten sich die 
Diskussionen um die ideale Gesellschaft im Kern zu einer Auseinandersetzung darüber, welche 
Rolle Christentum, Religionen und auch Religion in und für die Etablierung dieser Gesellschaft 
spielen sollte. Das Wesen der neuen Gesellschaft wurde maßgeblich über deren Verhältnis zu 
Religion konturiert (Strube 2019: 23, 33-34). Konkretisierungen erfuhren diese Debatten in den 
Programmdiskussionen, die innerhalb der entstehenden und sich organisierenden 
frühsozialistischen Bewegung um ein geeignetes Grundlagendokument geführt wurden. Sie 
adaptierten das Format des Katechismus.  

Der Katechismus war seit dem 18. Jahrhundert als Instrument der politischen Bildung und 
Erziehung etabliert und zwar auch dort, wo es um die Vermittlung von genuin religionskritischen 
Inhalten ging. Daran änderte sich im 19. Jahrhundert zunächst wenig. In den 1830er Jahren 
entstanden in Frankreich zahlreiche republikanische Forderungskataloge im Katechismusformat, 
die durch rege Übersetzungstätigkeit verbreitet wurden und die politischen Grundsatzdiskus-
sionen in revolutionären Geheimgesellschaften beeinflussten. Diese Gesellschaften knüpften an 
geheimbündlerische Organisationsformen des späten 18. Jahrhunderts an und gingen aus einer 
Flüchtlingsbewegung hervor, die im Verlauf der Juli-Revolution von 1830 einsetzte, als vor allem 
protestierende und aufständische Handwerker auf Grund politischer Repressalien Exil in Paris 
oder in der Schweiz suchten. Die Geflüchteten formulierten ihre radikalen sozialen und religiösen 
Ideen in „Glaubensbekenntnissen“ oder „Katechismen“, die heimlich gedruckt und als 
Schmuggelware grenzüberschreitend verbreitet wurden. Diese Schriften, die imaginierte 
Alternativen von Gesellschaft sowie kirchen-, christentums- und mitunter religionskritische Ideen 
zum Thema hatten, waren so selbstverständlich im Frage-Antwort-Schema gehalten und als 

 
1  Dieser Artikel greift frühere Überlegungen zur Geschichte und Entwicklung sozialistischer Katechismen auf 

(Kirsch 2018). Fragestellung, Quellenbestand sowie historische und diskursive Zusammenhänge wurden für 
diesen Beitrag wesentlich erweitert, der konzeptuelle und theoretische Rahmen ist neu definiert. 



 32 

„Katechismus“ betitelt, dass das heute als Manifest der kommunistischen Partei bekannte 
Programmdokument um ein Haar Kommunistisches Glaubensbekenntnis geheißen hätte. 
Allerdings war „Manifest“ kaum weniger religiös konnotiert. 

Dies mag eine enge Verbindung von religiöser und sozialer Frage dokumentieren, auf die in der 
klassischen Forschung zur Arbeiterbewegung vielfach hingewiesen worden ist (Grandjonc 
1975b), und deren Deutung sich grob zwischen zwei Polen bewegt: Das Etikett Katechismus 
sowie die Frage-Antwort-Form sind Ausdruck eines religiösen Bedürfnisses der Rezipientenschaft 
(Schieder 1963), womit dem politischen Katechismus ein religiöser Gehalt eingeschrieben ist, der 
den Texten unterlegt bleibt. Folgt man dieser Einschätzung, bliebe der Frühsozialismus zumindest 
seiner grundlegenden Struktur nach der Bekenntnisreligion verhaftet. Die Gegenthese dazu 
bildet die Annahme von der pragmatischen Adaption einer beliebten und bis anhin erfolgreichen 
Form (Tenfelde 2008); sie folgt dem Verweltlichungsnarrativ, das in der metaphorischen 
Verwendung eines ehemals religiösen Begriffs einen zentralen Schritt zur Säkularisierung sieht 
(Hölscher 1989: 196-198; Welskopp 2000: 581-584). In ihrer Ausschließlichkeit sind beide 
Positionen als Ausgangspunkt für diese Untersuchung ungeeignet, denn sie erscheinen 
gleichermaßen plausibel. Das katechetische Format mag Ausdruck der unter Sender- und 
Empfängerschaft verbreiteten religiösen Überzeugungen gewesen sein, insofern ein 
ausgeprägter „Bibelglaube“ in Handwerkerkreisen tief verwurzelt war (Schraepler 1972: 61). Es 
ist richtig, dass Handwerker und Arbeiterschaft sich regelmäßig biblischer Sprache und christlich-
liturgischer Formen bedienten (Tenfelde 2008: 327-328). Allerdings wurde deren 
Gesellschaftskritik mit dem religiösen Argument pariert, die kritisierte Ordnung sei natürlich und 
Gott gewollt, so dass den in Geheimbünden organisierten Sozialrevolutionären möglicherweise 
„keine andere Möglichkeit [blieb], als ihre Kritik durch Beispiele aus der natürlichen oder der 
göttlichen Geschichte zu begründen und zu belegen“ (Grandjonc 1975b: 90). Zweifellos war die 
religiöse Sprache die Sprache des Diskurses. Die Frage, ob es sich bei ihrer Verwendung um eine 
Aneignung bekannter ästhetischer (Diskurs-)Formen oder um den Ausdruck einer religiösen 
Prägung und Überzeugung handelte, bleibt jedoch Gegenstand der Interpretation und ist damit 
kaum grundsätzlich entscheidbar (Moritz 1981: 175).  

An dieser Prämisse setzt der vorliegende Artikel an. Im Vordergrund steht keine Klassifizierung 
sozialrevolutionärer Programmschriften als religiös oder säkular. Die Verwendung dieser 
Unterscheidung ist nicht allein anachronistisch, insofern sie das Ergebnis eines sich über das 19. 
Jahrhundert erstreckenden Aushandlungsprozesses vorwegnimmt. Vor allem läuft sie Gefahr, 
Debatten in Binärstrukturen zu konzeptualisieren und damit eine Vereindeutigung zu 
implementieren, die der historischen Komplexität oftmals kaum entspricht und die dann 
epistemologisch problematisch wird, wenn sie ihre Konstruiertheit als akademisches 
Wahrnehmungs- und Interpretationsparadigma zu reflektieren vergisst (Seiwert 2023: 200). 
Anstelle von Klassifikationen geht es hier um die Frage, in welchem Kontext die Verwendung 
eines Genres, das spätestens seit dem 18. Jahrhundert die Vermittlungsstrategien von zunächst 
aufklärerischen, dann republikanischen und schließlich frühsozialistischen Ideen geprägt hatte, 
plötzlich infrage steht und was dieser Genrezweifel über Veränderungen im epistemologischen 



 33 

Gefüge aussagt. Mit dieser Perspektive mögen zugleich Impulse für die 
geschichtswissenschaftliche Forschung verbunden sein, die die Entstehung der 
frühproletarischen Kultur und der Geheimbünde im Speziellen bislang zumeist 
institutionengeschichtlich, nicht jedoch in ihren religionsgeschichtlichen Verflechtungen 
untersucht hat. 

Verunsicherungen im epistemologischen Gefüge und Verdachtsfälle von Religion: 
zur Methodik  
Kategoriale Unterscheidungen in grenzziehender Absicht werden in der Religionswissenschaft 
und ihren Bezugsdisziplinen vielfach im Hinblick auf die moderne Religionsbegriffsgeschichte 
sowie die religiös/säkular-Differenzierung untersucht (Hermann 2015; Fitzgerald 2007; Asad 
1993, 2003). Die binäre Struktur dieser Unterscheidung – stets bleibe die Kategorie des Säkularen 
auf ein Gegenüber (das Religiöse) angewiesen und umgekehrt (Asad 2003: 23, 25, 200) –, ihre 
historische Spezifik und Dynamik sowie ihr Konstruktionscharakter (Fitzgerald 2007: 97-100) sind 
dabei besonders herausgestellt worden. Seit einigen Jahren steht der Religionswissenschaft 
zudem ein alternativ entwickeltes, heuristisches Konzept von Säkularität zur Verfügung, mit dem 
spezifische Grenzziehungspraktiken fachbegrifflich gefasst werden, ohne auf Vokabular aus 
explizit religiösen Kontexten, etwa theologisch-dogmatische Unterscheidungen in 
Orthodoxie/Häresie oder falsche/wahre Religion, zurückzugreifen. 

In der Religionssoziologie erarbeitet, bezeichnet dieses Konzept von Säkularität einen Modus des 
Unterscheidens, ausdrücklich nicht „das Säkulare“ als das Gegenteil von Religion (Kasselstrand 
2023: 29-30) oder den Zustand oder Status des Säkular-Seins (Zuckerman/Galen/Pasquale 2016: 
23). In Abgrenzung zu Säkularisierung als geschichtsteleologischer Rahmung und Säkularismus als 
politischem Programmbegriff definieren Monika Wohlrab-Sahr und Marian Burchardt Säkularität 
als die „institutionell und kulturell-symbolisch verankerten Formen und Arrangements der 
Unterscheidung zwischen Religion und anderen gesellschaftlichen Bereichen“, welche dadurch 
als „nicht-religiös markiert werden“ (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 62, 67). Säkularität als 
dynamische Unterscheidungspraxis verweist stets auf ein jeweils spezifisches gesellschaftliches 
„Bezugsproblem“ (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 70), ist insofern mehrfach und an 
verschiedenen Ebenen von Gesellschaft beobachtbar (exemplifizierend: Wohlrab-
Sahr/Burchardt 2012) sowie keineswegs auf die europäische Moderne beschränkt 
(Burchardt/Wohlrab-Sahr 2013). Die systematische Perspektive auf die kulturelle Vielfalt sowie 
die Gleichzeitigkeit und Dynamik verschiedener Unterscheidungspraktiken auch innerhalb ein 
und derselben Gesellschaft, der Ansatz von multiple secularities, macht das Konzept für die 
transepochal und global orientierte, potenziell vergleichend arbeitende Religionswissenschaft 
besonders leistungsfähig (Kleine/Wohlrab-Sahr 2016). Der Ansatz erlaubt einen 
„kulturübergreifenden Vergleich von epistemischen und sozialen Strukturen“ (Kleine/Wohlrab-
Sahr 2021: 48), fragt also danach, welche Bedingungen erfüllt sein müssen, damit etwas als 
Religion (oder eben nicht als Religion) identifiziert und klassifiziert wird (Wohlrab-Sahr/Burchardt 



 34 

2011: 67, konkretisiert: Kleine/Wohlrab-Sahr 2021: 57). In dieser Konkretisierung bezeichnet 
Säkularität eine auf Religion bezogen bleibende „Spezial-Taxonomie“ (Deeg et al. 2023: 10).2 Die 
ihr zugrunde liegende heuristische Rahmendifferenzierung in religiös/nicht-religiös ist dabei 
keineswegs gleichzusetzen mit der historisch spezifischen Unterscheidung in religiös/säkular, 
sondern ist als komparatives Konzept anwendbar auf historisch, regional und kulturell 
verschiedene Kontexte (Deeg et al. Hg. 2023).3 

Die vorliegende Untersuchung schließt an den Diskussionsrahmen sowie die mit diesem 
Säkularitätskonzept verbundenen theoretischen Überlegungen an, ist aber auf einige 
Modifizierungen angewiesen. Grundsätzlich tangiert die Analyse die Entwicklung autonomer 
gesellschaftlicher Bereiche, also die Frage nach sozialer Differenzierung, die Wohlrab-Sahr und 
Burchardt als eine Form von Säkularität neben anderen identifizieren (Wohlrab-Sahr/Burchardt 
2011: 69-70; 2012: 902-904).4 Das Problem autonomer gesellschaftlicher Funktionsbereiche wird 
gewöhnlich unter dem Schlagwort Säkularismus (secularism) diskutiert, welches in allgemeiner 
Form eine „Trennungsideologie“ („ideology of separation“, Wohlrab-Sahr/Burchardt 2012: 881), 
das Prinzip der strikten Unterscheidung von Religion und (National-)Staat, bezeichnet. Als 
ideologische oder philosophische Position verstanden, bildet dieser politische Säkularismus 
allerdings das Resultat eines Positionierungsprozesses innerhalb der Debatte um das Verhältnis 
von Religion und Öffentlichkeit. Auch der sich im engen Sinn auf den britischen Säkularismus 
beziehende, historische Säkularismusbegriff markiert als Namensgebung einer neuen Bewegung 
(Secularism) ein Ergebnis – auch wenn die Richtungsdiskussionen weitergingen (Rectenwald 
2016: 71-106).  

Die Konnotation als Ergebnisbegriff macht Säkularismus als Leitkonzept für die vorliegende 
Untersuchung, die ihren Fokus auf die Voraussetzungen für Positionierung und terminologische 
Festschreibung richtet, ungeeignet. Damit ist nicht gesagt, dass sich Veränderungen im 
epistemologischen Gefüge und Trennungsideologie sowie neue Begriffsbildung nicht 
wechselseitig bedingen und somit als parallel verlaufende Prozesse verstanden werden müssen. 
Hier geht es jedoch nicht darum, den Ursprung der Religion/Politik-Unterscheidung aufzuspüren 

 
2  Religiös/nicht-religiös ist dabei weder die einzig mögliche Binärunterscheidung, noch ist sie für alle 

Abgrenzungskontexte maßgebend (Kleine/Wohlrab-Sahr 2021: 57). Ihr kommt auch keine besondere 
Relevanz im Verhältnis zu anderen Binärunterscheidungen zu. In administrativen Prozessen des 
gegenwärtigen Nationalstaats etwa spielt religiös/nicht-religiös allenfalls eine untergeordnete Rolle. Das 
relevante binäre Unterscheidungspaar lautet hier Staatsbürger/in – Nicht-Staatsbürger/in.  

3  Die dem Konzept Säkularität unterliegende Unterscheidungsachse religiös/nicht-religiös ist nicht 
unproblematisch. Es bleibt zu diskutieren, ob und inwiefern dieser Achse, obgleich ein heuristisches 
Instrument, eine religiöse Unterscheidungslogik unterlegt ist, die eher der Besonderung des Religiösen dient 
als der inhaltlichen Qualifizierung ihres „Anderen“.  

4  Insgesamt werden vier Typen von Säkularität identifiziert, die sich auf vier Bezugsprobleme beziehen und 
damit notwendig in einem Spannungsverhältnis zueinander stehen: Erstens die Stärkung von 
Individualfreiheit und Individualrechten (Bezugspunkt Individuum); zweitens die Handhabung religiöser 
Pluralität (Bezugspunkt Gruppen); drittens die Förderung gesellschaftlicher/nationaler Integration 
(Bezugspunkt Gesellschaft/Nation); viertens die Bekräftigung des Autonomieprimats gesellschaftlicher 
Domänen (Bezugspunkt Funktionsbereiche) (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 69-71). 



 35 

oder diese Unterscheidung in ihrer vermeintlichen Chronologie nachzuzeichnen. Diese Art der 
linearen Geschichtsschreibung wird mit dem genealogisch informierten Konzept von 
Säkularität/en als dynamische Unterscheidungsprozesse ohnehin unterlaufen. Vielmehr soll in 
ergänzender Perspektive zu bereits geleisteten, häufig begriffsgeschichtlich orientierten 
Forschungen der Blick auf die Bedingungskontexte und -momente gelenkt werden, die den sich 
terminologisch niederschlagenden Unterscheidungen vorausgehen. Im Vordergrund stehen die 
Formierungsdynamiken von Grenzziehungsprozessen, weniger die Grenzziehungen selbst.  

Mit dem systematischen Fokus auf das, was vor einer expliziten Unterscheidung liegt, sind 
methodisch noch andere Herausforderungen verbunden als jene, die sich für die vergleichende 
Erforschung von Begriffs- und Bedeutungsnetzwerken ergeben (Kleine 2023: 238-239). Im 
Gegensatz zu dieser Art von zwar mit dem Problem der kulturellen Übersetzung konfrontierten, 
aber begrifflich oder taxonomisch immerhin greifbaren Grenzziehungen, schlägt sich die 
Formierung epistemischer Strukturen nicht notwendigerweise oder nicht zuverlässig auf der 
Begriffsebene nieder. Vielmehr steht zu vermuten, dass sie mit konzeptuellen Suchbewegungen 
und Verunsicherungen im Wahrnehmungsgefüge zusammenhängt, die es in ihrem eigenen 
Recht zu untersuchen gilt.  

Ich gehe davon aus, dass Grenzziehungen und Praktiken des Unterscheidungen-Machens 
wesentlich mit der Erfahrung oder dem Eindruck von Uneindeutigkeit korrespondieren, etwa 
dort, wo Akteure mit Versprachlichung und Benennung Mühe haben, wo sich konkurrierende 
Deutungen abzeichnen oder auch, wo die Verwendung vormals verbreiteter Bezeichnungen, 
Inhalte, Ausdrücke oder Formen Unbehagen oder Irritationen auslösen. Erfahrungen von 
Uneindeutigkeit sind individuell und momenthaft; sie markieren den Bruch einer Erwartung und 
die daraus resultierende, empfundene Diskrepanz zu etwas: dem eigenen 
Wahrnehmungsschema, das gestört wird. Diese Störungen verweisen auf Veränderungen 
innerhalb eines epistemologischen Gefüges, bleiben als Alltags- oder intuitive 
Verunsicherungsmomente jedoch zumeist implizit, insofern sie nicht oder kaum als 
Unterscheidung thematisiert werden und so nicht auf den ersten Blick als Grenzziehungs-
praktiken identifizierbar sind. 

Die Vagheit dieser Formulierungen verweist auf die Flüchtigkeit des Phänomens und das damit 
korrespondierende methodische Problem, Veränderungen, die sich noch nicht in 
Begrifflichkeiten niederschlagen und auf der Quellenebene nicht oder nicht durchgängig 
terminologisch nachweisbar sind, sprachlich handhabbar zu machen. Es ist Ausdruck und Teil 
dessen, was Wolfgang Eßbach in anderen Zusammenhängen als „Übergangsproblem“ 
bezeichnet hat: die Schwierigkeit, einen „Zustand des Übergangs“ in seinem eigenen Recht zu 
beschreiben und nicht dadurch zu bestimmen, dass etwas nicht mehr oder noch nicht ist (Eßbach 
1988: 164). Ähnliche Überlegungen finden sich bereits in den Grundlegungen zur Begriffs-
geschichte. Unter dem Hinweis, dass treffende Begriffe „sogar fehlen“ mögen, „tastend gesucht“ 
werden oder „nicht mehr stimmen“, hatte Reinhart Koselleck die Begriffslücke und damit das, 
was in gewisser Hinsicht vor der Begriffsgeschichte liegt, konzeptuell zu inkludieren versucht. 



 36 

Denn es sei gerade die „Unzulänglichkeit bestimmter Begriffe für bestimmte Ereignisse oder 
Zustände“, die „sich sprachlich bemerkbar“ mache (Koselleck 1972a: XXIII). Die Rhetorik der 
Unvollkommenheit bleibt diesen Überlegungen allerdings unterlegt: „Mangelnde Treffsicherheit, 
das Verblassen von Worten oder deren Aufladung erschließen einen Erwartungshorizont für 
sprachliche Prägungen, der endlich erfüllt wird: ein neuer Begriff ist da.“ (Koselleck 1972a: XXVI) 
Mit dem Fokus auf das (terminologische) Resultat rückt das Erkenntnispotenzial, „daß in diesem 
>nicht mehr< und >noch nicht< gerade der auch soziologisch [es lässt sich ergänzen: 
begriffsgeschichtlich, epistemologisch oder religionswissenschaftlich] relevante Eigenwert des 
[Übergangs-]Phänomens liegt“ (Eßbach 1988: 164) wieder in den Hintergrund. Mit ihm verbleibt 
die Ausarbeitung eines begriffsgeschichtlichen Zugangs zum Vor- oder „Unbegrifflichen“ 
(Ifversen/Kølvraa 2023: 4),5  mit dem anstelle von Festschreibungen auf Uneindeutigkeit und 
Zweifel fokussiert wird, denn: „Die Mehrdeutigkeit und Ambivalenz, die sich im Raum, den der 
Übergang darstellt, auftut, ist ebenso entscheidend wie der Anfang [„mangelnde Treffsicherheit“, 
AK] und das Ende [„ein neuer Begriff ist da“, AK] des Übergangsprozesses“ (Eßbach 1988: 164). 
Der Übergang bildet einen Möglichkeitsraum, in dem sich über konzeptuelle Verunsicherungen 
sowie dynamische, häufig implizit bleibende, Unterscheidungen Begriffs- und 
Bedeutungshorizonte ankündigen und abzeichnen. Die Untersuchung dieses Raumes ist für die 
Frage, wie sich gesellschaftliche Ordnungsvorstellungen herausbilden, mindestens ebenso 
aufschlussreich, wie es Klassifizierungen, Klassifikationsnetzwerke und Taxonomien sind. 

Leseorientierung 
Diese Analyse liefert einen genrebezogenen Zugang zur europäischen Domänenbildungs-
geschichte von Religion und Politik im frühen 19. Jahrhundert. Im Zentrum steht dabei nicht 
primär der – ohnedies reversible – Übergang von einem Genre zum anderen: vom Katechismus 
zum Parteiprogramm. Vielmehr soll hier der Übergangsraum von der formalen Gewissheit zur 
Ungewissheit, als das katechetische Format ambivalent zu werden beginnt, beleuchtet werden. 
Die Detailfülle der Analysekapitel lässt die Vielschichtigkeit dieses spezifischen Übergangsraumes 
erahnen; deshalb hier einige orientierende Bemerkungen zur Debattenkonstellation und zum 
Quellenmaterial:  

Die europäischen revolutionären Bewegungen des frühen 19. Jahrhunderts waren vielfältig. Sie 
verliefen quer zu sozialen Gruppierungen, Ideen und Forderungen wurden über verschiedene 
Jahrzehnte und über regionale und sprachliche Grenzen hinweg in Form von Programmschriften 
entwickelt und diskutiert. Diese Programmschriften der zukünftigen Gesellschaft teilten sich das 

 
5  Laut Ifversen und Kølvraa hat diese Ausarbeitung erst begonnen. Sie verweisen auf Margrit Pernaus 

emotionshistorischen Ansatz zur Begriffsgeschichte; sie selbst arbeiten auf der Basis von Kosellecks eigenen 
theoretischen Überlegungen an der Konzeptualisierung des Gegenteils, der „Unbegrifflichkeit“ (the 
ungraspable). Der Schwerpunkt liegt dabei auf dem radikalen Gegenteil, etwa dem sinnlosen und absurden 
Ereignis (Stalingrad), der Krise und dem asymmetrischen Gegenbegriff als Versuch, das Un(be)greifbare 
begrifflich verfügbar zu machen. Ihr Konzept einer „Begriffsgeschichte an den [begrifflichen] Grenzen“ 
(Ifversen/Kølvraa 2023: 23) verweist auf die Bedeutung konzeptueller Brüche, Begriffsgrenzen und 
Begriffsunsicherheiten, wird konzeptuell aber nicht weiter vertieft. 



 37 

Kommunikations- und Erörterungsmedium Katechismus, unabhängig davon, ob es um die 
Verbreitung von Reformideen oder um den revolutionären Umsturz ging. Sozialreform, 
Republikanismus, Sozialismus und Kommunismus wurden gleichermaßen im katechetischen 
Genre theoretisch erörtert und sozial wirksam. Das Spektrum der inhaltlichen und formalen 
Bezugnahmen auf das katechetische Format variierte allerdings. Grundsätzlich reichte es von der 
Verwendung des Etiketts über stark formalisierte Darstellungsformen im oft nummerierten 
Frage-Antwort-Schema bis hin zur Übernahme der eröffnenden Bekenntnisfrage („Glaubst 
du…?“). Zugleich erschienen „Katechismen“ oder „Glaubensbekenntnisse“, die weiter keine 
Adaptionen an das Format aufwiesen. Schließlich entstanden im Rahmen der 
Programmdiskussionen Texte, die weder inhaltlich noch formal auf den Katechismus Bezug 
nahmen. 

Für ein besseres Verständnis dieser Variationen müssen zunächst Übersetzungskontexte 
berücksichtigt werden, in denen Nuancen anders gesetzt werden konnten. Zudem mochte ein 
und derselbe Autor in seinen Programmentwürfen der gerechten Gesellschaft einmal das 
katechetische Format sowie reichlich Bibelzitate, Christentums- und Religionsverweise 
verwenden, welche ein anderes Mal vollständig fehlten. Die individuellen Beweggründe der 
Autoren lassen sich bisweilen über die Rekonstruktion spezifischer Debattenkontexte, sofern sie 
in ergänzendem Quellenmaterial wie Autorennotizen, Mitschriften, Sitzungs- oder 
Verhörprotokollen, Kommentaren oder persönlichen Briefen Niederschlag finden, 
rekonstruieren. Oftmals bleiben sie aber im Dunkeln, so dass sich eine Differenzierung in 
religiöser/säkularer Autor oder Text auch in einem heuristischen Sinn weder für die Klassifizierung 
noch für die Auswahl des Materials eignet. Ebenso wenig geeignet ist eine Beschränkung der 
Quellen anhand von Einzelkriterien (etwa der Verwendung des Etiketts Glaubensbekenntnis) 
oder entlang enger Genregrenzen. Grundsätzlich standen die Programmschriften in der Tradition 
des 18. Jahrhunderts, in dessen Verlauf das Genre bereits stark fluktuierte. Darüber hinaus läuft 
ein enges Verständnis von Genre als Textgattung Gefahr, die Dimension der Debatte zu 
verkennen. Im Verständnis der Akteure behandelten die Programmdokumente nichts Geringeres 
als die Frage nach der Zukunft der Menschheit, womit das Format keine stilistische Präferenz in 
der Wahl zur Verfügung stehender Texttypen repräsentierte, sondern, als Erörterungsmedium 
der neuen Gesellschaft, eine „Form des sozialen Handelns“ (Gripentrog-Schedel 2025: 171). 

Aus diesem Verständnis von Genre als aktiver Ausdrucksform und dynamischer kultureller Praxis 
ergeben sich grundlegende Prämissen für die Darstellung der historischen Fallstudie und den 
historiographischen Zugang. Grundsätzlich waren die Katechismen weder das 
„Unterschichtenformat“, in dem eine intellektuelle Elite ihre philosophischen Systeme oder 
theoretischen Grundlegungen in simplifizierter Form an Bauern, Handwerker und Tagelöhner 
kommunizierte, noch das statische Belehrungsprodukt in einem eindimensionalen 
Vermittlungsakt zwischen aktivem Sender und passivem Rezipienten. Die Debatte wurde nicht 
nur von Berufsintellektuellen, sondern maßgeblich von Autodidakten aus dem Handwerkermilieu 
geführt und getragen. Europäisch wurde sie im Format des Katechismus. In dieser 



 38 

transnationalen und schichtenübergreifenden Auseinandersetzung waren die Katechismen 
sowohl Anleitung zur praktischen Verbesserung individueller Lebensverhältnisse als auch 
universelles Medium zur Erörterung der Grundlagen dieser Verhältnisse: der idealen, 
zukünftigen, gerechten Gesellschaft. Diese Gesellschaft wurde im Format des Katechismus 
gleichermaßen beschrieben und vergewissert sowie entworfen und projiziert. Die Katechismen 
als Formen sozialen Handelns zu begreifen, bedeutet (1) ihre deskriptive und präskriptive 
Funktion analytisch zu berücksichtigen; (2) das Format als dynamischen Konkurrenzrahmen zu 
verstehen, in dem verschiedene Modelle der idealen Gesellschaft vergleichend abgewogen und 
begrifflich voneinander abgegrenzt wurden; und (3) sich historiographisch für eine sozial- und 
kulturgeschichtliche Perspektive zu entscheiden, die den Ursprungsimpuls von Grenzziehungen, 
Domänenbildungsprozessen und Veränderungen in epistemologischen Gefügen in sozialen 
Diskursen verortet. Unterscheidungsbegriffe werden damit eher als Antworten auf praktische, 
lebenswelt- und alltagsorientierte Fragen konkreter Akteure, denn als Ausdruck abstrakter oder 
(rein) theoretischer Diskussionen perspektiviert.  

Dieses breite Genreverständnis, mit dem soziale Dynamiken in den Mittelpunkt rücken, entbindet 
die begriffsgeschichtlich informierte Analyse zugleich von der Last und Verlockung, nach 
vermeintlichen Erst- oder Letztverwendungen eines Begriffs oder Formats zu suchen. Als 
Strategie, um Komplexität handhabbar zu machen, mag die Figur des Anfangs-, End- oder 
Wendepunkts nützlich erscheinen. Sie bleibt im Kern aber ahistorisch, entweder weil es immer 
irgendwo eine Quelle gibt, die ihr Veto einreicht, oder weil Geschichtsschreibung nach einiger 
Zeit selbst Teil von Geschichte wird. Das für den vorliegenden Zusammenhang prominenteste 
Beispiel liefert das Manifest der kommunistischen Partei. In der hier rekonstruierten Programm- 
und Identitätsdebatte markierte es keine Wende, weder in terminologischer noch in diskursiver 
Hinsicht. Dennoch wurde es später als die säkulare Grundlegung einer säkularen Bewegung, als 
Endpunkt in der Verwissenschaftlichung des Sozialismus, rezipiert, was der historischen Situation 
zwar keineswegs entsprach, wohl aber der politischen Konstellation konkurrierender Systeme 
und Geschichtsdeutungen des 20. Jahrhunderts. Anfangs-, End- oder Wendepunkte existieren 
nicht, sie werden gemacht. Die vorliegende Untersuchung versucht dies historiographisch 
umzusetzen, indem sie Grenzziehungen nicht als Ereignisse, sondern als soziale Prozesse 
versteht, auf deren Gleichzeitigkeiten und vermeintliche Widersprüchlichkeiten hier in einem nur 
kurzen Zeitraum (1834-1848), dafür aber intensiv, fokussiert wird: 

Abschnitt 2 dieses Beitrags liefert genregeschichtliche Grundlagen. Skizziert wird, wie sich der 
Katechismus im 18. Jahrhundert neben seiner Bedeutung als allgemeiner Gebrauchstext für 
verschiedene Zwecke zum Genre des politischen Diskurses entwickelt, das für die Formulierung 
und Verbreitung aufklärerischer und antiaufklärerischer, revolutionärer und antirevolutionärer, 
religiöser und religionskritischer Ideen sowie zur Vermittlung nationaler Identität verwendet 
wird. War der Katechismus hier bereits international und für verschiedene „politische“ Anliegen 
gebräuchlich, wird er im 19. Jahrhundert zum europäischen Format einer anti-monarchistischen 
republikanischen Reformbewegung.  



 39 

Abschnitt 3 stellt diese Entwicklung in den sozialgeschichtlichen und debattentheoretischen 
Kontext der 1830er Jahre, mit dem Anliegen, die religionstheoretische Bedeutung dieses 
Jahrzehnts, das oftmals hinter den 1840er Jahren zurücksteht, hervorzuheben. Mit Frankreich 
und England wird zunächst das Spektrum der Verwendung des Katechismus exemplifiziert und in 
seinen Übersetzungskulturen in Bezug auf Religion reflektiert. Mit dem Funktionswandel des 
Katechismus vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument, in dem entstehende 
und sich organisierende, frühsozialistische Gruppierungen ihre Anliegen erörtern, vergewissern 
und kommunizieren, beginnt ein neues Kapitel in der Genregeschichte der Domänenbildung. 

Abschnitt 4 fokussiert intensiv auf frühsozialistische Netzwerke zwischen 1834 bis 1848, die in 
ihren sozial-, kultur- und religionsgeschichtlichen Verflechtungen analysiert werden. Im Zentrum 
stehen die Kommunikationskreisläufe von Programmschriften einer sich schichtenübergreifend 
zwischen Deutschland, Frankreich, England und der Schweiz geheim organisierenden 
revolutionären Bewegung, aus der der europäische Kommunismus hervorgeht. Mit 
zunehmenden Institutionalisierungsbestrebungen kreist die Debatte um Abgrenzungsfragen und 
Unterscheidungen von Sozialismus und Kommunismus, die über die Verhältnisbestimmung zu 
Christentum und Religion in rasch aufeinander folgenden Programmschriften entworfen und 
verworfen werden. Der Ausgang der Identitätsdebatte bleibt offen, insofern die sich 
überschlagenden revolutionären Ereignisse von 1848 Beschlussprogramme obsolet machen. 
Allerdings war an einer Stelle ein Zweifel an der Angemessenheit des katechetischen Formats 
aufgeschienen, das plötzlich als uneindeutig wahrgenommen wurde. Dieses vage und punktuell 
bleibende Unbehagen wird im abschließenden Teil als Hinweis auf eine sich ankündigende 
Veränderung im epistemologischen Gefüge perspektiviert. 

Im konkludierenden Abschnitt 5 wird die Spurensuche als methodischer Zugang zu dieser 
vorbegrifflich bleibenden Domänenbildungsgeschichte von Religion und Politik entwickelt und 
über zwei Aspekte systematisiert: den Genrewechsel sowie die Momente des Uneindeutigen. Im 
ersten Schritt erfolgt die Ergebnissicherung der Detailanalyse. Neben den großen Linien des 
Religionsdiskurses der Katechismen fokussiert die Zusammenfassung auf die im Rahmen der 
Programmdiskussion häufig implizit oder en passant vorgenommenen Differenzierungen des 
Religiösen und Politischen als Ausdruck einer Grenzziehung, die in der Luft lag. Die Rekonstruktion 
der Genese eines Programmdokuments der kommunistischen Bewegung (für das heute das 
Manifest der Kommunistischen Partei gehalten wird) exemplifiziert ihre Ungreifbarkeit: Die in 
diesem Zusammenhang stattfindende Umbenennung markierte gerade kein Trennungsmoment 
zwischen Religion und Politik. Allerdings hing sie mit einer formalen Verunsicherung zusammen. 
Im zweiten Schritt, dem Fazit, wird der Moment dieser Verunsicherung noch einmal beleuchtet, 
um die Bedeutung von Uneindeutigkeit und Individualerfahrung für die Entstehung von 
gesellschaftlichen Ordnungsvorstellungen herauszuarbeiten. Das Gefühl von Uneindeutigkeit 
spiegelt ein Urteil – dass nämlich bestimmte Formen für bestimmte Zwecke unangemessen seien. 
Dieses Urteil korrespondiert mit der Ahnung einer Grenzverletzung: Das katechetische Format 
gehört in bestimmte Räume, nicht jedoch in andere. Der Katechismus ist kein 



 40 

Universalinstrument (mehr). Ohne mit einer klaren Grenzziehung zu operieren, markiert der 
Genrezweifel einen Moment in der Geschichte der Domänenbildung von Religion und Politik, in 
dem die Entstehung gesellschaftlicher Bereiche als punktuelles und individuelles Erfahrungs- und 
Wahrnehmungsphänomen greifbar wird. 

2. Vorgeschichte: Der Katechismus wird zum Genre des politischen 
Diskurses  

Ansätze einer Tradition des politischen Katechismus lassen sich bis in die Mitte des 17. 
Jahrhunderts zurückverfolgen (Dufour 2009: 35-36). Zum allgemeinen und transnational 
gebräuchlichen Bildungsmedium und Instrument der politischen Erziehung entwickelt sich der 
Katechismus aber erst im „Zeitalter der Pädagogik“ (Bürmann/Fiegert 2000). Spätestens ab 1760 
gibt es Katechismen für alles Mögliche: von der Schafzucht (Wichmann 1784) über die 
Landwirtschaft (Bexon 1773; Schmid 1795; Anonym 1827) und Obstbauzucht (Seitz 1828) bis zur 
Erziehung der Jugend (Tops/Berger 1789), vom Soldaten- (Anonym 1794) oder Hebammen-
katechismus (Stein 1801) bis zum Gebrauch der Dampfmaschine (Schwartze 1882). Der 
Katechismus liefert die Form, ein „enzyklopädisches Thema knapp und faßlich darzustellen“ 
(Michel 1966: 7). Diese unpolitischen Alltagshandreichungen weisen unterschiedlich ausgeprägte 
Anleihen an den traditionellen Katechismus auf: Manche sind lediglich als Katechismus betitelt, 
während andere den Titel, die Bekenntnisfrage sowie das typische Frage- und Antwort-Schema 
übernehmen. Gleichzeitig wird die Adaption des Formats im politischen Diskurs gängig.  

Aufklärerische Ideen werden häufig im katechetischen Frage-Antwort-Schema vermittelt und als 
Katechismus etikettiert. Man schätzt vor allem die Klarheit der Form; vielen Aufklärern ist 
„Katechismus“ dabei gleichbedeutend mit Elementarunterricht (Fontius/Henschel 1982: 205). 
Dies gilt auch für Radikalaufklärer wie Paul-Henri Thiry, Baron d’Holbach. Dieser verlangt im 
Vorwort seines 1765 verfassten aber erst 1790 veröffentlichten Éléments de la morale universelle, 
ou catéchisme de la nature: 

Les éléments de cette science si nécessaire, peuvent être mis à la portée des 
hommes les plus simples et même des enfants. Pour faire sentir cette vérité, on 

donne ici les principes de la morale naturelle d’une façon qui les rend propres à être 
enseignés.6 (d’Holbach 1790 [1765]: o.S.) 

Trotz des dezidiert religionskritischen Inhalts hat d’Holbach keine Bedenken, seine Streitschrift 
mit catéchisme de la nature zu untertiteln. Sein Verhaltenskodex wird den Leserinnen und Lesern 
in der für Katechismen typischen Frage-und-Antwort-Form präsentiert. Religion(en) und Gott 
kommen darin allerdings nicht vor. Vielmehr liefert der Autor eine naturalistische Anthropologie 
und Sittenlehre, die er in seinem Vorwort naturwissenschaftlich zu fundieren sucht. Für ihn 

 
6  „Die Elemente dieser so nötigen Wissenschaft [gemeint ist eine wissenschaftliche Moral: AK] müssen allen 

Menschen, auch den Kindern, auf einfachste Weise verständlich gemacht werden. Um diese Wahrheit 
nachvollziehbar zu machen, müssen die Prinzipien der natürlichen Moral in einer Art und Weise, die der 
Vermittlung angemessen ist, wiedergegeben werden.” Für diese und alle folgenden Übersetzungen: AK. 



 41 

basiert „la morale“ auf denselben klaren und strengen Prinzipien wie die Geometrie. Sie ist in 
diesem Sinne eine Wissenschaft (d‘ Holbach 1790: o.S.). 

Nicht alle philosophes sind mit der katechetischen Methode einverstanden, was jedoch nicht 
bedeutet, dass sie radikal religionskritisch argumentieren. Jean-Jacques Rousseau etwa kritisiert 
in seiner Schrift Émile, ou de l’éducation (1774) zwar das routinierte Auswendiglernen von Lehr- 
und Glaubensinhalten im Frage-Antwort-Format. Seine Kritik an der autoritären Natur des 
katechetischen Genres verbindet sich dabei aber mit einer Unterscheidung von echter und 
falscher Religion: Kleine Mädchen, denen man per Katechismus Dogmen beigebracht hat, 
würden keineswegs ehrlich antworten, was sie wirklich dächten, sondern nur das wiederholen, 
was man ihnen zuvor diktiert habe. Dogmatik sei der erste Schritt zum Fanatismus; Fanatismus 
habe jedoch nichts mit Religion zu tun, sondern sei im Gegenteil Unglaube (l’incrédulité). Die 
Katechismen führten demnach „notwendigerweise“ dazu, entweder „gottlos“ oder „fanatisch“ 
zu sein; die reproduzierten Antworten hätten jedoch keinen Wert, sondern seien nichts weiter 
als „Lügen“. 7  (Rousseau 1774: 177) In Rousseaus Lehrmethodenkritik und der daraus 
abgeleiteten normativen Unterscheidung von rechter Religion und „Unglaube“ scheint die 
aufklärerische Forderung nach einer Vernunft- oder Rationalreligion auf, wie sie viele 
Aufklärungskatechismen verfechten. Diese Vernunftreligion trägt den Charakter einer von 
religiösen Institutionen unabhängigen und einheitlichen Sittenlehre, in welcher Rechte und 
Pflichten Vorrang vor Dogmen und Mysterien haben: „Il] n’y a point de religion qui dispense des 
devoirs de la morale; [il] n’y en a de vraiment essentiels que ceux-là; [...] le culte intérieur est le 
premier de ces devoirs.“8 (1774: 79) 

Besonders beliebt ist die Verwendung des katechetischen Formats für satirische Zwecke. Voltaire, 
Verfasser mehrerer Katechismen, gibt seinem 1758 geschriebenen und 1764 zuerst 
veröffentlichten Catéchisme de l’honnête-homme die Form eines Dialogs zwischen einem 
griechischen Mönch und einem „rechtschaffenen Menschen“. In der Dynamik des Frage-
Antwort-Spiels kommt der Mönch bis zum Schluss jedoch nicht oft zu Wort. Vielmehr drehen sich 
die Rollen zwischen Lehrer und Schüler um und der l’honnête homme reflektiert ausführlich über 
die Widersprüchlichkeiten der biblischen Texte.9  Während der Mönch an seiner Bekenntnis-

 
7  „Je ne fais à quoi nos catéchismes portent le plus, d'être impie ou fanatique: mais je fais bien qu’ils font 

nécessairement l’un ou l’autre. […] elles [die Antworten des Katechismus: AK] sont même des mensonges 
dans la bouche des enfans [sic].” 

8  „Es gibt keine Religion, die von moralischen Pflichten entbindet; es gibt davon [von den Pflichten] keine so 
grundlegende wie diese; […] der innere Kult ist die erste dieser Pflichten.“ 

9  Beispielsweise wird die Leserschaft gleich in der Anfangsfrage mit den Vorurteilen des Mönches konfrontiert, 
wenn dieser nach der Konfession seines Gegenübers – dieser stammt aus Aleppo – fragt. Der l’honnête 
homme lässt sich jedoch nicht so einfach auf ein Bekenntnis festlegen, sondern schätzt Gottesverehrung, 
Rechtschaffenheit und vor allem Wissen. Umso mehr wundert es ihn, wenn der biblische Text vorgibt, der 
aus Ägypten stammende Moses habe die göttlichen Gesetze auf Hebräisch und dazu noch auf einer 
Steinplatte empfangen, was doch eine recht aufwändige Technik verlange (Voltaire 1764: 4f.) Zudem seien 
biblische Ereignisse in der wissenschaftlich-profanen Literatur häufig gar nicht zu finden (1764: 12) und 
überhaupt „verführe“ man die Menschen nur im Gespräch über derartigen „Schwindel.“ (1764: 18) 



 42 

religion festhält, bleibt der l’honnête homme bei seiner Rationalreligion10 (Voltaire 1764: 30-31). 
Der Dialog inszeniert die Unterschiede zwischen den Protagonisten; das abschließende Urteil des 
Mönches, beide würden doch ähnlich denken, kann deshalb für die Leserschaft nur überraschend 
sein. Ironisch schließt Voltaires Religionssatire denn auch mit dem gegenseitigen Ausruf der 
Protagonisten, Gott möge den jeweils anderen segnen (Voltaire 1764: 31). 

Mit der Radikalisierung der politischen Kultur zum Ende des Jahrhunderts avanciert der 
Katechismus zum Medium der französischen Revolution (Buttier 2013). Verfassungskatechismen 
und Almanache werden als Bildungsmaßnahme eingesetzt, um dem bäuerlichen Stand die Ideen 
der Revolution näher zu bringen. Die Verbreitung dieser revolutionären Ideen beschränkt sich 
allerdings nicht nur auf Frankreich. Flugschriften in Form des Lehrdialogs sind im Alten Reich oder 
in der italienischen Tochterrepublik verbreitet (Reichardt 2002: 280, 324); in Irland und 
Schottland rufen sie zur Rebellion gegen die britische Herrschaft auf.11 In Frankreich adaptieren 
auch Bürgerbreviere und Lesefibeln das Format und Abgeordnete und Lokalpolitiker schreiben 
zahlreiche republikanische Katechismen (Reichardt 2002: 192). Stets sind sich die Verfasser über 
die massendidaktische Wirkung des Katechismus bewusst: „Une constitution doit être le 
catéchisme du genre humain; il faut qu’elle soit à la portée du monde,“ 12 erklärt der Revolutionär 
und Politiker Georges Auguste Couthon in der Sitzung der Nationalversammlung vom 17. Februar 
1793 (Couthon 1895: 29). 

Parallel zu diesen sehr ernst gemeinten Revolutionskatechismen wird das Format als Medium der 
politischen Satire genutzt. Politsatirische Katechismen adressieren typischerweise moralische 
Heuchelei und im Übergang zum 19. Jahrhundert auch zunehmend soziale Ungleichheit als 
systemisches Problem. Mitunter bringen die Texte ihren Autoren Prozesse ein. Der für seine 
beißende Kritik an Aristokratie, politischer Obrigkeit und Klassengesellschaft bekannte dänische 
Satiriker Peter Andreas Heiberg (1758-1841) wird 1800 wegen seines Kaufmannskatechismus 
(Kiøbmands Katekismus, 1787) aus Dänemark ausgewiesen.13 Er lebt bis zu seinem Tod im Pariser 
Exil. Auch der dänische Geograph Malthe Conrad Bruun (1775-1826) – oder Conrad Malte-Brun 
– wird für seinen Aristokratenkatechismus (Aristokraternes Catechismus, 1796) angeklagt, 
entzieht sich einer Verurteilung durch rechtzeitige Flucht nach Schweden, von wo aus auch er ins 

 
10  „Oui, il faut une religion; mais il la faut pure, raisonnable, universelle.” Die einzige Religion sei „adorer Dieu 

et d’être juste.” (Voltaire 1764: 24-25) 
11  Ende des 18. Jahrhunderts formieren sich gegen die britische Herrschaft in Irland und Schottland die 

politischen Bewegungen der United Irishmen bzw. United Scotsmen, die ihre Forderungen unter anderem in 
politischen Katechismen verbreiten. 1797 erschien in Schottland George Mealmaker‘s The Moral and 
Political Catechism of Man or A Dialogue Between A Citizen of the World and An Inhabitant of Britain, ein Jahr 
später wurde in Irland John Mannock’s The Poor Man’s Catechism veröffentlicht, nachdem der Aufstand 
gegen die britische Herrschaft gescheitert war. 

12  „Eine Verfassung muss der Katechismus des Menschengeschlechts sein; sie muss allgemein verständlich 
sein.“ 

13  1799 war ein neues Pressegesetz eingeführt worden, das die zuvor durch den deutschen Arzt und Aufklärer 
Johann Friedrich Stuensee (1737-1772), zeitweise Regent von Dänemark, eingeführte absolute Pressefreiheit 
wieder aufhob. Dieses neue Gesetz stellte unter anderem die Veröffentlichung von Schriften, in denen die 
Unsterblichkeit der Seele bezweifelt wurde, unter Strafe. Verurteilte hatten mit einem drei- bis zehnjährigen 
Exil zu rechnen (Czakó 2015: 101). 



 43 

Pariser Exil geht. Bruuns Satire will Aristokraten dazu anleiten, Republikaner und Demokraten von 
ihren politischen Ideen zu „rekonvertieren“ (Amundsen/Laugerud 2001: 268-271). Der Text 
adaptiert in Teilen das Frage-Antwort Schema und greift kirchliches Vokabular („aristokratische 
Litanei“ und „aristokratische Psalmen“) ironisch distanziert und somit metaphorisch gewendet 
auf.  

Im 18. Jahrhundert ist der Katechismus ein Universalinstrument zur Wissensvermittlung, 
Erziehung sowie zur religiösen und politischen Satire. Die Alltagskatechismen, wie sie ab Mitte 
des 18. Jahrhunderts für verschiedene Zwecke erscheinen, belegen die Verallgemeinerung des 
Formats sowie die damit zusammenhängende umgangssprachliche Verwendung des 
Katechismusbegriffs und dessen Bedeutungsausweitung auf einen allgemeinen fundamentalen 
Orientierungs-, Lehr- oder Gebrauchstext (Tenfelde 2008: 324-327). Die metaphorische 
Verwendung des Etiketts für Texte, die der Popularisierung von spezifischem Wissen für 
Berufsgruppen oder soziale Schichten dienen, erregt dabei keinen Anstoß. Auch unter Aufklärern 
bleibt der Katechismus weiterhin gebräuchlich. Zwar kritisiert Rousseau die katechetische 
Methode, seine Kritik ist aber rationalreligiös verankert. Im Vordergrund steht das Argument, 
dass das durch diese Methode generierte falsche Wissen bzw. der „Unglaube“ und „Fanatismus“ 
der Vernunftreligion, nicht jedoch einem als säkular konzipierten Bereich des Politischen, im 
Wege steht. Als Ausschließlichkeitsunterscheidung existiert diese Differenzierung noch nicht, so 
dass dezidierte Religionskritiker wie d’Holbach einen Katechismus der Natur vorlegen können, 
ohne dass dies grundlegende terminologische oder klassifikatorische Probleme erzeugt.  

Auch im Übergang zum 19. Jahrhundert bleibt das katechetische Format beliebt. Es erweist sich 
als Mittel der Wahl zur Politisierung bestimmter Gesellschaftsschichten14 und in den modernen 
Nationalstaatenbildungsprozessen bildet der Katechismus die Form, mit der nationale Identität 
par cœur erlernt werden soll (Fumat 1989). Die Implementierungsstrategie der Verfassung der 
Vereinigten Staaten von Amerika war ursprünglich auf der katechetischen Frage-Antwort-Form 
aufgebaut (Vile 2015: ix)15 und in Europa erscheinen zahlreiche Verfassungskatechismen, die sich 
sowohl an Schüler als auch an Studierende und Politiker richten.16 Der Katechismus ist fest als 
Genre des politischen Diskurses etabliert und dies gilt auch für radikalere Kreise. Ab den 1830er 
Jahren formiert sich europaweit eine anti-monarchistische republikanische Reformbewegung, 
die ihre Forderungen nach Grundrechten und demokratischer Mitbestimmung sowie die damit 

 
14  In Norwegen werden politische Katechismen zur Politisierung der Bauern genutzt. Diesen war das Genre aus 

dem Christentumsunterricht bestens vertraut, wo sie den Lutherischen Katechismus in der Übersetzung von 
Erik Pontoppidan auswendig lernen mussten (Roos 2020: 40-41). 

15  Form und Etikett werden im 19. Jahrhundert beibehalten (Stansbury 1828; Cruger 1863; Overall 1895). 
16  Als Beispiel: Der als „Vater“ der 1814 in Eidsvoll unterzeichneten norwegischen Verfassung bekannte 

Christian Magnus Falsen, Abgeordneter und Leiter des Konstitutionskomitees, wählte zur besseren 
Verbreitung des Gesetzestextes den Titel „Constitutionens Katechismus eller den Norske Grundlov“ 
(Verfassungskatechismus, oder Das Norwegische Grundgesetz). Als berühmtester politischer Katechismus 
gilt John Neergaards En Adelsmans Tanker (auch Ola-boka) von 1830. Formal handelt es sich dabei um einen 
Dialog zwischen vier Vertretern unterschiedlicher Stände, inklusive eines Küsters. Der Text verwendet weder 
die Frage-Antwort-Form noch das Etikett Katechismus, verfolgt aber das Ziel, Bauern zur politischen 
Partizipation anzuleiten (Neergaard 1830). 



 44 

eng verknüpfte kritische Auseinandersetzung mit Religion selbstverständlich im Format des 
Katechismus formuliert. 

3. Eine Reformbewegung internationalisiert sich im katechetischen 
Format 

Formal war die Französische Revolution spätestens mit der politischen Neuordnung Europas auf 
dem Wiener Kongress 1815 beendet worden, aber ihre Grundprinzipien Freiheit, Gleichheit und 
Brüderlichkeit als universelle Werte haben Bestand. Ab den 1820er Jahren kommt es europaweit 
zu Aufständen gegen die Monarchien, die zunächst in der Julirevolution von 1830 kulminieren 
und dann zu einer weiteren Revolutionswelle in Europa führen. Im revolutionären Klima 
differenziert sich die politische Landschaft. Zum einen wiedererstarkt eine liberale und 
reformorientierte Strömung, deren Forderungen nach Abschaffung der Ständegesellschaft und 
schichtenübergreifendem Bildungszugang den Fortbestand der Monarchie in konstitutioneller 
Form prinzipiell nicht ausschließt. Ihr gegenüber steht eine revolutionäre Bewegung, die sich 
konsequent zur Republik bekennt – in der Forschung deshalb auch als „radikaldemokratisch“ 
bezeichnet wird – und das Ende der Monarchie, notfalls mit Gewalt, fordert. Typischerweise 
stammen ihre Vertreterinnen und Vertreter aus der Ärzteschaft, dem Journalismus, der Juristerei, 
dem Schriftstellertum, dem Handwerk oder dem Pfarrberuf und damit aus vom Staatsapparat 
unabhängigen Berufszweigen (Freitag 2020: 131-133). 

Radikaldemokratisch-republikanische Ideen werden in Flugschriften popularisiert, viele im 
katechetischen Format. Die republikanischen Katechismen stammen zumeist aus der Feder 
bürgerlicher Autoren, an ihrer Verbreitung sind allerdings verschiedene soziale Schichten 
beteiligt: Lehrer und Apotheker, welche Mitglieder der regionalen Zweige der 1834 gegründeten 
geheimen revolutionären Sammlungsbewegung „Junges Europa“ sind, übersetzen Flugschriften 
in verschiedene Sprachen. Gedruckt werden diese in sympathisierenden radikalen 
Verlagshäusern und wesentlich rezipiert und heimlich weiter verbreitet von wandernden 
Handwerkern, welche sich durch die Lektüre politisiert hatten. Der Katechismus wird dabei zum 
Format, in dem Forderungen nach Demokratie und sozialer Reform schichtenübergreifend und 
transnational Verbreitung finden. 

Kommunikationskreisläufe französischer Katechismen: Übersetzungskulturen von 
Religion im politischen Radikalenmilieu 
Zwischen 1834 und 1839 erscheinen im Kontext der Juli-Revolution und der sich transnational 
zwischen den französisch- und deutschsprachigen Gebieten Frankreichs, der Schweiz und 
Deutschlands ausbreitenden Protestbewegung zahlreiche politische Streitschriften. Berühmt 
werden La Chabeaussières Catéchisme Républicain von 1793/94 (1835), Albert Laponnerayes 
Catéchisme démocratique (1836) oder Richard Lahautières Petit Catéchisme de la Réforme 
Sociale (1839). Diese drei werden mehrfach übersetzt und entfalten breite Wirksamkeit über 
nationale sowie über Sprachgrenzen hinaus und bleiben so Jahrzehnte im Gespräch mit einer 



 45 

intensiven Rezeption im Umfeld der sich europaweit formierenden revolutionären Bewegung. 
Inhaltlich ist den Schriften ein sozialreformatorisches Anliegen gemein, das eine umfassende 
Umgestaltung gesellschaftlicher Institutionen, zu denen auch Religion zählt, fordert. Die 
Begriffsspanne von „Religion“ ist dabei weit: Sie reicht von rationalreligiösen über deistische bis 
hin zu metaphorischen Verständnissen, in denen „Religion“ als Synonym für republikanische 
Werte wie Gleichheit und Gemeinsinn verwendet wird. Die Adaptionen an das katechetische 
Format sind unterschiedlich ausgeprägt. Rationalreligiöse Katechismen sind allerdings weiterhin 
beliebt und werden viel gelesen, so etwa La Chabeaussières Catéchisme républicain.  

Ursprünglich im revolutionär-
republikanischen Umfeld der 
1790er Jahre entstanden, wurde 
dieser Katechismus gut 40 Jahre 
später wiederentdeckt und inten-
siv im deutschen Sprachraum rezi-
piert. Der Text ist ein im Frage-
Antwort-Schema gestalteter Rat-
geber für gute Staatsbürger. In 
insgesamt 55 Fragen werden 
sowohl bürgerlich-moralische 
Themen behandelt als auch 
Aspekte des privaten und sozialen 
Lebens tangiert. Eine formale Be-
sonderheit bilden die leicht me-
morierbaren, in AB-BA-Reimschema formulierten Antworten. Die Eingangsfrage evoziert das für 
den konfessionellen Katechismus typische Bekenntnis, wenn es heißt: „Wer bist du?“ Antwort: 
„Homme libre, Français, républicain par choix, Né pour aimer mon frère et servir ma patrie, Vivre 
de mon travail et de mon industrie, Abhorrer l’esclavage et me soumettre aux lois.“ 17  (La 
Chabeaussière 1875: 3) In den anschließenden Fragen zwei bis vier – Wer hat dich geschaffen? 
Was ist Gott? Wie muss man Gott verehren? – spiegelt sich die rationalreligiös-deistische 
Tradition des Katechismus. Zusammengefasst lauten die Antworten:  

 
17  „Ein freier Mensch, Franzose, Wahlrepublikaner; Geboren um meinen Bruder zu lieben und meinem 

Vaterland zu dienen, von meiner Arbeit oder meinem Gewerbe zu leben, die Sklaverei zu verabscheuen und 
mich dem Gesetz zu unterwerfen.“ 

La Chabeaussière, mit vollem Namen Ange-Étienne-Xavier 
Poisson de La Chabeaussière (1752-1820), ist ein 
französischer Schriftsteller, dessen Katechismus im nachre-
volutionären Frankreich auf eine einmalige Erfolgsge-
schichte zurückblicken kann. 1795 empfahl ein parlamenta-
rischer Erziehungsausschuss den in dritter Auflage in 
Catéchisme français umbenannten Text als Lektüre in den 
staatlichen Grundschulen. Im Vorwort legt La Chabeaussière 
der Leserschaft denn auch das für Katechismen übliche 
Auswendiglernen der Inhalte ans Herz (Buttier 2013: 7). Bei 
einem Preisausschreiben für Elementarbücher wurde der 
Katechismus mit 2500 Livres prämiert (Reichardt 1988: 212). 
Neuauflagen werden bereits 1798 und 1800 gedruckt; 1825 
erscheint der Text unter dem Titel Catéchisme national 
français mit einem Brief vom 18. August 1756 von Jean-
Jacques Rousseau an Voltaire als Vorwort. Insgesamt erlebt 
La Chabeaussières Katechismus mindestens 82 Auflagen 
(Buttier 2011: 174). 



 46 

Celui dont le pouvoir a tout fait […]: […] je l’appelle Dieu. […] Je ne sais qu’il est; 
mais je vois son ouvrage: Tout à mes yeux surpris annonce sa grandeur; Mon 

esprit trop borné n’en peut tracer l’image; Il échappe à mes sens, mais il parle à mon 
cœur. […] L’ordre de l’univers atteste sa puissance […]; Offrez-lui le respect et la 
reconnaissance: L’hommage qu’il préfère est le bien que l’on fait.18 (La Chabeaussière 
1875: 3) 

„Gott“ bleibt unbestimmt und wird als „höheres Wesen” (l‘Être suprême) referenziert (La 
Chabeaussière 1875: 7). 

Die verschiedenen Auflagen weichen beim Thema Religion zum Teil erheblich voneinander ab. 
Sowohl in der Erstausgabe von 1793 als auch in der zwei Jahre später erscheinenden dritten 
Auflage – nun Catéchisme français – referenzieren drei weitere Paragraphen direkt auf religiöse 
Themen: 7. Was ist die Seele? 8. Ist die Seele unsterblich? 9. Was erwartet uns nach dem Tod? 
(La Chabeaussière 1875: 4f.; La Chabeaussière 1795/96: 6) Diese sind auch in der französischen 
Neuauflage Catéchisme national français (1825) zu finden (Paragraphen 8-10), wurden in der 
Ausgabe von 1848 allerdings weggelassen.20 Mit ihnen ist der Abschnitt zum Thema Religion 
abgeschlossen. Es folgen Definitionen von Leben und Tod, Gewissen, Mut, Heuchelei, Wut oder 
Neid. Rechte und Pflichten des Staatsbürgers werden ebenso erläutert wie allgemeine Tugenden, 
was die Moral- oder Gemütserziehung einschließt. 

Ab 1835 liegt Chabeaussières Text erstmals in 
deutscher Übersetzung und unter dem Titel 
National=Katechismus vor. Diese im Gegensatz 
zur französischen Vorlage nicht-metrische 
Übersetzung erscheint in Bern, in der 
Verlagsbuchhandlung Christian Albrecht Jenni, 
welche sich mit der Übernahme durch dessen 
Sohn Friedrich (nun: Jenni, Sohn) zu einem der 
radikalsten Verlagshäuser der Schweiz entwickelt. 

 
18  „Er, dessen Macht alles erschuf [...]: Ich nenne ihn Gott; Ich weiß nicht, wer er ist; aber ich sehe sein Werk: 

Alles offenbart meinem überraschten Blick seine Größe, mein zu begrenzter Geist kann sich kein Bild [von 
ihm] machen, er entwischt meinen Sinnen, doch er spricht zu meinem Herzen. […] Die Ordnung des 
Universums bezeugt seine Macht [...]; Zollen wir ihm Respekt und Anerkennung; das Gute, das wir tun, ist 
ihm Huldigung.“ Die Neuausgabe von 1825 sowie die Ausgabe von 1848 weichen an einer Stelle bedeutend 
ab: Anstatt „Offrez-lui le respect et la reconnaissance“, heißt es: „Son culte est le respect et la 
reconnaissance“, womit Gottesverehrung zum allgemeinen Tugendhandeln erklärt und damit 
entpersonalisiert wird (La Chabeaussière 1825: 2; 1848: 3). 

19  Vgl. den Verlagskatalog bei Keller (1935: 205-221). Zur Entwicklung des Verlags s. Müller (2001: 75-80). 
20  Der Obertitel Catéchisme républicain der Ausgabe von 1848 referenziert die Erstausgabe von 1793, während 

der Untertitel A l’usage des écoles primaires der Ausgabe von 1795/96 entnommen ist. Der gesamte Text 
bildet eine Mixtur aus beiden frühen Ausgaben und beinhaltet überdies Textveränderungen; anstatt der 

Friedrich Jenni (1809-1848) gibt das 
wöchentlich erscheinende Satiremagazin 
Der Gukkasten heraus und verlegt neben 
Volkskalendern, dem populärsten Genre 
der Zeit, antiklerikale Pamphlete und 
sozialistische und kommunistische Autoren 
wie Weitling, Proudhon oder Cabet. Er wird 
mehrfach wegen revolutionär-politischer 
Umtriebe angeklagt und inhaftiert und 
sogar für neun Monate verbannt (Tschopp 
2011: 40-41). Die beißend-religions-
spöttelnden Beiträge seines Magazins 
werden als gotteslästerlich empfunden (Der 
Pilger 1849: 184).19 



 47 

 

Die Übertragung des Textes wollte ein gewisser Berthold besorgt haben, Deckname des in die 
Schweiz emigrierten Lambert Keller. 

Das Motto des National= 
Katechismus bildet das 
Rousseau-Zitat, welches bereits 
die französische Neuausgabe 
Catéchisme national français 
von 1825 eingeleitet hatte: „Un 
Code moral serait le livre le plus 
utile aux hommes.“ (La 
Chabeaussière 1835). 21  Voran-
gestellt sind der deutschen 
Ausgabe zudem eine Vorrede 
Lambert Kellers sowie die von 
ihm ins Deutsche übertragene 
Vorrede zum Originaltext, 
welcher verschollen ist.22 

Diese (übersetzte) Vorrede ist bemerkenswert, insofern ihr Verfasser Adolphe-Célestin Nicolet 
alias E. Philedeles darin die Religionisierung des Textes, wie sie in der französischen Neuausgabe 
von 1825, dem Catéchisme national français, vorgenommen worden war, kommentierte und 
historisch kontextualisierte. Dort hatte es auf die erste Frage „Wer bist du?“ geheißen: „Homme 
libre, Français et Théiste par choix“ (La Chabeaussière 1825: 123) – eine Formulierung, die in die 
deutschen Übersetzungen als „Christ“ eingegangen ist (La Chabeaussière 1835: 1; La 
Chabeaussière 1839: 7). Glaubt man der Übersetzung Kellers, deutete Nicolet diese 
Textveränderung keineswegs religiös. Vielmehr beurteilte er sie als eine Notwendigkeit, um die 
Leserschaft der wiederhergestellten Bourbonenmonarchie, in welcher wissenschaftliche Lehren 
widerrufen worden seien und sich eine „religiöse Schwärmerei“, die „Rückkehr zum Mysticismus 

 
ursprünglich 55 enthält der Katechismus nur 50 Paragraphen. Auch die Neuausgabe von 1825 stand hier 
nicht Pate. 

21  „Ein moralischer Code wäre für die Menschheit das nützlichste Buch“ (La Chabeaussière 1825). 
22  Keller besorgte seine Übersetzung nach der Vorlage der französischen Ausgabe von Adolphe-Célestin Nicolet 

(1803-1872) alias E. Philedeles. Nicolet wiederum hatte auf der Grundlage eines „Waadtländischen 
Katechismus“ – einer eigenen Ausgabe von Johann Jakob Carte, Bürger des Waadtlandes, die auf La 
Chabeaussières Katechismus basierte (Philedeles [Nicolet] 1835: iii) – eine eigene Ausgabe angefertigt, von 
welcher lediglich das durch Keller ins Deutsche übertragene Vorwort überliefert ist. Auch Nicolet gehörte ins 
Milieu der Radikalen. Er war Mitglied der „Jungen Schweiz“, zudem langjähriger Apotheker von La Chaux-de-
Fonds, nach der 1848er Revolution Abgeordneter des Neuenburger Verfassungsrats und, von 1848-1852 
Mitglied des Großen Rates. Er hielt sich zwischenzeitlich in Paris auf, wo er die Juli-Revolution miterlebte und 
antiklerikale Pamphlete verfasste. Zudem war Nicolet ein bedeutender Naturforscher (Droz-Fahrny 1897: V-
VI; Jacquat 2010: 221). 

23  „Ein freier Mensch, Franzose und Theist aus eigener Entscheidung.“ 

Wie viele Radikale stammt Lambert Keller (1812-?) aus einer 
Handwerkerfamilie. Er wächst auf in Freiburg im Breisgau, 
besucht das Gymnasium und schreibt sich als Student der 
Philosophie, später der Medizin, ein (Adolph 1991: 287, 428). 
Von dort siedelt er nach La Chaux-de-Fonds über – eine 
Hochburg revolutionärer Umtriebe. Wann genau er sich 
radikalisiert, ist ungewiss. Wahrscheinlich kam er bereits als 
politischer Flüchtling in die Romandie, wo er sich im radikalen 
Milieu vernetzt. Die politischen Autoritäten werden zwischen 
1834 und 1835 auf ihn aufmerksam (Roschi 1836: 268). 
Spätestens ab 1836 ist er den Behörden als Sprach- und 
Musiklehrer aus La Chaux-de-Fonds, Mitglied des „Jungen 
Deutschland“, einem Ableger der geheimen revolutionären 
Sammlungsbewegung „Junges Europa,“ sowie als Übersetzer 
von La Chabeaussières Katechismus bekannt (Escher 1839: 
271-273). Er scheint über Pontarlier nach Frankreich 
ausgewiesen worden zu sein (Roschi 1836: 95). 



 48 

und zu abergläubischen Ränken“ breitmachte, zu adressieren (Philedeles [Nicolet] 1835: iv). Die 
Wiederauflage des Katechismus war Nicolet zufolge „ein patriotisches Werk“, die 
vorgenommenen Änderungen lediglich eine taktische Konzession an die Leserschaft:  

Die Herausgeber mußten einige Aenderungen machen; sie ersetzten das Wort 
,Republikaner’ durch Theist und definierten den Theismus, wie folgt: Ein Gefühl 

von Liebe und Bewunderung, das uns den Schöpfer der Natur anbeten lehrt, wenn die 
Philosophie, den Betrug entlarvend, die Wahrheit den Augen der Vernunft zeigt. 
(Philedeles [Nicolet] 1835: iv-v) 

Der von Nicolet formulierte Katechismus sollte die Neuenburger Bürger in Zeiten des finanziellen 
Betrugs seitens der reformierten Priester an ihren Gemeinden zu „Moral und zu den 
republikanischen Tugenden […] leiten.“ (Philedeles [Nicolet] 1835: v) 

Dieses Ziel, den Landsleuten ein Instrument zur Selbst-„Aneignung von Grundsätzen an die Hand 
zu geben,“ welches dem zukünftigen Wohl der Menschheit dienlich ist, sieht Keller alias Berthold 
durch den Katechismus in seiner Vorrede zu seiner deutschen Übersetzung erfüllt (Berthold 
[Keller]: vi). Die Religionsparagraphen zwei bis vier sowie sechs bis acht orientieren sich im 
Wesentlichen an den Antworten, wie sie in der französischen Erstausgabe formuliert sind.24 Der 
augenfälligste Unterschied besteht in der Antwort „ein Christ“ auf die erste Frage (Wer bist du?). 
Wenn diese als christianisierte Version der französischen Neuausgabe von 1825 gesehen werden 
kann, ist es folgerichtig, dass die dortige zweite Frage „Was ist der Theismus?“ in Kellers Fassung 
von 1835 weggelassen wird. Wir wissen, dass seine Übersetzung im Umfeld von in die Schweiz 
geflüchteten deutschen Handwerksgesellen gelesen und diskutiert wurde (Tenfelde 2008: 324; 
Schieder 1963: 209). 

Die zweite Übersetzung von 1839 
erscheint im Verlag Banga und 
Honegger in Liestal in metrischer 
Form nach X. Peregrinus. Auch der 
zweiten Übersetzung bleibt das 
Rousseau-Zitat vorangestellt.25 Das 
Vorwort ist zudem aufschlussreich, 
was die Verhältnisbestimmung des 
Religiösen und Politischen betrifft: 
Für den Übersetzer zählt der Text 
zum „Gebiete der Politik“ und zwar „ungeachtet des etwa Mißverstand veranlassenden Titels“ 
(Peregrinus 1839: 3-4). Mit dieser Zuordnung kündigt sich eine Unterscheidung an, die allerdings 
flüchtig bleibt, insofern der Übersetzer den Text zwar einem nicht näher definierten Politischen 

 
24  Eine Abweichung in der Antwort auf Frage 4 (Wie muss man Gott verehren?) verweist eher auf die Ausgabe 

von 1825 als Vorlage.  
25  Ein moralisches Gesetzbuch wäre das nützlichste Buch für die Menschen, welchem sich, so führt Rousseau 

aus, auch die Religionen unterzuordnen haben (Rousseau 1839: 155). 

Benedikt Banga (1802-1865) gibt die erste kantonale 
Zeitung Der unerschrockene Rauracher heraus, die kurz 
nach der 1832 erfolgten Gründung des neuen Kantons 
erscheint. Als der Regierungsrat die Druckerpresse aus 
Kostengründen rasch wieder abstößt, gründen der 
Artilleriemajor Wilhelm Honegger (1781-1847) und der 
Buchhändler, Illustrator und ehemalige Angehörige der 
Baselbieter Unabhängigkeitsbewegung Banga in Liestal die 
Buchdruckerei Banga & Honegger (Wegelin 1836: 90; 
Schultz-Stutz 2014: 31). Die Druckerei übersetzt und verlegt 
politische Schriften, etwa Félicité de Lamennais‘ 1837 
erschienenes Livre du peuple. 



 49 

zuordnet. Das Etikett Katechismus problematisiert er dabei aber nicht weiter. Auch sieht er keine 
Probleme darin, in diesen politischen Bereich religiöse Bezüge (die Frage nach der Seele, ihrer 
Unsterblichkeit sowie dem Schicksal nach dem Tod, Paragraphen 7-9) zu integrieren. Dies mag 
auch darin begründet liegen, dass er diese Paragraphen nicht konfessionell deutet. Die Gültigkeit 
des Katechismus begründet er jedenfalls nicht mit den religiösen Lehrsätzen des Textes, sondern 
mit der Allgemeinverbindlichkeit von dessen Grundannahmen (Peregrinus 1839: 4).  

Die hier anklingende rationalreligiöse Tradition bleibt vage, denn es ist der Leserschaft überlassen 
herauszufinden, welche Grundannahmen gemeint sein könnten. Das Verhältnis von politischem 
Inhalt und katechetischer Form wird bis auf die Bemerkung, dass der Titel Katechismus 
missverständlich sei, nicht weiter thematisiert, so dass anzunehmen ist, dass dem Verfasser die 
Frage nach der Angemessenheit der Verwendung traditionell christlicher Formen im politischen 
Diskurs nicht als Problemhorizont bewusst ist. 

Im Frühling des Jahres 1836 veröffent-
licht der Neo-Babouvist und Publizist 
Albert Laponneraye seinen Catéchisme 
démocratique. Sein Katechismus wird in 
den April- und Mainummern der von ihm 
verantworteten Zeitschrift L’intelligence: 
Journal du Droit Commun bzw. Journal 
de la Réforme Sociale publiziert, dem 
ersten Organ, das kommunistische Ideen 
öffentlich in Frankreich diskutiert und in 
13 Ausgaben von Oktober 1837 bis März 
1840 erscheint. Laponnerayes 14-seiti-
ger Catéchisme démocratique fordert politische und soziale Reformen im Frage- und Antwort-
Schema. Wie auch bei La Chabeaussière eröffnet der Text nicht mit der für klassische 
Katechismen typischen Bekenntnisfrage, sondern mit einer philosophisch-anthropologischen 
Frage: „Was ist der Mensch?“ Antwort: „[U]n être intelligent et raisonnable qui n’a parmi ses 
semblables ni supérieur ni inférieur, et que la nature a fait naître pour le bonheur et pour la 
liberté“ 26  (Laponneraye 1979: 1). Damit ist der Grundstein für insgesamt 50 Fragen und 
Antworten gelegt, die zum Teil definitorischen Anspruch haben (Was ist Freiheit? Was sind 
Ausbeuter?) und sich auf das politische System in sozialkritischer Absicht beziehen.  

Laponneraye denkt aufklärerisch-sozialanthropologisch: Menschen sind weder gut noch böse, 
sondern Produkte ihrer sozialen Verhältnisse und damit durch Erziehung formbar. Zwischen Staat 
und Bürgerinnen und Bürgern besteht eine wechselseitige Verpflichtung, wobei die 
Inanspruchnahme von Rechten die Erfüllung gesellschaftlicher und politischer Pflichten der 

 
26  „[E]in intelligentes und vernunft-begabtes Wesen, das unter seinesgleichen weder Überlegene noch 

Untergebene hat und das die Natur für das Glück und für die Freiheit geschaffen hat.“ 

Albert Laponneraye (1808-1849) hatte an der 
Julirevolution teilgenommen und war seitdem 
Mitglied in verschiedenen republikanischen 
Gesellschaften, wo er auch dem Frühsozialisten 
Filippo Buonarotti begegnet. Seine ehrenamtliche 
Tätigkeit in der Arbeiterbildung – er ist Mitbegründer 
des Bildungsvereins Société de la Jeune France und 
hält im November 1831 kostenlose Vorlesungen in 
französischer Geschichte – wird von den Behörden als 
subversiv eingestuft und bringt ihm eine 
Gefängnisstrafe ein (Sarrut 1835: 118). Laponneraye 
hatte unter anderem eine Geschichte der 
Französischen Revolution verfasst und die Werke 
Robespierres herausgegeben. 



 50 

Einzelnen – ihre Opferbereitschaft – zur Voraussetzung hat. Die Ausbeutung des Menschen durch 
den Menschen endet nur dann, wenn persönliche materielle Interessen moralisch-kollektiven 
Interessen untergeordnet werden (Laponneraye 1979: 3-8). Religion kommt in dieser Moral- und 
Sittenlehre nur sehr am Rande, in der Antwort auf die letzte Frage nach der besten, „einzig 
wahren Religion unter all diesen Sekten der Intoleranz und Grausamkeit“, vor: 

La vraie religion est celle qui ne marche étayée ni de superstitions ne de 
bourreaux, et qui ne s’environne pas des magnificences d’un culte imposteur 

pour régner sur l’humanité proternée. La vraie religion est celle qui se résume dans la 
fraternité universelle, c’est la religion de la charité et de l’amour.27 (Laponneraye 1979: 
14) 

In der Antwort auf Laponnerayes unvermittelte Abschlussfrage scheint der aufklärerische Typus 
der konfessionell unabhängigen Rationalreligion auf, mit der Religion als sittliche Lebensführung, 
welche in Brüderlichkeit und Liebe aufgeht, konzeptualisiert wird. Die kritischen Aussagen richten 
sich indes nicht nur gegen die Organisationsstruktur der frühneuzeitlichen Bekenntnisreligion 
und ihrem mächtigen Klerus, sondern weisen sozial- und gesellschaftskritische Züge auf. 
Kurzzeitig war Laponnerayes Katechismus als Gründungsdokument des Bundes der Gerechtigkeit 
im Gespräch, einer Geheimorganisation deutschsprachiger Emigranten, die im Exil den 
demokratischen Umsturz planten und aus dem zunächst der Bund der Kommunisten, dann die 
kommunistischen Parteien Europas entstehen werden. 

Wenig später nach 
Laponnerayes Schrift 
erscheint ein weiterer 
Katechismus in L’Intelli-
gence, der ebenfalls weite 
Verbreitung findet: Richard 
Lahautières Petit Catéchis-
me de la Réforme Sociale 
(1839). Lahautières Kate-
chismus verfolgt sozialre-
formatorische Anliegen, 
ohne einen gesellschaft-
lichen Umsturz zu fordern 
und ist, wenigstens im 
französischen Original, 

 
27  „Die wahre Religion ist die, die sich nicht auf Aberglauben und Henker stützt und die sich nicht umgibt mit 

der Pracht eines betrügerischen Kults, um über die gedemütigte Menschheit zu herrschen. Die wahre 
Religion ist die, die sich in der universellen Brüderlichkeit zusammenfassen lässt, dies ist die Religion der 
Barmherzigkeit und der Liebe.“ 

28  Die Rede ist von der Verlagsanstalt Johann August Weingart in Biel. Der ehemalige Lehrer Johann August 
Weingart (1797-1878) hatte den Verlag gegründet, nachdem er auf Grund seiner Führungstätigkeit der 

Auch Lahautière, mit eigentlichem Namen Auguste Richard de la 
Hautière (1813-1882), zählt zum neobabouvistischen Flügel der 
französischen Frühsozialisten, die sich auf Egalität und 
Gütergemeinschaft berufen. Er beginnt schon früh, sich für 
sozialistische Ideen zu interessieren. Als politischer Journalist 
veröffentlicht er regelmäßig in der von Albert Laponneraye 
herausgegebenen Zeitschrift L’Intelligence, wo auch sein 
Katechismus erstmals erscheint. Später selbst Mitherausgeber der 
Zeitschrift, ist Lahautière einer der Wegbereiter des französischen 
Kommunismus (Schieder 1963: 296). Es ist Lahautière, der in einer 
öffentlichen Erwiderung auf den Lexikonartikel „Babouvisme“ des 
Kritikers und Kunsthistorikers Théophile Thoré im Dictionnaire 
politique die Anhänger Babeufs erstmalig öffentlich als 
„communistes“ bezeichnet (Schieder 1982: 471). Im 
deutschsprachigen Raum besonders bekannt werden sein Kleiner 
Katechismus der Socialreform sowie die dem berühmten 
Frühsozialisten Pierre Leroux gewidmete Schrift Über das 
gesellschaftliche Gesetz. Auch diese beiden Texte erschienen in 
einem radikalen Verlagshaus in der Schweiz.28  



 51 

deutlich kritisch gegenüber Religion, wenngleich Lahautières Materialismus holistisch-
metaphysische Züge trägt. Der Text besteht aus acht Paragraphen, die inhaltlich sowohl soziale 
als auch politische Aspekte umfassen. In Frage-Antwort Form werden nacheinander die 
Prinzipien des gesellschaftlichen Lebens – zusammengefasst als Égalité, Liberté und Fraternité –, 
allgemeine Bürgerrechte und -pflichten, die auch Aussagen über das Privateigentum enthalten, 
staatliche Institutionen wie Regierung, Gesetz und Bildung sowie die soziale Domäne Familie 
erläutert.  

Der kürzeste Abschnitt ist der Religion gewidmet, welche allerdings, gemeinsam mit dem Gesetz, 
den erzieherischen Rahmen für die Unterweisung der Staatsbürger in ihren Rechten und Pflichten 
bildet. Religion hat vor allem eine kollektive Funktion: Sie wird definiert als „[u]ne croyance 
commune qui lie les hommes et les pousse par un effort commun vers un but commun“29 
(Lahautière 1839: 6). Bisher bestünde jedoch keine solche wirkliche Religion auf der Erde. Im 
Gegenteil: „La terre a été tyrannisée, divisée, ensanglantée par cent cultes divers“30 (Lahautière 
1839: 6). Der Kultbegriff spiegelt hier die französische Rechtssituation nach der Revolution wider, 
nach der religiöse Institutionen, das galt auch und gerade für die römisch-katholische Kirche, in 
den Privatbereich verlagert worden waren. Fortan wird der Begriff église in rechtlichen 
Zusammenhängen nicht mehr verwendet, vielmehr gelten sämtliche Religionsgemeinschaften 
nun als private Vereine mit eigenem culte.31 Der so verallgemeinerte Begriff bezieht sich auf eine 
rechtliche Situation. Keineswegs ist er als Ausdruck innerer Andacht und schon gar nicht als 
normativer Unterscheidungsbegriff zwischen ‚echter’ Religion und ,falschem’ Kult zu verstehen.32  

Bei Lahautière besteht kein Zweifel darüber, dass diese verschiedenen Kulte es nicht vermocht 
haben, eine wahre Religion zu stiften. Die Religionsgeschichte dient ihm als Beweis:  

Jupiter a été détrôné par Jésus; le croissant a combattu la croix; Luther a 
convaincu le Pape de mensonge. Toutes ces superstitions ont déchiré les 

entrailles de l'humanité. Si Dieu est, il doit maudire et damner tous ces prétendus 
représentants qui prêchent le ciel et pillent la terre.33 (Lahautière 1839: 6) 

 
revolutionären Bewegung „Junge Schweiz“ aus dem Schuldienst entlassen worden war. 1841 wurde der 
Verlag nach Bern verlegt (nun: Weingart & Cie.), wo Weingart erst Mitglied des Großen Rates und später 
sogar Nationalrat wurde (Keller 1935: 136). 

29  „Der [gemeinsame] Glaube, der die Menschen verbindet und sie durch eine gemeinsame Anstrengung zu 
einem gemeinsamen Ziel treibt.”  

30  „Die Erde wurde tyrannisiert, verteilt, mit Blut besudelt durch hundert verschiedene Kulte.” 
31  De facto genoss die Kirche in Frankreich ähnlich wie in Deutschland vereinsrechtliche Privilegien (Hölscher 

2006: 115). 
32  Gleichwohl kristallisieren sich im Nachgang der Französischen Revolution andere Normativitäten heraus. So 

ist der Revolutionskult auf den bürgerlichen Nationalstaat ausgerichtet und wird, aufgeführt nach antikem 
Vorbild, im rituellen Massenspektakel „symbolisch neu konnotier[t].“ (Mohr 2010: 501) 

33  „Jupiter ist von Jesus entthront worden; der Halbmond [Islam] hat das Kreuz bekämpft; Luther hat den Papst 
der Lüge überführt. All dieser Aberglaube hat die Eingeweide der Menschheit zerrissen. Wenn es Gott gibt, 
muss er all ihre angeblichen Vertreter verfluchen und verdammen, die den Himmel predigen und die Erde 
ausplündern.”  



 52 

Die ideale Religion ist nach Lahautière nicht etwa ein reformiertes Christentum, sondern die 
Auflösung aller bestehenden „cultes“ in Gleichheit, Gemeinwohl, Brüderlichkeit. Das oberste 
Gebot dieser „religion sociale“ ist die Hingabe, ihr Sanktionsinstrument die Verachtung des 
Egoisten (Lahautière 1839: 6). 

Die erste deutsche Übersetzung von 1841 weicht an einigen Stellen erheblich vom französischen 
Original ab und ist in der Rezeption deshalb auch als „Textfälschung“ bezeichnet worden 
(Kool/Krause 1967: 302). Der Übersetzer kommt aus dem Kreis des Frühsozialisten Wilhelm 
Weitling. Es handelt sich um den schwäbischen Gerbergesellen Simon Schmidt. Auch spätere 
deutsche Übersetzungen bleiben stark an diese erste deutsche Ausgabe angelehnt. 

Dem 26-jährigen 
Lahautière bringt der 
Katechismus einen Prozess 
ein. Als belastende 
Passagen werden die 
Abschnitte über die 
Regierung, das Eigentum 
sowie die Religion 
angeführt. Unter anderem 
wird dem Verfasser die 
Verletzung der „religiösen 
Moral“ vorgeworfen – eine 
Einschät-zung, die aus der 
Kenntnis der deutschen 
Übersetzung allein nicht 
verständlich wird. Die 
Anklage greift Lahautières 
Verweis auf die Luther’sche 
Kritik am Papst sowie die Verwendung von „Aberglaube“ als Allgemeinbegriff auf; zur Last gelegt 
wird ihm in erster Linie aber Atheismus: „Vous le voyez! Le catholicisme est une superstition et 
un mensonge! Et puis ce doute: Si Dieu est! [...] L’athéisme, voilà sa religion! Quelle immoralité!“34 
(Lauhautière 1839: 18) Als gelernter Jurist verteidigt sich Lahautière selbst. Auf den 
Atheismusvorwurf geht er dabei folgendermaßen ein:  

 

 

 
34  „Sie [angesprochen sind die Geschworenen: AK] sehen es! Der Katholizismus ist [bei Lahautière: AK] 

Aberglaube und Lüge! Und dann dieser Zweifel: Wenn es Gott gibt! [...] Der Atheismus, das ist seine Religion! 
Was für eine Unmoral!” 

Simon Schmidt (ca. 1816-?) steht exemplarisch für den Typus des 
Autodidakten aus dem Handwerkermilieu, das sich ab den 1830er 
Jahren in Bildungsvereinen politisierte und tragend für die 
frühsozialistische Bewegung wurde. 1834 emigrierte Schmidt 
zunächst von seiner Heimat Württemberg nach Frankreich. 1838 
kam er nach Genf, wo er auf Umwegen erstmals mit 
frühsozialistischem Gedankengut in Kontakt kam. (Die als anstößig 
geltenden frühsozialistischen Schriften konnten nicht regulär von 
Buchhändlern bezogen, sondern mussten „in Winkelgäßchen“, bei 
Barbieren oder Perückenmachern, erworben werden, 
Stadelmann/Fischer 1955: 175). Im Zuge seines Protests gegen die 
Todesstrafe wurde er im Herbst 1839 in Frankreich verhaftet, 
entkam jedoch durch Flucht in die Romandie. Im selben Jahr lebte 
er in Lausanne, das neben Genf ein Zentrum der 
radikaldemokratischen und frühsozialistischen Bewegung in der 
Westschweiz war. Schmidt gründete proletarische Bildungsvereine 
in Lausanne, Morges oder Vevey, in denen sich Handwerker und 
Arbeiter weiterbildeten und politisierten. Er stand er in regem 
Kontakt mit Schweizer Radikalen und Wilhelm Weitling; später 
wanderte er in die Vereinigten Staaten aus. (Biographisches: Seidel-
Höppner 2018: 26; Stadelmann/Fischer 1955: 173-178; Seidel-
Höppner 2014: 220-221) 



 53 

L’on m’accuse d’avoir nié Dieu! [...] J’ai douté; mais ce doute n’est pas une 
négation; je crois en l’harmonie de l’univers. Nous sommes, selon moi, membres 

et parcelles du grand font. [...] Je ne suis pas chrétien, mais j’ai une foi: j’ai foi en 
l’humanité!35 (Lahautière 1839: 21) 

Der Prozess endet mit einem Freispruch, die Zuhörerschaft jubelt (Lahautière 1839: 23). Auch 
dieser Katechismus, dessen Übersetzung deutlich weniger religionskritisch ist als das französische 
Original, wird unter deutschen Handwerksgesellen in der Schweiz breit rezipiert (Schieder 1963: 
296). Der Katechismus als Instrument der Sozialreform ist im nach-revolutionären Frankreich weit 
verbreitet, bleibt aber nicht auf Kontinentaleuropa beschränkt.  

Ein Blick auf England: Der Katechismus als Medium der Religionskritik – die 
Aufklärungskampagne des Sozialreformers und Religionskritikers Robert Owen  
In England scheuen dezidierte Religionskritiker wie der berühmte walisische Unternehmer und 
Sozialreformer Robert Owen nicht davor zurück, für die Verbreitung ihrer Reformideen das 
Etikett Katechismus sowie die katechetische Frage-Antwort-Form zu bemühen.  

In Programmschriften, 
eigenen Tageszeitungen 
und politischen Katechis-
men erläutert und 
popularisiert er unermüd-
lich seine Sichtweise auf die 
Beschaffenheit des Men-
schen und den Einfluss 
sozialer Faktoren inklusive 
der Religion auf die 
menschliche Entwicklung 
und entwirft Ideen für die 
Gestaltung neuer Formen 
des Zusammenlebens. 
Seine Anthropologie ist 
geprägt von den Bildungs-
idealen der Französischen 
Revolution. Er ist über-
zeugt, dass das Moral-
verhalten eines Menschen 

 
35  „Man hat mich der Gottesleugnung angeklagt. [...] Ich habe gezweifelt; aber dieser Zweifel ist keine 

Leugnung. Ich glaube an die Harmonie des Universums. Meiner Meinung nach sind wir Mitglieder und Teile 
eines großen Ganzen. [...] Ich bin kein Christ, aber ich habe einen Glauben. Ich habe Vertrauen in die 
Menschheit!” 

Der bis in höchste politische Kreise vernetzte Sozialreformer und 
erklärte Religionskritiker Robert Owen (1771-1858) zählt zu den 
Wegbereitern des Sozialismus in Europa und Nordamerika. Aus 
einer Waliser Handwerkerfamilie stammend, etabliert sich Owen in 
jungen Jahren im englischen Textilgewerbe. Früh in seiner Karriere 
interessiert er sich für die Moralvorstellungen der Arbeitskräfte 
sowie deren schlechte Arbeitsbedingungen. Er entwickelt 
sozialpolitisches Sendungsbewusstsein und tut sich im 
gesellschaftlichen Diskurs mit seinen Reformideen hervor. 1816 
begründet Owen das Institute for the Formation of Character, die 
erste Vorschule Englands. Mit den sozialen Produktions- und 
Arbeitsmethoden seines Vorzeigeprojekts, der Baumwollspinnerei 
in New Lanark, Schottland, erlangt er international Berühmtheit. 
Jährlich strömen unzählige Besucher nach New Lanark; Friedrich 
Wilhelm III. von Preußen zeichnet Owen mit einem Orden für 
Zivilverdienste aus, der russische Zar gewährt ihm kaiserlichen 
Schutz (Saage 2002: 38). Nachdem Owen sich mit 
Geschäftspartnern und der englischen Oberklasse, welche er durch 
seine Religionskritik düpiert, überworfen hatte, sucht er 1825 in 
New Harmony, Indiana, ein gütergemeinschaftlich organisiertes 
Siedlungsprojekt umzusetzen. Nach dessen Misslingen kehrt er 
nach Europa zurück, propagiert weiterhin kooperative 
Wirtschaftsmodelle und wird zum Ideen- und Namensgeber des 
Owenismus. Owens frühe Religionskritik wird wegweisend für die 
sozialistische und kommunistische Bewegung. 



 54 

maßgeblich aus dessen sozialer Umgebung und den daraus folgenden Bildungsmöglichkeiten 
resultiert, geht also weder von einem göttlichen noch von einem freien Willen und somit kaum 
von der Selbstverantwortlichkeit des Individuums aus. Stattdessen benennt er die 
„circumstances“ als Determinanten menschlichen Handelns und der Charakterentwicklung. 
Owens Lehre, dass veränderte soziale Umstände den Menschen verändern, provoziert, denn sie 
stellt die Überzeugungskraft christlicher Offenbarung infrage.36 Dieser Lehre entsprechend ist 
sein Catechism of the New Moral World (1835) eine in 52 Fragen und Antworten gehaltene Sozio-
Anthropologie des Menschen. Die Antwort auf die erste Frage – Was ist der Mensch? – lautet: 
„An organized being, or, an animal possessing certain physical, intellectual, and moral powers and 
faculties, and attractive and repulsive propensities.” 37  (Owen 1835: 73) In den folgenden 
Paragraphen werden diese Neigungen und Veranlagungen, ferner die Bedingungen, in welchen 
sie sich entwickeln, erläutert.  

Owen argumentiert, dass der Mensch nicht verantwortlich sei für seine Regungen, demzufolge 
weder für sie gelobt noch getadelt, belohnt oder bestraft werden könnte. Jedoch seien sämtliche 
Eigenschaften und Neigungen grundsätzlich gut, spiegelten sie doch die menschliche Natur und 
seien zudem notwendig „to form an intellectual, rational, and happy being“ (Owen 1835: 74).38 
Die besten Bedingungen für einen guten, das heißt, einen „rationalen“ Menschen, sind dann 
gegeben, wenn dessen physische, intellektuelle und moralische Grundbedürfnisse, zu denen 
auch das Verlangen, die Wahrheit zu sprechen, zählt, garantiert sind. Dass dies ein politisches 
Anliegen ist, geht aus Frage 14 hervor: „Under what circumstances will man be the most easily 
governed? Under arrangements that will enable him at all times to supply or satisfy the wants of 
his nature to the point of temperance.” 39 (Owen 1835: 74) Die Formung des Menschen wird zur 
systemischen Frage, insofern Regierungen die adäquaten Bedingungen für die menschliche 
Entfaltung bereitstellen. Das Ziel ist „a rational state of society” und die „emancipation of 
mankind from ignorance, sin, and misery.”40 (Owen 1835: 74)  

Verhindert wurde die moralische Emanzipation bislang von fundamentalen Fehlern und 
Institutionen. In diesem Zusammenhang erfolgt erstmals ein Religionsverweis. Zwar werden 
diese Fehler nicht weiter inhaltlich qualifiziert, jedoch ursächlich mit religiösen (Priestertum) und 
politischen Institutionen (Regierungen) in Verbindung gebracht (Owen 1835: 74). Kern der Kritik 
ist dabei nicht der Einzelne, sondern das System, welches sich gewissermaßen selbst 
reproduziert, indem Priester die Charakterbildung lenken und Institutionen gegründet werden, 
die auf „imaginary notions, which are opposed to facts“ gegründet werden. (Owen 1835: 75) Hier 

 
36  In seiner Aufsatzsammlung A New View of Society hatte er pointiert geschlussfolgert: „Train any population 

rationally, and they will be rational” (Owen 1813: 60-61). 
37  „Ein organisiertes Lebewesen oder Tier, das bestimmte körperliche, intellektuelle und moralische 

Fähigkeiten und anziehende und abstoßende Neigungen und Veranlagungen besitzt.” 
38  „Um ein intellektuelles, rationales und glückliches Wesen zu formen.“ 
39  „Unter welchen Bedingungen ist der Mensch am Einfachsten zu steuern? Unter den Bedingungen, die es ihm 

ermöglichen, seinen natürlichen Bedürfnissen in einem vernünftigen Maß nachzugeben.” 
40  „[E]in rationale[r] Zustand der Gesellschaft.“ „[…] Emanzipation des Menschen von Ignoranz, Sünde und 

Elend.“ 



 55 

verbindet sich institutionell-inhaltliche Christentumskritik mit politischer Institutionenkritik: Die 
„wilde und absurde“ Imagination verhindert Erkenntnis und Wissen, ihre Organisationen bringen 
bestimmte Vorstellungen und Anthropologien hervor, etwa dass Menschen von Natur aus 
schlecht seien (eine Anspielung auf die Erbsündevorstellung) oder dass sie ihre Überzeugungen 
nach freiem Willen formen könnten (Owen 1835: 75). 

Das Priestertum ist nur eine der vielen Strukturen, die aus irrigen Annahmen und wilden 
Imaginationen erwachsen; weitere sind das Recht, das Militär, das wirtschaftliche und politische 
System. Owen hebt deren Konstruktionscharakter hervor: „[T]hey emanate directly or indirectly 
[…] from what is called religion, law, marriage, and private property, all founded in opposition to 
nature’s laws.” 41  (Owen 1835: 75) Sie fungieren sämtlich als Unterdrückungsmechanismen. 
Besonders ist es jedoch Religion bzw. deren Sozialform, das „Weltpriestertum“, das die 
menschlichen Neigungen zu disziplinieren sucht, indem es sie als Laster bezeichnet oder 
fälschlicherweise als Tugenden lobt und Menschen damit veranlasst, irrational oder boshaft zu 
werden (Owen 1835: 75). Folglich müssen die alten Strukturen abgeschafft und ein Erziehungs- 
und Bildungssystem errichtet werden, in welchem die neuen Ideen in öffentlichen Treffen, 
Vorlesungen und Diskussionen sowie erschwinglichen Publikationen – gemeint sind Zeitungen 
wie die von Owen gegründete The New Moral World – erläutert und verbreitet werden. Kern der 
neuen Gesellschaft ist die Gründung einer Association of all Classes of all Nations to form a New 
Moral World, die sich in weiteren Vereinigungen über England, andere europäische Länder und 
schließlich über die gesamte Welt ausbreiten (Owen 1835: 77). 

In Owens Sozio-Anthropologie des Menschen ist Religion eine der grundlegenden Institutionen, 
die zunächst das Individuum in seiner charakterlichen Entwicklung behindert, indem ihre 
moralisch konstruierten Werte und Normen dessen wahre Natur unterdrückt. In diesem Sinn ein 
Unterdrückungsinstrument, hindert Religion die Gesamtgesellschaft auf ihrem Weg zu einem 
rationalen Zustand, weil sie falsche Imaginationen hervorruft, produziert und fördert. 
Imagination steht dem Faktum gegenüber. Die begriffliche Konzeptualisierung erfolgt auf der 
Achse fiktiv–real und damit auf der Ebene der Klassifizierung von Sachverhalten, folglich in Bezug 
auf den ontologischen Status des in einer Rede Ausgesagten. Damit ist Imagination zwar deutlich 
negativ konnotiert. Jedoch fehlt der Konnotation an dieser Stelle 42  das klassische 
religionskritische Argument. Nicht primär, weil Religion den Menschen in eine zweifelhafte 
Erzählkultur involviert, sondern weil sie als Institution dessen natürliche Neigungen unterdrückt, 
also in diesem Sinn widernatürlich wirkt, ist Religion ein Problem. Zentral für Owen ist somit 
weniger die Psychologie des Einzelnen, der anfängt, an falsche Dinge zu glauben oder krankhafte 
Einbildungen bzw. Imaginationsstörungen zu entwickeln. Weder handelt es sich hier um einen 
Glaubensdiskurs im engeren Sinn noch um die Pathologisierung von Bewusstseinszuständen. Im 

 
41  „Sie gehen direkt oder indirekt […] aus dem hervor, was man Religion, Recht, Ehe und Privateigentum nennt 

– sämtlich im Widerspruch zu den Gesetzen der Natur begründet.” 
42  In Owens 1826 veröffentlichter „Declaration of Mental Independence“ war der psychopathologische Gehalt 

fehlgeleiteter Imaginationen allerdings unmissverständlich angeklungen (Owen 1826: 329-232). 



 56 

Vordergrund stehen vielmehr die Reflexion und Kritik politischer und gesellschaftlicher 
Institutionen in ihren Auswirkungen auf die menschliche Entwicklung. In diesem Sinn ist der 
Lösungsvorschlag, das Problem auf institutioneller Ebene durch die Gründung einer Gesellschaft 
aller Klassen und Nationen zu lösen, nur konsequent. Seine Rational Society, später auch 
Universal Community Society of Rational Religionists, wird 1835 gegründet und zieht mit ihren 
Volksbildungsangeboten rasch Abertausende von Zuhörerinnen und Zuhörern an. Unter ihnen 
befindet sich der junge Friedrich Engels (Claeys 1993: xIii). 

Funktionswandel: Vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument 
Der Katechismus ist in den 1830er Jahren nach wie vor ein gebräuchliches Medium zur 
Verbreitung sozialpolitischer Reformideen und dies ist unabhängig von seiner jeweiligen 
weltanschaulichen Fundierung. In Owens religionskritischer New Moral World werden 
beispielsweise regelmäßig christlich fundierte Gesellschaftskatechismen veröffentlicht, wie etwa 
John Minter Morgans Catechism of Society (1836) oder Joseph Marriotts Catechism on 
Circumstances; or, the Foundation Stone of a Community (1837).43 Noch teilen sich christliche 
und weltliche Entwürfe das Genre. Trennlinien in Bezug auf unterschiedliche semantische 
Kulturen von Religion verlaufen allerdings entlang der Übersetzungskulturen. In den 
republikanischen Katechismen von La Chabeaussière und Laponneraye sticht die konfessionell 
unabhängige Rationalreligion hervor. Ihre Übertragungen ins Deutsche spiegeln wiederum die 
historisch gewachsenen, nationalen Besonderheiten des Religionsdiskurses: Der „théiste“ des 
Chabeaussière’schen Katechismus wird kurzerhand als „Christ“ übersetzt; religionskritische Töne 
und eine sich wie bei Lahautière in die Forderung nach Gleichheit, Gemeinwohl und 
Brüderlichkeit auflösende „religion sociale“ gehen nicht in die deutsche Übersetzung ein.  

Aufschlussreich für die Entstehungsgeschichte der Trennlinie zwischen Religion und Politik sind 
die den verschiedenen Ausgaben vorangestellten Vorworte, in denen die Übersetzer oder 
Herausgeber Stellung zu den von ihnen vorgenommenen Textveränderungen nehmen: In der 
Neuausgabe von La Chabeaussières Katechismus, dem Catéchisme national français von 1825, 
wird etwa der Ersatz von „républicain“ mit „théiste“ lediglich als taktische Veränderung 
bezeichnet und kontextualisiert; die 1839 erschienene deutsche Übersetzung ordnet den 
Katechismus trotz „missverständlichen“ Titels zweifelsfrei einem Bereich des Politischen zu. Beide 
Autoren machen hier implizit und selbstverständlich eine Unterscheidung geltend, der aus 
historischer Perspektive ein komplexer Aushandlungsprozess zugrunde liegt. An dessen Beginn 
muss die Verhältnisbestimmung von Religiösem und Politischem zunächst überhaupt als Problem 
identifiziert werden, bevor deren kategorische Differenzierung als zwei voneinander 
unterscheidbare gesellschaftliche Bereiche vorgenommen oder als Forderung formuliert werden 
kann.  

 
43  Diese christlichen Gesellschaftskatechismen waren weit verbreitet, vgl. etwa Anonym (1833: 630-636); 

Owenfreundlich, aber rationalreligiös fundiert ist Combe (1824: 7-28). 



 57 

Die Initialisierung dieses historisch dynamischen und langwierigen Aushandlungsprozesses, der 
eine Veränderung im epistemologischen Gefüge voraussetzt, ist eng mit dem zeitgleich 
entstehenden Frühsozialismus verbunden. Frühsozialistische Ideen werden zwar vielfach in 
Katechismen und Glaubensbekenntnissen formuliert, allerdings wandelt sich deren Funktion 
grundlegend: Sie sind nun nicht länger von Einzelautoren und als Instrumente republikanischer 
oder sozialreformatorischer Erziehung verfasst, sondern werden als Programmdokumente einer 
sich transnational konstituierenden neuen Bewegung diskutiert. Damit verändert sich die 
Debattenlage.  

4. Frühsozialistische Identitätsdebatten im Medium des Katechismus 
Die Reformdebatten sind keineswegs auf das klassische Intellektuellenmilieu beschränkt. 
Zeitgleich mit den bürgerlichen Reformkräften, die ihre republikanischen Forderungen oder ihre 
religionskritischen Sozialtheorien im katechetischen Format verbreiten, entsteht eine Bewegung, 
in der politische und soziale Anliegen, welche oftmals die Verbesserung sehr konkreter Lebens- 
und Arbeitsbedingungen zum Gegenstand haben, verschmelzen. Hier werden Fragen nach 
sozialer Gerechtigkeit und den Bedingungen für eine zukünftige gute Gesellschaft intensiv 
erörtert und alternative Entwürfe auf der Basis gütergemeinschaftlicher Konzepte diskutiert. Die 
in diesem Umfeld aufkommenden heterogenen Ideen werden unter dem Etikett 
„Frühsozialismus“ zusammengefasst.44  

Der Frühsozialismus ist eine europäische, soziale und religiöse Bewegung (Bowman 1974; 
Stedman Jones 1981; 2010; Strube 2016, 2019); ganz wesentlich ist er auch eine Exilbewegung. 
Waren mit den revolutionären Umstürzen zwischen dem Ende des 18. und dem Beginn des 19. 
Jahrhunderts politische Flüchtlinge weltweit zu einem „Massenphänomen“ geworden (Jansen 
2018: 495),45 erlebt die europäische Binnenwanderung in den 1830er Jahren Hochkonjunktur.46 

Paris, Zürich, Genf, Brüssel und London gelten als liberal und werden zu Exilstädten politischer 
Oppositioneller. Ab Mitte der 1830er Jahre organisieren sich frühsozialistische Revolutionäre in 
Paris und bauen politische Strukturen in Form von sozial- und bildungspolitisch engagierten 
Vereinen auf. Ihre Trägerschaft besteht zu großen Teilen aus Flüchtlingen aus dem 
Handwerkermilieu, die sich vor dem Hintergrund der politischen Unruhen sowie ihrer desolaten 
sozialen Situation als wandernde, gut qualifizierte, aber jederzeit kündbare Arbeitskräfte 

 
44  Der Begriff „Frühsozialismus“ bezieht sich grob auf jene Theorien und Modelle, die vor den 1848er 

Revolutionen und dem Einfluss von Karl Marx und Friedrich Engels entstanden und mit den 
Sozialtheoretikern Robert Owen in England oder Henri Saint-Simon und Charles Fourier in Frankreich 
assoziiert werden. Dabei handelt es sich um eine nachträgliche Begriffsbildung, die terminologisch eine 
Einheitlichkeit von Ideen suggeriert, die der historischen Situation nicht entspricht, sich aber als Bezeichnung 
etabliert hat. Problematisch bleibt „Frühsozialismus“ (auch: „utopischer Sozialismus“) in seiner Funktion als 
Abgrenzungsbegriff vom „wissenschaftlichen“ Sozialismus, der von Friedrich Engels propagiert und in den 
realsozialistischen Historiographien des 20. Jahrhunderts übernommen wurde. 

45  Jansen schildert die Auswirkungen der Revolutionen in den Amerikas, in Frankreich und Haiti. Für einen 
Überblick über die Flüchtlingswelle nach der Französischen Revolution siehe Pestel (2017). 

46  Für einen ersten statistischen Einblick in die europäischen Wanderungsbewegungen des 19. Jahrhunderts 
am Beispiel Deutschlands siehe Grandjonc (1975a). 



 58 

politisiert hatten und sich nun den vor allem in Paris und in der Schweiz entstehenden 
revolutionären Auslandsvereinen zusammentun. Diese Auslandsvereine – namentlich der Bund 
der Geächteten, der Bund der Gerechtigkeit sowie der aus diesem hervorgehende Bund der 
Kommunisten – sind geheimbündlerisch organisiert und werden zu den Keimzellen der sich 
europaweit organisierenden sozialistischen Bewegung sowie zu Vorläufern der modernen 
Parteien.  

Die Vereine publizieren ihre Anliegen fleißig in Form von Programm- und Flugschriften, an deren 
Produktion und Distribution ihre Mitglieder maßgeblich beteiligt sind. Insbesondere die 
Handwerker helfen bei Herstellung und Verbreitung, indem sie die Schriften mitfinanzieren oder 
diese in den Pariser Betrieben, in denen sie arbeiten, heimlich drucken und dann zu Fuß über die 
Grenze bringen lassen. Mehr noch ist deren Verbreitung häufig nur deshalb möglich, weil das 
handwerkliche Netzwerk der Geheimorganisationen für den Druck und die grenzüberschreitende 
Verteilung der Texte sorgen (Ruckhäberle 1977: 34-35). Die Exilantenpresse verfügt über ein 
feines Netzwerk, in dem das Material per Post an Mittelspersonen versandt und von dort über 
sympathisierende Buchhandlungen und weitere Kontaktpersonen in Grenzorte eingeschmuggelt 
und zum Teil über Gelegenheitskolporteure wie Fuhrleute, Postkondukteure oder 
Handelsreisende in Warentransporten versteckt und mit falschen Titeln getarnt weitergetragen 
wird. Die Rolle radikaler Verlagsanstalten sowie die Bedeutung von Übersetzungen sind für den 
Transfer politischen Wissens und die Entstehung frühsozialistischer Gesellschaftstheorien aus 
einem transnationalen politischen Diskurs kaum zu überschätzen (Brophy 2016: 98, 103).47 Das 
aus dem Ausland eingeschmuggelte Material ist häufig nur in wenigen Exemplaren vorhanden, 
was der Verbreitung seiner Inhalte allerdings keinen Abbruch tut.48  

Mit dem Frühsozialismus gewinnt die Reformbewegung eine neue Qualität: Forderungen nach 
Grundrechten, politischer Partizipation und Presse- und Meinungsfreiheit verbinden sich mit 
Fragen nach der guten und moralisch gerechten Gesellschaft. Entspricht das katechetische 
Format dem Anliegen, Visionen dieser Gesellschaft normsetzend, memorierbar und 
überzeugend zu präsentieren, soll damit allerdings nicht allein die Programmfestigkeit einer 
Rezipientenschaft gewährleistet werden. Vielmehr wird die Debatte im Medium des Katechismus 
geführt, die sozialistischen Inhalte und Fundamentalorientierungen werden im katechetischen 
Format entworfen, projiziert, erörtert und vergewissert. Der didaktische Zweck richtet sich 
sowohl an die (intendierten) Empfänger als auch an die Sender. Die Programmschriften 
dokumentieren damit die Identitätsdebatten einer sich institutionalisierenden Bewegung, die ihr 
Verhältnis zu anderen Reformkräften zu klären hatte. In diesem Kontext wird die Religionsfrage 
zur Grundsatzfrage, die in der Verhältnisbestimmung von Christentum und Sozialismus bzw. 
Kommunismus Gestalt gewinnt. 

 
47  Systematisch zu einer Sozialgeschichte der Exilliteratur: Müller (2001). 
48  Weitere Details zur Verbreitung der Flugschriftenliteratur bei Ruckhäberle (1975: 153-166). Zu den 

ausgeklügelten Schmuggelmethoden Müller (2001: 376-387). 



 59 

Programmdiskussionen frühsozialistischer Geheimbünde: Zwischen biblischer 
Sprache und ökonomischer Gesellschaftsanalyse 
Die erste programmatische Vergewisserungsschrift, die im Kontext der geheimbündlerisch 
organisierten Vereine publiziert wird, ist das Glaubensbekenntnis eines Geächteten (1834). Der 
Text entsteht im Umfeld des Bundes der Geächteten, der 1834 in Paris von dem Anwalt und 
Journalisten Jakob Venedey (1805-1871) und dem Juristen und Mediziner Theodor Schuster 
(1808-1872) initiiert wird und neben republikanischen Intellektuellen vor allem wandernde 
Handwerksgesellen zu seinen Mitgliedern zählt49 (Schraepler 1972: 49). Der Bund propagiert 
seine Ideen mündlich, in Form von Flugschriften und vor allem durch sein Publikationsorgan Der 
Geächtete (1972), welcher namentlich von Jakob Venedey, Eduard Rauch und Theodor Schuster 
verantwortet wird und in 12 Heften zwischen Juli 1834 und Januar 1836 in kleiner Auflage 
erscheint. Das Organ richtet sich besonders an deutsche Handwerksgesellen in Paris und der 
Schweiz und enthält gleichermaßen politische Artikel und literarische Gastbeiträge, etwa von 
Heinrich Heine und Ludwig Börne. Revolutionserwartung und -hoffnung sind bereits deutlich 
spürbar. Erste sozialistische Ideen werden diskutiert; religionskritische Töne gehören zum Stil der 
Beiträge. 50  Das jeder Ausgabe vorangestellte Motto – im Vorwort der Redaktion als 
„Glaubensbekenntnis“ bezeichnet – lautet: „Erlöse uns vom Uebel! Amen!“ 

Das Glaubensbekenntnis eines Geächteten dokumentiert die Gründungsdebatte des Bundes. 
Deren Mitglieder suchen ein Programmdokument zu entwerfen, das die Zusammenhänge von 
Reichtum, politischer Macht und der sozialen Situation der armen Bevölkerung veranschaulicht 
und die Verflochtenheit von sozialem Wandel und politischem Kampf plausibilisiert. Früh wird in 
diesem Umfeld die Gütergemeinschaft zur tragenden Idee und Forderung für eine politische 
Umwälzung. In der Debatte erscheinen rasch hintereinander programmatische Erklärungen, die 
insgesamt kaum Bezüge zum Religionsthema aufweisen. Den Beginn macht die Erklärung der 
Menschen- und Bürgerrechte (1834), ein vermutlich von Theodor Schuster aus dem 
Französischen übersetzter, 53 Artikel umfassender republikanischer Forderungskatalog, der 
Gleichheit, den Schutz der Freiheit und das Recht auf Erziehung und Bildung sowie Eigentum 
einschließt.51 Zu der in Artikel 32 geforderten Versammlungs- und Meinungsfreiheit zählt die 
„freie Ausübung jeder Gottesverehrung“ (Schuster 1834: 318). Ziel ist die Errichtung einer 
parlamentarischen Demokratie. Die deutsche Übersetzung wird im Februar 1834 erstmals in 

 
49  Der Bund der Geächteten war aus dem Deutschen Volksverein hervorgegangen, welcher im Sommer 1832 

auf Initiative deutscher Exilanten in Paris gegründet, wegen des restriktiven französischen Vereinsgesetzes 
1834 aber wieder verboten worden war (Ruckhäberle 1977: 17; Höppner/Seidel-Höppner 2005: 93). Im 
April/Mai 1834 konstituiert, spaltet sich der Bund bereits zwei Jahre später auf Grund innerer Streitigkeiten 
(Hundt 1993: 34-45). 

50  Zum Beispiel wird die Anklage des Schriftstellers Karl Gutzkow, dessen Roman Wally, die Zweiflerin als 
blasphemisch angezeigt wurde, scharf kritisiert (Der Geächtete 1972, Bd. 2: 281-283). 

51  Die französische Vorlage bildete Charles Antoine Testes Déclaration des Principes fondamentaux von 1833. 
Bei dem Text handelt es sich um einen Verfassungsentwurf, der von Robespierres Erklärung der 
Menschenrechte an den Konvent vom 24. April 1793 und der Deklaration der Menschen- und Bürgerrechte 
in der Verfassung vom 24. Juni 1793 ergänzt wurde (Ritter 2010: 45). 



 60 

Paris gedruckt und ist „einer der weitverbreitesten [sic] Texte der Pariser Handwerkervereine“ 
(Ruckhäberle 1977: 129). 

Zeitgleich mit der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte erscheint das Glaubensbekenntnis 
eines Geächteten als Kommentar der Erklärung. Der Text stammt wahrscheinlich von Theodor 
Schuster (Ruckhäberle 1977: 138). Die achtseitige Broschüre steht in der Rhetorik von 
Sozialreform und sozialer Gerechtigkeit und bleibt damit an die Tradition des französischen 
republikanischen Katechismus angelehnt. Schusters Fokus liegt auf der Entwicklung der 
parlamentarischen Demokratie in einem geeinten Nationalstaat als Voraussetzung für ein 
freiheitliches und gleiches Zusammenleben aller Bürgerinnen und Bürger. Die demokratische 
Republik ist für ihn die einzige Form, um diese Gleichheit zu erreichen. Im Zentrum stehen die 
Grundsätze „Freiheit, Gleichheit, Tugend und Nationaleinheit“, auf deren Basis das 
frühsozialistische Demokratieverständnis in Abgrenzung zur aristokratischen Republik als einer 
Klassenrepublik, in der wenige Bevorzugte über die Übrigen herrschen, skizziert wird (Schuster 
1977: 130-138). 

Abgesehen vom programmatischen Titel und belehrenden Stil weist das Glaubensbekenntnis 
wenig Bezüge zum traditionellen Katechismusformat auf. Auch religiöse Querverweise kommen 
so gut wie nicht vor. Lediglich im ersten Absatz heißt es mit Verweis auf die 
Schöpfungsgeschichte, 1. Mose 1:  

Der Herr schuf alle Menschen zu seinem Ebenbilde. Er schuf sie alle gleich. – In 
Allen lebt der hohe Götterfunke, der sie zu den Herren der Erde machte; […]. Die 

Menschen sind gleich geschaffen; aber der Böse säete den Saamen der Zwietracht. 
(Schuster 1977: 130)  

Gerade weil weitere religiöse Bezüge fehlen, fällt der Rückgriff auf die Genesis auf. Eine 
Interpretation bleibt jedoch schwierig. Der biblische Verweis mag dazu einladen, von einer 
religiösen Rahmung des Textes auszugehen, ungeklärt bleibt dann die Frage nach der Bedeutung 
und Funktion dieser Rahmung. Handelt es sich um die Aussage eines christlichen Verfassers in 
religiöser Absicht? Oder hat hier ein politischer Akteur gezielt ein Stilmittel gewählt, um seine 
Rezipientenschaft zu adressieren? Aus dem Text allein lassen sich beide Deutungen nicht 
hinreichend begründen, denn Erläuterungen des Autors fehlen. Laut des französischen Marx-
Spezialisten und Historikers der Arbeiterbewegung Jacques Grandjonc war der Rückgriff auf den 
Mythos in jedem zeitgenössischen Flugblatt verbreitet, was auf eine enge Verbindung von 
religiöser und sozialer Frage hinweise (1975b: 90-93). Ihre Verhältnisbestimmung sowie die Frage 
nach der Deutung dieser Sprache bleiben im Einzelnen allerdings komplex. 

Die Debatte um eine Programmschrift im Bund der Gerechtigkeit 
Die Bildungs- und politischen Partizipationsmöglichkeiten ihrer Mitglieder sowie die Verbreitung 
des neuen Wissens über in die Heimat zurückkehrende Gesellen potenzieren die Wirkung der 
Auslandsvereine und machen sie zu Keimzellen der frühproletarischen und frühsozialistischen 
Bewegung. Die Ideen, die in dieser sich internationalisierenden Protestbewegung kursieren, sind 



 61 

vielfältig und nicht immer vereinbar. Der Streit um verschiedene Konzepte einer sozialen 
Revolution, unterschiedliche Vorstellungen der neuen Gesellschaft und die Kritik an der 
Organisationsstruktur des Bundes der Geächteten führen schließlich zu dessen Spaltung. 1836 
haben die meisten Mitglieder den Bund verlassen. Ein radikaler Flügel um Karl Schapper, Joseph 
Moll und Heinrich Bauer, die später eine entscheidende Rolle in der zentralen Leitung des Bundes 
der Kommunisten spielen und damit auch an der Entstehung des Kommunistischen Manifests 
beteiligt sind, gründet daraufhin den Bund der Gerechten bzw. der Gerechtigkeit. 52  Erneut 
werden Forderungen nach einer Grundsatzdebatte und der Entwicklung einer Programmschrift 
laut. Im Sommer des Jahres 1838 beginnen die organisierten Arbeiten an einem 
Programmentwurf. In die Debatte um die politische Richtung des Bundes werden verschiedene 
Ideen zur gesellschaftlichen Umgestaltung getragen. Auch diesmal ist die Auseinandersetzung 
um das Konzept der Gütergemeinschaft maßgeblich (Marsiske 1984: 169). 

Zunächst ist ein umgearbeiteter französischer Katechismus im Gespräch, der von einem Mitglied 
des Leitungsgremiums des Bundes der Gerechtigkeit, dem Schriftsteller Friedrich Biermann,53 
übersetzt worden war und bei dem es sich um Albert Laponnerayes Catéchisme démocratique 
von 1836 handelt.54 Der Katechismus war den deutschen Flüchtlingen in Paris bekannt, denn sie 
ließen sich Laponnerayes L’intelligence ebenso wie andere babouvistische Zeitungen in den 
Lesesälen vorlesen (Seidel-Höppner 1974: 177). Auf die Frage nach den Gründen dafür, weshalb 
Laponnerayes Katechismus schließlich fallen gelassen wurde, gibt es keine abschließende 
Antwort. Für die Rekonstruktion der Entstehungsbedingungen des Bundes der Gerechtigkeit und 
die ihn begleitenden Diskussionen um ein geeignetes Programmdokument muss auf polizeiliche 
Verhörprotokolle zurückgegriffen werden, die in den Jahren 1840/41 nach einer größeren 
Verhaftungswelle entstanden. Das Bundesmitglied Carl Friedrich Hoffmann erwähnt in seiner 
Vernehmung vom 15. und 16. April 1841 Laponnerayes Katechismus. Er urteilt, dass die „Tendenz 
[des Textes] […] im wesentlichen dieselbe [war] [wie die] der Verbindung im allgemeinen,“ weist 
jedoch auf unterschiedliche Ansichten in Bezug auf einzelne Paragraphen hin und berichtet, wie 
die Mitglieder kurz darauf „die Sache liegen [ließen]“ (Institut/Institut 1970: 111). Zu der den 
Katechismus abschließenden Religionsfrage war man da in der Diskussion noch gar nicht 
gekommen. Es ist denkbar, dass neben den inhaltlichen Differenzen auch formale Aspekte eine 
Rolle spielten (Seidel-Höppner 1974: 180; Förder/Hundt 1972: 249). Die nachfolgenden 

 
52  Die in mindestens zwei Drucken 1838 erschienen Statuten führen sowohl den Namen Bund der Gerechtigkeit 

als auch Bund der Gerechten (Ruckhäberle 1977: 233). Den Behörden war die Organisation als Bund der 
Gerechtigkeit bekannt (Bericht der Bundes-Centralbehörde 1842: 39-40, 82). Aus einem Brief Wilhelm 
Weitlings geht hervor, dass die Bezeichnung Bund der Gerechten auf einen Konflikt der Mitglieder 
untereinander zurückzugeht (Seidel-Höppner 2014: 88, 94-95; Seidel-Höppner 2013: 47-57).  

53  Biermann (auch: Michel Birmann) war den Behörden als „Schriftsteller aus Preischeid im Kreise Prüm“, einer 
kleinen Gemeinde in der Eifel an der Grenze zu Luxemburg, und als in Paris tätiger „Sprachlehrer“ bekannt 
(Bericht der Bundes-Centralbehörde 1842: 93). 

54  Dies lässt sich aus einem Vergleich der Verhöraussage des Tischlers und Bundesmitglieds Carl Friedrich 
Hoffmann mit einem bei Karl Schapper beschlagnahmtem Katechismusfragment rekonstruieren 
(Höppner/Seidel-Höppner 2005: 106). 



 62 

Entwürfe, Karl Schappers Gütergemeinschaft (1838) und Wilhelm Weitlings Die Menschheit wie 
sie ist und wie sie sein sollte (1838), weisen jedenfalls keine Bezüge zum katechetischen Format 
auf, strotzen allerdings vor endzeitlicher Rhetorik, biblischen Bezügen und religionsbezogener 
Sprache.55 

Karl Schapper (1812-1870), zuvor aktiv in der revolutionären literarischen Bewegung Junges 
Deutschland und als politischer Agitator schließlich aus der Schweiz ausgewiesen, trägt mit 
seinem unvollendet bleibenden Aufsatz „Gütergemeinschaft“ – das Manuskript wurde in Paris 
bei einer Hausdurchsuchung beschlagnahmt und erst 125 Jahre später von der Forschung 
entdeckt und veröffentlicht56 – zur Programmdebatte des Bundes bei. Das handschriftlich 15 
Seiten umfassende Fragment beginnt mit der Beschwörung eines finalen Konflikts zwischen 
Aristokratie und Demokratie, einem „Kampf […] auf Tod und Leben“, der über die Freiheit der 
Menschheit oder das Sklaventum der Masse, unterdrückt durch eine Gruppe von Herren, 
entscheiden wird. 

Geprägt von der Hoffnung auf eine nahende Revolution bewegt sich die Sprache zwischen 
enthusiastischer Erwartung und apokalyptischer Rhetorik. In Vorbereitung auf den „großen 
Auferstehungstag der Völker“ gilt es, klare Grundsätze zu finden, die „das Glück der Menschheit“ 
befördern, deren „erste und notwendigste Bedingung“ die Gütergemeinschaft ist (Schapper 
1963: 319-321). Die Erfindung des Geldes und des Privatvermögens werden auf Dauer nicht 
verhindern können, dass „die Morgenröte der Freiheit [heranbricht], die Menschen […] sich 
wieder als Brüder erkennen und lieben […] und die Tyrannen wieder in das Nichts zurückkehren 
[werden]“ (Schapper 1963: 322). Noch versuchten die Feinde der Gütergemeinschaft diese mit 
allen Mitteln zu verhindern, doch die im Deutschen Bund, in England und Frankreich 
kursierenden Ideen sind stärker. Freilich seien die Gegner nicht vom Gegenteil zu überzeugen, 
denn – hier tritt Schapper in einen exegetischen Diskurs ein, indem er auf Worte des „erste[n] 
Republikaner[s] […] Christus“ verweist –: „[E]he wird ein Kamel durch ein Nadelöhr gehen, als ein 
Reicher ins Himmelreich, d.h. ehe wird das Unmögliche möglich werden, als daß ein Reicher 
freiwillig seinem Reichtum entsagt und zu unserem Bruderreich tritt [nach Mt. 19,24]“ (Schapper 
1963: 325). Das Gleichnis vom Hochzeitsfest (Mt. 22,2-4) dient ihm als Beleg, dass „Christus nichts 
anderes wollte als ein großes Bruderreich [zu] gründen.“ Mehr noch, „[a]us Christi Lehren“, nicht 
jedoch durch die „Ränke der Pfaffen“, die Schapper mit der in der Bergpredigt gegebenen 
Warnung vor den falschen Propheten verbindet (Mt. 7,15), könne die Bewegung „am meisten für 
[ihre] Grundsätze schöpfen.“ (Schapper 1963: 325-326). Der Vergleich geht noch weiter:  

 
55  Als religionsbezogene Sprache verstehe ich in Anlehnung an von Moritz‘ Gebrauchsdefinition 

„Textelemente“ auf Wort-, Satz- oder semantischer Ebene sowie Aspekte der literarischen Form, deren 
Bezug zu Religion jeweils genau definiert werden muss und damit stets Gegenstand der Interpretation ist, 
und deren Verwendung zunächst nichts über die Religiosität eines Autors aussagt (Moritz 1981: 174-175). 

56  Der Erstabdruck erfolgte bei Wolfgang Schieder (1963: 319-227). Das Original befindet sich in der Schapper-
Akte der Archives Nationales in Paris; über eine Kopie verfügt das Karl-Marx-Haus in Trier. 



 63 

Wir nun, die wir uns durch seine [Jesu] Grundsätze, die auch die unsrigen sind, zu 
seinen Jüngern bekennen, wollen dann hingehen in alle Welt und zu allen Völkern 

und das Bruderreich predigen und mit der Kraft unseres Armes errichten helfen, zu dem 
er durch seine Lehren den Grund gelegt hat. (Schapper 1963: 326) 

Das Bekenntnis zur Jüngerschaft Jesu wird mit dem impliziten Verweis auf Mk. 16,15 („Und er 
sprach zu ihnen: Gehet hin in alle Welt und prediget das Evangelium aller Kreatur“) als 
Aufforderung formuliert und in das semantische Feld Mission überführt. Damit enden die 
zusammenhängenden Ausführungen und der Text wird als Fragment erkennbar. Mit 
stichpunktartigen Notizen zu der Frage, ob die Einführung der Gütergemeinschaft eine politische 
und moralische Vorbildung erfordert, welche sich Schapper von der bevorstehenden Revolution 
erhoffte, bricht der Entwurf ab.  

Auf einem beiliegenden Notizblatt sind siebzehn Fragen verzeichnet, die sich Schapper für die 
weitere Ausarbeitung vermerkt hatte. Aus ihnen wird ersichtlich, dass er das Manuskript anhand 
von Fragen entwickelte, ohne den Entwurf jedoch im Frage-Antwort Schema zu gestalten. Keine 
der Fragen adressiert Religion als Thema; allerdings stellt Schapper für seine Erläuterungen 
weiterhin durchgängig biblische Bezüge her. Thematisiert werden revolutionstheoretische 
Überlegungen, Fragen nach der Gestaltung und Umsetzung der Gütergemeinschaft, der 
Bedeutung der Arbeiterschaft und der Gestaltung der Arbeit sowie ethische und moralische 
Überlegungen. Frage 16 etwa, die sich auf die durch die Gütergemeinschaft erhoffte 
charakterliche Verbesserung des Menschen bezieht, speist die zeitgenössische Moraldebatte, 
wie sie durch Philosophen wie Étienne-Gabriel Morelly und Gracchus Babeuf vorgezeichnet und 
dann bei Robert Owen wieder aufgegriffen wird, ein (Grandjonc/Pelger 1989: 67-68).  

Parallel zu diesem Entwurf erarbeitet der Schneidergeselle Wilhelm Weitling, eine Zentralfigur 
der frühen Arbeiterbewegung und des Frühsozialismus, eine eigene Vorlage, die er Die 
Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte (1838) 57 betitelt. 

 
57  Laut Weitling wurde die Schrift, „um bei etwaigen spätern Verfolgungen die Polizei irrezuführen“ auf 1839 

datiert, obwohl sie bereits Ende 1838 in Paris gedruckt wurde (Weitling, zit. n. Seidel-Höppner 2014: 97). 

Wilhelm Christian Weitling wird 1808 in Magdeburg als unehelicher Sohn einer Dienstmagd und 
eines Artillerie-hauptmanns der napoleonischen Truppen geboren. Er wächst in Armut auf, kann 
jedoch die städtische mittlere Bürgerschule besuchen und beginnt 1822 eine Schneiderlehre. Ab 
Mitte der 1820er Jahre ist er als wandernder Handwerksgeselle unterwegs und unter anderem an 
den während der Julirevolution in Leipzig ausbrechenden Unruhen beteiligt. 1834 arbeitet Weitling 
zunächst in Wien. Zensur und gesetzliche Einschränkung der politischen Betätigung von 
Handwerksgesellen auf Wanderschaft und Exilanten tragen zu seiner Politisierung bei. Er schließt 
sich der 1834 in Paris gegründeten Geheimorganisation Bund der Geächteten an. In Paris verdingt 
er sich als Schneider und ist im frühproletarischen Milieu publizistisch tätig. Nach der Spaltung des 
Bundes reagiert Weitling auf die Aufforderung der Zentralbehörde des neu gegründeten Bundes 
der Gerechtigkeit und beginnt, Vorschläge für ein politisches Programm einzureichen. 
(Biographische Informationen nach Seidel-Höppner 2018: 5-22). Seine Skizze trifft auf Zustimmung 
und er wird aufgefordert, einen vollständigen Entwurf einzureichen, Die Menschheit, wie sie ist und 
wie sie sein sollte. 



 64 

Der in elf Abschnitte unterglieder-ten Schrift stellt Weitling den Bibelvers Mt. 9,37f. voran: „Und 
als Jesus das Volk sah, jammerte ihn dasselbe, und er sprach zu seinen Jüngern: die Ernte ist groß, 
aber wenige sind der Arbeiter; darum bittet den Herrn der Ernte, daß er Arbeiter in seine Ernte 
sende.“ Über diesen Vers adressiert er seine Leserschaft als Arbeiter und ruft zur Teilhabe an der 
Ernte, die „zur irdischen Vollkommenheit reifende Menschheit“, auf. Deren erste Frucht ist die 
Gütergemeinschaft (Weitling 1845a: 9). Es folgt eine Kritik der politischen Verhältnisse. 
Thematisiert werden der Mangel an politischer Mitbestimmung und die Armut der hart 
arbeitenden einfachen Bevölkerung.            

Der Gegensatz von reich und arm wird moralisiert („reich und mächtig sein, heißt ungerecht 
sein“), religionisiert („Nur den Gerechten ist das Himmelreich versprochen“) und politisiert 
(„Reich oder ungerecht zu sein heißt ferner: die Macht oder Mittel haben, mehr genießen zu 
können als man braucht, ohne dafür arbeiten zu müssen. Also müssen doch die Übrigen für den 
Reichen arbeiten“) (Weitling 1845a: 11). Was zunächst als moralreligiös begründete Kritik am 
individuellen Handeln Einzelner erscheint, wird als systemisches Problem, hervorgerufen durch 
Wuchertum, Verelendung durch Industrialisierung und die Maschinisierung von Arbeitsabläufen 
sowie durch die ungleiche Verteilung identifiziert und kritisiert. Erste Maßnahmen sind die 
Proklamation von Freiheit und Gleichheit, der Sturz von Monarchen, dem Adel und der „Pfaffen“, 
die Abschaffung der stehenden Heere sowie die Besteuerung der Reichen (Weitling 1845a: 15). 
Die Notwendigkeit gesellschaftlicher Reform wird dabei mit biblischen Zitaten und Paraphrasen 
plausibilisiert58 und mit christlichen Vergleichen unterlegt,59 die Gütergemeinschaft schließlich 
als unverfälschte „Religion der Gleichheit und christliche[n] Liebe“ (Weitling 1845a: 23) 
konzeptualisiert. 

Kapitel 2 beginnt mit zehn Grundsätzen zur Verwirklichung des Glücks der Menschheit. Diese 
werden von Weitling in einen religiösen Diskursrahmen gestellt, insofern er normativ zwischen 
falschem (dem „blinde[n]“) und richtigem (dem „aus Ueberzeugung entstandene[n]“) Glauben 
unterscheidet und die Grundsätze als aus „Christi Lehre und [der] Natur“ hervorgegangene 
Einsichten bezeichnet. Als „liebe deinen Nächsten wie dich selbst“ (Weitling 1845a: 24) 
zusammengefasst, werden disee Grundsätze schließlich in den Kontext der zehn Gebote gerückt. 
Allerdings will Weitling sie von einem „blinden“ Glauben abgegrenzt wissen. Gleichzeitig 
beansprucht er, dass die Grundsätze – zehn knappe Forderungen, die weder als direkte Anrede 
noch als Aufforderung oder Verbot formuliert sind – auf natürlichen Einsichten basierten und 
sucht die Lehre damit als empirisch gewonnene Überzeugung zu fundieren. Gleichwohl bedürfe 
es „Apostel der neuen Lehre“ (Weitling 1845a: 24), um das Volk über die Wahrheit aufzuklären, 
welche, wie „alle großen Wahrheiten […] von oben herab, vom Vater des Lichts“ kommen 

 
58  Zum Beispiel Mt. 19, 24: „Niemand kann zwei Herren dienen, Gott und dem Mammon“ (Weitling 1845a: 18); 

„Wer den Genüssen lebt, wird durch die Genüsse, wer aber dem Geiste lebt, wird durch den Geist Belohnung 
finden“ (Weitling 1845a: 21).  

59  Der politische Agitator im Kampf um die Befreiung der Menschheit sei ein „würdiger Priester des Volkes“ 
(Weitling 1845a: 23). 



 65 

(Weitling 1845a: 25). Weitlings Zukunftsentwurf sieht die Neugestaltung der Gesellschaft in Form 
eines „allgemeinen Familienbunde[s] der ganzen Menschheit“ vor (Weitling 1845a: 27). Mit der 
Bundmetapher greift er den verbreiteten, theologisch konnotierten Begriff auf, welcher noch 
dem 1847 gegründeten Bund der Kommunisten Pate steht.60 

Kapitel 3 bis 9 erläutern die Grundlagen von Weitlings Gesellschaftsentwurf, dessen Struktur, weit 
über familiäre Bünde hinausgehend, eine umfassende politische, ökonomische und rechtliche 
Organisation des Gemeinwesens vorsieht. Die Kapitel enthalten genaue Vorschläge, was die 
Regelung von Arbeits- und Wohnverhältnissen oder die (plan-)wirtschaftliche Struktur des auf 
gleichmäßig verteilten Arbeitsstunden („Commerzstunden“) und gemeinsam erwirtschafteten 
und verwalteten Gütern des Gemeinwesens betrifft. In ihren Details erinnern sie an die 
Siedlungen, die seit Beginn des 19. Jahrhunderts in Europa und den USA bestehen oder in 
fiktionalen Entwürfen der sozialistischen Gesellschaft wie Étienne Cabets utopischem Reise- und 
Abenteuerroman Voyage en Icarie (1840/42) weit verbreitet werden.  

Kapitel 11 und 12 schildern die materiellen Vorteile und die positiven moralischen Auswirkungen 
der Gütergemeinschaft – in gleichen Bedingungen, Einheit und vor allem Weltbürgertum mit 
einer Weltsprache ist der Einfluss liberaler Ideen zu spüren – als „Erlösungsmittel der 
Menschheit“ (Weitling 1845a: 47). Mit der Verortung der Gütergemeinschaft in der europäischen 
Religionsgeschichte durch Verweise auf Jan van Leiden und Thomas Müntzer sowie der 
Beschwörung eines bevorstehenden Endkampfes, zu dem „die Trompeten und Sturmglocken 
[das Volk] zum jüngsten Gericht rufen“ und der die Welt „in einen Garten Eden und die 
Menschheit in eine Familie verwandeln“ (Weitling 1845a: 51) werde, endet Weitlings Entwurf 
einer Menschheit, „wie sie sein sollte“. 

Schapper und Weitling arbeiten etwa zeitgleich an ihren Entwürfen, nachdem die Leitung (die 
„Zentralbehörde“) ihre Mitglieder zuvor aufgefordert hatte, bei der Erarbeitung eines 
Programmdokuments mitzuwirken. 61  In den Entwürfen ist die Forderung nach sozialer 
Gerechtigkeit zwar ein moralisches Anliegen, das allerdings als ökonomische Frage behandelt 
wird mit der Gütergemeinschaft als Lösung des Problems und als Garant für Chancengleichheit. 
Prinzipiell bildet die im Verlauf einer Revolution entstehende demokratische Republik die 
politische Form, in der die Gemeinschaftsordnung Verwirklichung finden soll. Die Revolutions-
erwartung ist sowohl bei Schapper als auch bei Weitling greifbar und findet in apokalyptischer 
Rhetorik ihren Niederschlag. Beide Texte sind gleichermaßen mit religiösen Bezügen durchsetzt 
bis hin zum Zitat derselben Bibelstelle (Mt. 19,24); Kirchenkritik wird als Klassen- und 

 
60  Zwar wandelt sich der „Bund“ im Verlauf des 19. Jahrhunderts vom „religiösen Erwartungs-“ zum 

„gesellschaftlichen Organisationsbegriff“ (Koselleck 1972: 643), die religiöse Konnotation bleibt aber 
erhalten: „Bund“ ist bis weit ins 19. Jahrhundert hinein „mit all seinen theologischen Implikationen […] ein 
religiöser Begriff, bedeutete eine von Gott gestiftete Vereinigung.“ (Koselleck 2002: 44) Koselleck 
argumentiert, dass es diese religiöse Konnotation war, die Marx und Engels dazu bewegte, als 
Programmdokument kein Glaubensbekenntnis mehr, sondern ein Manifest zu verfassen. Dies ist fraglich (vgl. 
meine Konklusion). 

61  Weitere Details zum Entstehungsprozess bei Brandenburg (1977: 24-26).  



 66 

Herrschaftskritik formuliert und Jesus als Sozialrevolutionär referenziert. Die Zentralbehörde 
beauftragt schließlich Weitling mit der Ausarbeitung einer Programmschrift, die dann in 2000 
Exemplaren gedruckt wird und als legitimiertes Programmdokument zwischen Ende 1838 und 
1842 auf breite Resonanz stößt. Sie wird von Exilanten in der Schweiz, in Paris und London 
gelesen, welche sich auf der Basis von Weitlings Schilderungen Vorstellungen von der zukünftigen 
kommunistischen Gesellschaft machen (Schieder 1963: 254). Wie Schapper auf die Entscheidung 
reagiert hat, ist im Einzelnen nicht überliefert. Sie dürfte ihn verdrossen haben, denn er lässt 
künftig kein gutes Haar an Weitling (Seidel-Höppner 2014: 100). 

Die Streitigkeiten innerhalb des Bundes der Gerechtigkeit nehmen zu. 1839 wird dessen Zentrale 
im Kontext der politischen Unruhen um den gescheiterten Aufstand gegen die französische 
Monarchie nach London verlegt; sowohl die Trennung vom Pariser Flügel als auch die innere 
Spaltung des Londoner Flügels zeichnen sich ab. Dennoch bleibt Weitlings Menschheit bis 1847 
das offizielle Programmdokument, bis es vom Manifest der Kommunistischen Partei abgelöst 
wird. Die in London vorgenommene Korrektur und den Druck des Manifests wird wiederum 
Schapper besorgen.  

Martin Hundt, marxistischer Historiker und einer der besten Kenner der Programmdiskussion des 
Bundes der Gerechtigkeit, hat den engen Zusammenhang von Laponnerayes Catéchisme, 
Schappers Gütergemeinschaft und Weitlings Menschheit betont und darauf hingewiesen, dass 
die Texte „als drei Dokumente einer Debatte“ gelesen werden müssen und Weitlings Entwurf als 
das „Endergebnis eines in sich geschlossenen Klärungsprozesses“ zu sehen ist (Hundt 1993: 78). 
Stellt man die Dokumente in den Zusammenhang einer grundsätzlichen Verhältnisbestimmung 
von Religion und Politik, ist der Klärungsprozess hier allerdings keineswegs beendet, sondern 
fängt im Gegenteil erst an. Weitlings Folgeschriften Garantien der Harmonie und Freiheit (1842) 
und Das Evangelium eines armen Sünders (1845) sind international immens erfolgreich und 
machen Weitling zum führenden Theoretiker der frühen Arbeiterbewegung. Sie werden 
maßgeblich für die Grundlegung des frühen Kommunismus, denn ihre religionsbezogene Sprache 
stößt programmatische Debatten um das Verhältnis der neuen Bewegung zum Christentum an. 
Die Mehrdeutigkeit dieser Sprache ist dabei typisch für die Komplexität dieses Verhältnisses. 

Die Religion „benützen, um die Menschheit zu befreien“: Wilhelm Weitlings 
Grundlegung des Kommunismus 
In den Garantien kritisiert Weitling das kapitalistische System und spezifiziert seine Vorstellung 
einer nun kommunistischen Gesellschaft. Diese liefert die gesellschaftliche Garantie, um 
Harmonie – den ursprünglich vorhandenen Ausgleich von Begierden und Fähigkeiten – und 
menschliche Freiheit herzustellen. Der Text ist in zwei Teile gegliedert. Im ersten Teil legt Weitling 
die „Entstehung des gesellschaftlichen Übel [sic]“ in 13 Kapiteln, von denen das letzte „Religion 
und Sitten“ gewidmet ist, dar; der zweite Teil behandelt „Ideen einer Reorganisation der 
Gesellschaft“. Anders als in Weitlings Menschheit kommt sein Entwurf ohne christlichen 
Bezugsrahmen aus. Stattdessen liefert er naturrechtlich inspirierte Begründungen für die 



 67 

Formulierung des politischen Ziels: der Errichtung der kommunistischen Gesellschaft. 62  Ein 
idealisiert-romantisches Bild von Natur als konfliktfreier Raum des Zusammenlebens liefert ihm 
das Modell für diese Zukunftsgesellschaft. Weitlings Geschichtsverständnis basiert auf der Idee 
eines harmonischen Urzustands, den es nach einer Periode der Ungleichheit, auf welche die 
Gütergemeinschaft als Lösung folgen müsse, wiederherzustellen gelte. Typisch für die 
Geschichtsteleologien des 19. Jahrhunderts ist die Rede von der „Notwendigkeit“. Der Germanist 
Wolfram von Moritz hat darauf hingewiesen, dass Weitlings „triadisches“ Geschichtsverständnis 
zudem an mythologische Elemente, etwa das Motiv eines goldenen Zeitalters, anknüpft (Moritz 
1981: 248). Es ist in diesem Sinne sozialutopisch. 

Explizit thematisiert Weitling die soziale und politische Rolle von Religion nur im dreizehnten 
Kapitel des ersten Teils. Dabei unterscheidet er zwischen Religion an sich und ihrer 
Instrumentalisierung durch Politik. Religion wird zunächst unspezifisch als ein „räthselhafte[r] 
Wegweiser durch ein unbekanntes Diesseits in ein noch unbekannteres Jenseits“ (Weitling 1842: 
103) bezeichnet, im Folgenden aber am Christentum expliziert. Der Jenseitsbezug eigne sich 
bestens zur Instrumentalisierung, etwa indem weltliche Entbehrungen als Bedingung für die 
himmlische Glückseligkeit erklärt würden. In diese Instrumentalisierung seien sowohl „Pfaffen“ 
als auch „Gelehrte“ involviert. „Staatspolitik“, „Polizei des Staats“ und „Kirche“ sind für Weitling 
die Institutionen, die die Moral- und Sittenprinzipien aufrechterhalten, die die „Herrschaft 
Einiger“ stützt und den gesellschaftlichen Fortschritt verhindern (Weitling 1842: 108). Weitlings 
revolutionstheoretische Überlegungen münden in eine Prophezeiung.  

Im vorletzten 18. Kapitel („Mögliche Übergangsperioden“) wird das Kommen „irgend ein[es] 
Mann[es]“ angekündigt, „der unserm Prinzip mit größter Liebe ergeben ist“, um eine 
revolutionäre Regierung anzuführen. Dieser wird, so Weitling, „ein zweiter Missias seyn, größer 
als der erste“ (Weitling 1842: 243). Was hier noch als Messiasmetapher gedeutet werden mag, 
wird zum Ende des Kapitels in eine Verheißung überführt: „Ein neuer Mess. wird kommen, um 
die Lehre des ersten zu verwirklichen“ (Weitling 1842: 260).63 Die alte Gesellschaft zertrümmernd 
wird dieser „die Thränenquellen in das Meer der Vergessenheit leiten und die Erde in ein Paradies 
verwandeln.“ Dieser „größte Messias wird in stiller Bescheidenheit sich dieser neuen Herrschaft 
fügen. Dies wird die Krone seines Wirkens seyn, und alle Welt wird daran den zweiten Missias 
erkennen, größer als der erste“ (Weitling 1842: 260).  

 
62  Bereits in der Menschheit hatte es Ansätze dazu gegeben, etwa wo Weitling seine Ausführungen als auf 

natürlichen Einsichten und auf empirisch gewonnene Überzeugungen basierende Lehre bezeichnete. 
Allerdings unterscheiden sich Weitlings Begründungen fundamental von dem bis anhin verbreiteten 
Begründungsmuster des Naturrechts, das die soziale Ordnung als naturgegeben und gottgewollt verstand, 
womit gesellschaftliche Verhältnisse zementiert wurden. Weitling hingegen weist gerade auf die 
Notwendigkeit und Möglichkeit sozialer Veränderung hin.  

63  In Anlehnung an Mt. 10:34 formuliert die dritte Auflage von 1849 an dieser Stelle radikaler: „Und einen neuen 
Messias sehe ich mit dem Schwerte kommen, um die Lehre des ersten zu verwirklichen.“ (Weitling 1849: 
312) 



 68 

Die Garantien werden ein publizistischer Erfolg. In drei rasch aufeinander folgenden Ausgaben 
gedruckt, werden sie in verschiedene Sprachen übersetzt und machen Weitling als Theoretiker 
des Frühproletariats bekannt. Im Leitartikel von Robert Owens New Moral World bezeichnet 
Friedrich Engels Weitling als „den Gründer des deutschen Kommunismus“ und den „Anführer der 
Partei [gemeint sind die kommunistischen Vereinigungen in der Schweiz: AK].“ Die von Weitling 
hergestellten Bezüge zwischen Kommunismus und der Bibel erinnern ihn an eine französische 
Strömung, den ikarischen Kommunismus: „Weitling and his party are in this respect, just like the 
Icarians in France, and contend that Christianity is Communism.“64 (Engels 1843: 161) Dass Engels 
„Partei“ hier als Kategorienbegriff für bestimmte Gruppierungen verwendet weist darauf hin, 
dass religiöse Bezugnahmen und christliche Grundlegungen innerhalb der kommunistischen 
Bewegung keine Außenseiter- oder Individualpositionen darstellen. Gleichwohl provozieren 
Weitlings harsche Kritik an den gesellschaftlichen Eliten und ihren Institutionen wie der Kirche. 
Die Zürcher Autoritäten lassen ihn zum ersten Mal verhaften. Der „tobende Schneider” gilt fortan 
als Unruhestifter. Dessen Garantien enthalten „das Aergste, was der Communismus“ – Anfang 
der 1840er Jahre kennt man inzwischen den Begriff – „ausgebrütet hat“ (Knonau 1844: 325-326). 

Kommen Weitlings Garantien trotz seiner prophetischen Rede in Kapitel 18 über weite Teile ohne 
christliche Bezugnahmen aus, ist dies mit seinem drei Jahre später erscheinenden Evangelium 
eines armen Sünders grundsätzlich anders. Hier liefert er eine für die kirchlichen und politischen 
Autoritäten empörende kommunistische Interpretation des Neuen Testaments, die als 
Beleidigung und Störung des öffentlichen Friedens wahrgenommen wird. Im Evangelium 
unterscheidet Weitling zwischen den „Deutungen und Auslegungen der Pfaffen und Vorrechtler“ 
und dem „Wesentliche[n]“ oder dem „Grundprinzip Christi“, die als die „Lehre der Nächsten- und 
Feindesliebe“ qualifiziert wird (Weitling 1845b: 20, 21). Sein Blickwinkel ist von der 
zeitgenössischen historischen Bibelkritik und der Leben-Jesu-Forschung – David Friedrich Strauß 
wird namentlich genannt (Weitling 1845b: 20) – geprägt. Da die Bibel keine Offenbarung, sondern 
von Menschen geschrieben ist, enthält sie Irrtümer, die es aufzudecken gilt (Weitling 1845b: 18), 
um das wesentliche Prinzip des Christentums zu verwirklichen. Als dieses Prinzip wird die 
„Gemeinschaft der Arbeit und der Güter“ – damit ist deren Verwirklichung gleichbedeutend mit 
Kommunismus – sowie die Freiheit und Gleichheit der Menschen identifiziert (Weitling 1845b: 
79-80, 83). 

Weitlings Schrift hat deutenden Charakter, wo er Bibelstellen zur Argumentation anführt oder 
die Frage erörtert, wie der „Glaube an Teufel, Gespenster, Zeichen und Wunder“ – hier führt er 
en passant eine Oberkategorie des Übernatürlichen ein – erklärt und dessen Funktion erläutert 
werden kann (Weitling 1845b: 54, 58). Stets geht es dabei um die Ergründung dessen, was er für 
die eigentliche Lehre hält, nicht jedoch um die Frage nach der Historizität der biblischen 
Ereignisse. Insofern die Ermittlung dieses „Grundprinzips Christi“ die Prämisse seiner Darstellung 
bildet, geht es Weitling nicht um die theologische Auslegung von Bibelstellen nach allen Regeln 

 
64  „Weitling und seine Partei sind in dieser Hinsicht genauso wie die Ikarier in Frankreich und behaupten, dass 

das Christentum Kommunismus ist.“ 



 69 

der Kunst, weshalb sein Werk schwerlich an der Korrektheit der Zitation oder am 
zeitgenössischen Stand der akademischen Exegese zu messen ist (Moritz 1981: 262-263). Zwar 
schreibt er sich in einen Auslegungsdiskurs ein. Dieser ist aber gerade kein theologisch-
exegetischer, vielmehr handelt es sich um eine Selektion von Textstellen daraufhin, was er als das 
christliche Prinzip ansieht und dessen Verwirklichung für ihn gleichbedeutend mit dem 
Kommunismus ist (Weitling 1845b: 21). Die frühchristliche Gütergemeinschaft als 
kommunistische Lebensform, der Hinweis darauf, dass Jesus die Gütergemeinschaft lehrte und 
dass er Kommunist war sowie die Parallelisierung von Frühchristentum und Kommunismus und 
die Betonung des (sozial-)revolutionären Potenzials des Christentums sind nicht allein rhetorische 
Figuren, sondern spiegeln zeitgenössische Deutungen von Christentum und Kommunismus. Zur 
Systemkritik wird Weitlings Evangelium dort, wo er fordert, die „Ursachen“ dafür zu bekämpfen, 
dass Menschen zu „Feinden der Gesellschaft“ werden (Weitling 1845b: 75). Hier liegt denn auch 
die politische Sprengkraft des Textes. 

Allerdings übt Weitling keine atheistische oder antireligiöse Kritik, vielmehr plädiert er dafür, das 
Christentum als revolutionäre Ressource zu betrachten: „Die Religion [gemeint ist hier zunächst 
das Christentum, AK65] muß […] nicht zerstört, sondern benützt werden, um die Menschheit zu 
befreien,“ lautet seine Forderung (Weitling 1845b: 17). Diesen interessegeleiteten Umgang mit 
dem Christentum vertritt er auch in politischen Diskussionen. In den erhaltenen Protokollnotizen 
der im kommunistischen Arbeiterbildungsverein in London geführten Debatten über die 
Durchsetzung des Kommunismus äußert Weitling beispielsweise: „Es werde häufig gegen das 
Christentum gesprochen; es liegt am alten viel Gutes; ich finde, man sollte nicht gegen dieses 
sprechen […] Wir sollen alles benutzen; durch Gefühl ist möglich, was durch den Verstand bei 
vielen Menschen unmöglich ist.“ (Nettlau 1970: 216) Die Durchsetzung des Kommunismus ohne 
Revolution scheint ihm nicht denkbar und der Motor dieser Revolution ist der „revolutionäre 
Enthusiasmus“ (Eßbach 2010; 2014: 668): ein „die Herzen“ ergreifendes „Mitgefühl“, das „die 
Massen bewegt.“ (Nettlau 1970: 223-224) Für dessen Initialisierung lässt sich das Christentum 
nutzbar machen, denn:  

Solange eine Partei noch klein ist, muß sie alle möglichen Mittel gebrauchen sich 
zu verstärken. […] [M]ir ist jedes Mittel recht, was zum Kommunismus führt. […] 

Ob man mit Atheismus oder Religion, mit Kolonisation oder Revolution Propaganda 
macht, das muß uns gleich sein, wenn die Hauptrichtung dieselbe bleibt. (Nettlau 1970: 
227-229) 

 
65  Später erweitert Weitling sein Religionsverständnis erheblich. In seiner Denk- und Sprachlehre (1856) führt 

er – und zwar unter der Rubrik „Theoretisch-praktizierte Phantasie“ – in der Kategorie „Theologische 
Theorien“ neben den christlichen Konfessionen auch „Indaismus“ und „Buddhismus“ an; unter der Rubrik 
„veraltete“ und „menschliche Ebenbilder“ nennt er neben dem jüdischen, christlichen und islamischen Gott 
sowie antiken Gottheiten (etwa Bacchus oder Jupiter) gleichermaßen mythologische Figuren (Faun, Meduse, 
Nymphe), Sagengestalten (Drache, Lindwurm, Nixe) sowie „Gespenst“ und legt damit einen implizit 
bleibenden Begriff des Übernatürlichen zugrunde (Weitling 1991: 191, 195). 



 70 

Dieser Pragmatismus, der hier zudem auf einer doppelten Binärkonzeption – Religiosität (als 
Sache des Gefühls) versus Rationalität sowie Atheismus versus Religion – basiert, wirft ein neues 
Licht auf Weitling und zeigt den Facettenreichtum seines Verhältnisses zum Christentum 
(Nygaard 2023: 221). Eine dogmatische Besonderung Jesu spielt dafür keine Rolle. Sogar dort, wo 
von „Christus“ die Rede ist, stellt Weitling ihn als Menschen dar, fehlbar und in den Zielen 
vergleichbar mit anderen: „Pithagor wie Jesus, beide wollten eine radikale Umgestaltung aller 
socialen Verhältnisse“; „[D]ie Menschen irren, und wenn Einige, wie Sokrates, Konfuzius, Christus 
und Andere, Wahrheiten lehrten, so beweiset das nicht, daß diese Wahrheiten nicht noch der 
Vervollkommnung fähig wären.“ (Weitling 1945: 97, 111, 25, 18) Dass die Brauchbarkeit der 
christlichen Lehre wenig mit privater Frömmigkeit zu tun hat, macht Weitling in Bezug auf seine 
eigene religiöse Praxis deutlich. Er räumt ein, „lange nicht mehr“ die Kirche besucht oder gebetet 
zu haben, und er „werde wohl auch so bald nicht wieder beten.“ Dennoch sei er ein 
„enthusiastischer Anhänger dieser Lehre [der Nächsten- und Feindesliebe].“ (Weitling 1845b: 21) 
Der Wert der Bibel bemisst sich nicht an ihrem Wahrheitsgehalt, sondern daran, ob ihre Lehren 
durchsetzbar sind, denn die Bibel sei nicht an sich wahr, sondern das Produkt menschlicher 
Deutung:  

Aus der Bibel lässt sich alles machen, was man will. Wohl ihr Herren, ihr habt‘s 
bewiesen, ihr habt ein Evangelium der Tyrannei, der Bedrückung und der 

Täuschung daraus gemacht, ich wollte eines der Freiheit, Gleichheit und Gemeinschaft 
[…]. Meine Absicht ist bekannt, und die Stellen, aus denen ich schöpfte, angemerkt. Der 
Leser mag nun lesen, prüfen, urtheilen und glauben was er will. Amen. (Weitling 1845b: 
133) 

Weitlings kommunistische Bibelauslegung66 provoziert. 1843 in Lausanne verfasst und für eine 
rasche Publikation in Zürich vorgesehen, wird Weitling auf Geheiß des Zürcher Kirchenrats 
verhaftet. Das Manuskript verschwindet, lediglich die drei ersten Druckbögen sowie weitere 
Druckschriften, Papiere und Briefwechsel werden beschlagnahmt, aus welchen der 
Staatsrechtler Johann Caspar Bluntschli im Auftrag der Behörden einen Bericht über Die 
Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling vorgefundenen Papieren (1843) verfasst. 
Durch diesen werden die Ideen Weitlings erst recht bekannt, denn der Bericht löst internationale 
Proteste gegen seine Verhaftung aus (Seidel-Höppner 2018: 42-43). Weitling wird im (ersten) 
Kommunistenprozess von 1843 vor Gericht gestellt (Haefelin 1986), schließlich zu zehnmonatiger 
Einzelhaft verurteilt und dann aus der Schweiz ausgewiesen. Den bei Bluntschli geäußerten 
Anfangsverdacht, Weitling habe „eine Schrift, deren Prospektus schon auf einen 

 
66  Weitling selbst bezeichnet sein Evangelium in seiner Erklärung im Zürcher Kommunistenprozess von 1843 

als Bibelauslegung, allerdings geschieht dies vor dem Hintergrund des Anklagepunkts auf Religionsstörung. 
In seiner Rede heißt es: „Ich fasse nun alles Vorliegende in Religionsstörung zusammen und bemerke dann, 
dass jedes neue geistige Produkt immer Widerstand findet […]. Es handelt sich hier um [eine] Auslegung der 
Bibel in einem reformierten Kanton, wo schon Zwingli sich geäussert, es bedürfe die Bibelauslegung, welche 
die Priesterkaste machte, noch eine deutliche Verbesserung. Seit der Reformation hätte irgendwelche 
Bibelauslegung nicht ein Verbrechen geheissen werden sollen.“ Weiter betont er, er sei „von der christlichen 
Religion aus […] Kommunist geworden.“ (Weitling zit. n. Haefelin 1986: 251, 253) 



 71 

blasphemirenden und die Persönlichkeit Christi sowohl als die christliche Religion 
herabwürdigenden Inhalt habe schließen lassen,“ (Bluntschli 1843: 1) lässt das Gericht allerdings 
nicht gelten. Letztlich wird Weitling wegen politischen Aufruhrs und Verstoßes gegen das 
Flüchtlingsgesetz verurteilt, von der Anklage auf Diebstahl, räuberische Erpressung und 
Religionsstörung jedoch freigesprochen (Seidel-Höppner 2018: 44).67 Gleichwohl weigern sich 
sowohl der Kirchenrat als auch der Staatsanwalt, Weitlings Auffassungen als Christentum 
anzuerkennen (Seidel-Höppner 2014: 692, 756).68 Das Evangelium wird schließlich 1845 in Bern 
bei Jenni, Sohn gedruckt69, kurz nach Erscheinen allerdings auf den päpstlichen Index gesetzt, was 
den Verkäufen wiederum nicht schlecht tut.  

Der unmittelbar einsetzende, enorme Erfolg von Weitlings Schrift – innerhalb weniger Jahre 
erlebt das Evangelium vier Auflagen, seine Texte werden in verschiedene Sprachen übersetzt und 
international rezipiert – fällt in die Blütezeit der sich unter der revolutionären Erwartung 
entwickelnden Religionskritik. Weitling war 1841 in die Schweiz gekommen, im selben Jahr als 
Feuerbachs Das Wesen des Christentums im radikalen Verlagshaus Otto Wigand in Leipzig 
erschien und im Bund der Gerechtigkeit für Diskussionen um das Verhältnis von Christentum und 
Atheismus sorgte. Ende des Jahres bricht Weitling zum ersten Mal in die Vereinigten Staaten von 
Amerika auf, wo er zwischenzeitlich die Fouriersche Kolonie Communia in Iowa aufzubauen 
mithilft und auch die florierende, international berühmte Modellsiedlung Oekonomie, die von 
Württembergischen Separatisten gegründet worden war, besucht. Ob diese Reise tatsächlich 
einer sich auf Grund seiner religiösen Positionierung abzeichnenden Isolierung in der Bewegung 
geschuldet ist, wie es in der akademischen Rezeption oft angenommen (z.B. Stedman Jones 2016: 
216; Nygaard 2023: 229) und auch in der gegenwärtigen Populärkultur – etwa in dem Film Der 
junge Karl Marx (2017) – suggeriert wird, ist immerhin fraglich. Aus einem Brief von Friedrich 
Engels an Karl Marx vom Oktober 1846 geht etwa hervor, dass die Weitling’schen Ideen im Pariser 

 
67  Das am 29. September 1836 vom Kanton Zürich erlassene Gesetz, betreffend die besonderen Verhältnisse 

der politischen Flüchtlinge und anderer Landesfremden regelte das Aufenthaltsrecht für Ausländerinnen und 
Ausländer, denen in ihren Heimatländern die Anklage wegen politischer Agitation drohte. Es bezog sich vor 
allem auf Flüchtlinge aus Deutschland. Verstöße gegen das Gesetz – neben Straffälligkeit und 
Namensfälschung waren das auch die Gründung geheimer Verbindungen und revolutionäre Umtriebe – 
wurden mit Ausweisung geahndet. 

68  Weitlings Selbstverteidigungsrede vor Gericht reagiert auf diese Weigerung, vgl. Fußnote 66. 
69  1843 war bereits eine französische Übersetzung unter dem Titel L’Évangile du pauvre pécheur in Vivis (Vevey) 

veröffentlicht worden. Die erste deutsche Auflage von 1845 erschien, als Weitling auf Grund der 
Ankündigung seines Buches inhaftiert war. Sie musste deshalb von Freunden besorgt werden, die zwar den 
Großteil des Manuskripts vor der Zürcher Polizei retten konnten, allerdings einige Ergänzungen vornahmen. 
Deshalb ist diese Ausgabe nicht mit dem Originalmanuskript von 1843 identisch. In der Haft schrieb Weitling 
an einer zweiten, verbesserten und erweiterten Auflage, die unter dem Titel Das Evangelium des armen 
Sünders in Birsfelden gedruckt wurde und 1846 erschien. Die Änderungen zwischen Original von 1843 und 
der Ausgabe von 1845 gehen zum Teil aus Weitlings Vorwort zu der zweiten Auflage hervor. Dort berichtet 
er auch von Inhaftierungen und Ausweisungen aus der Schweiz, denen die Besitzer seiner Schrift ausgesetzt 
waren (Weitling 1846: 2). Die dritte Auflage von Das Evangelium der armen Sünder – jetzt im Plural – erschien 
1847, die vierte Auflage 1854 in New York. Die späteren Auflagen unterscheiden sich von der ersten durch 
die Hinzufügung des Kapitels „Widersprüche des Neuen Testaments“ und durch die Zufügung eines 
Organisationsentwurfs für Propaganda sowie der veränderten Reihenfolge einiger Kapitel. 



 72 

Umfeld der Mitglieder des Bundes der Gerechtigkeit auf breites Interesse stießen (Engels 1970a: 
430). Zudem war Weitling weiterhin lebhaft publizistisch tätig, exzellent mit anderen 
europäischen Sozialreformern vernetzt sowie federführend in der deutsch-amerikanischen 
Arbeiterbewegung (Seidel-Höppner 2014: 687).70  

Der Katechismus wird „kommunistisch“ 
Zeitgleich zu Weitlings Entwürfen entstehen erstmals auch Katechismen und 
Glaubensbekenntnisse, die die Bezeichnung „kommunistisch“ im Titel tragen. In den späten 
1830er Jahren war der Begriff im politischen Diskurs in Frankreich zunächst als Selbstbezeichnung 
einer Gruppe aufgekommen, die sich als Anhänger des guillotinierten Revolutionärs François-
Noël („Gracchus“) Babeuf – auch: Neobabouvisten – verstehen (Schieder 1982: 471). 
Bedeutungsgeschichtlich knüpft „Kommunismus“ an ältere Bezeichnungen religiöser 
Gruppierungen an, die ohne Privateigentum, in Gütergemeinschaft, leben. Die Wortneu-
schöpfung wird rasch zur Sammelbezeichnung für proaktive politische Gruppen. Streitigkeiten 
um die rechtmäßige Verwendung von „Kommunist“ wie sie sich etwa in der programmatischen 
Broschüre Comment je suis communiste (1840) von Étienne Cabet andeuten, dokumentieren, 
dass der Begriff früh zum Identitätsmarker wird. Für Cabet ist Kommunismus eine moralische 
Kategorie und gleichbedeutend mit Gütergemeinschaft; er grenzt sich ausdrücklich von 
revolutionärer Gewalt ab (Cabet 1940: 4, 5,7). Zugleich wird „communisme“ in Frankreich als 
Bezeichnung einer Gesellschaftsform konzeptualisiert. Ab 1842 ist der Term hier zum 
„Allgemeingut der politischen Sprache“ geworden und bezeichnet Theorien, „die auf der Basis 
der Abschaffung des Privateigentums eine egalitäre Gesellschaftsordnung herbeiführen wollen“ 
(Schieder 1982: 473). 

Von Frankreich verbreitet sich der Begriff in andere europäische Länder, wo er seit Anfang der 
1840er Jahre Verwendung findet. 71  Zentral für den deutschsprachigen Raum war wieder 
Weitling. Er führte den Begriff im Hauptartikel „Die Kommunion und die Kommunisten“ in seiner 
Monatszeitschrift Der Hülferuf der deutschen Jugend72 1841 ein, hielt aber eine Erläuterung für 
notwendig, denn häufig sei Kommunist nur als Schimpfwort bekannt, ohne dass es eine 
inhaltliche Erklärung zur Wortbedeutung gegeben würde (Weitling 1841: 33). Weitling leitete 
Kommunist von Kommunion ab, resemantisierte aber: Wer wenigstens einmal an der 

 
70  In ihrem vorzüglichen Kapitel zu Weitlings Evangelium geht Seidel-Höppner ausführlich auf die Kontroverse 

um Weitlings Religiosität in der späteren akademischen und zeitgenössischen Rezeption sowie auf die 
verschiedenen Religionsverständnisse, die der Debatte unterliegen, ein (Seidel-Höppner 2014: 677-763). 

71  Weitling selbst hat im Rückblick darauf verwiesen, dass man in den 1830er Jahren weder das Wort noch den 
Begriff Kommunismus gekannt und es folglich auch keine Schrift darüber gegeben habe (Seidel-Höppner 
2018: 20; auch Hundt 1993: 77). 

72  Der Hülferuf wird von Weitling ab September 1841 bis zu seiner Verhaftung im Mai 1843 als 
Monatszeitschrift herausgegeben; ab 1842 erscheint sie unter dem Titel Die junge Generation. Die Zeitschrift 
ist das erste deutsche, von Arbeitern für Arbeiter geschriebene Periodikum. Sie erlangt überregionale 
Bedeutung. Von den 1000 gedruckten Exemplaren gehen 400 nach Paris, 100 nach London. Wandernde 
Handwerksburschen bringen das Blatt nach Deutschland, Österreich und Skandinavien (Höppner/Seidel-
Höppner 2005: 116). 



 73 

Kommunion teilgenommen („kommunizirt“) habe, sei bereits Kommunist gewesen. Tatsächlich 
wird Kommunion unter Bezug auf das Frühchristentum zur Tischgemeinschaft von Menschen 
erklärt, die allerdings Arbeit und Güter teilen. Die christliche Lehre sei demnach „mehr politisch 
als religiös“ urteilte Weitling, ohne allerdings auf die Unterscheidung näher einzugehen (Weitling 
1841: 34, 36). Populär wurde der Begriff schließlich durch seine Gegner: Zeitgenossen stellten 
fest, dass ausgerechnet Johann Caspar Bluntschlis Bericht über die „kommunistischen Umtriebe“ 
in der Schweiz wesentlich zur Etablierung der Bezeichnung und des Konzepts „Kommunismus“ 
im deutschsprachigen Raum beigetragen habe (Becker 1844: 46).  

Der Siegeszug des Begriffs inspiriert Autoren von Programmschriften dazu, ihre Texte als 
kommunistische Katechismen zu betiteln. Die Bezeichnung scheint nicht weiter problematisch, 
weil erst mit dem Aufkommen des neuen Terms die Debatten darüber einsetzen, wie 
Kommunismus grundsätzlich zu verstehen sei und in welcher Form er Verbreitung finden soll. 
Eine frühe Konzeption liefert die Leitfigur des zwischenzeitlich zur größten 
Intellektuellenbewegung Frankreichs avancierenden ikarischen Kommunismus, Étienne Cabet, 
mit seinem Crédo communiste (1841). 

Der im Londoner Exil entstandene 
Text erscheint 1841 als elfseitige 
Broschüre. In 29 Paragraphen 
erläutert Cabet darin die Grundlagen 
menschlichen Zusammenlebens und 
die Vorzüge der Gemeinschaftlichkeit 
(„communauté“). Oberes Prinzip 
dieser Gemeinschaftlichkeit sei nicht 
Religion, sondern eine omnipotente, 
mit menschlichem Verstand nicht 
erfassbare Natur, welche nach dem 
Glück aller Menschen strebe (Cabet 
1841: 1). Geprägt vom positiven 
Menschenbild der Aufklärung und 
den Ideen der französischen 
Revolution erläutert Cabet, dass nicht 
nur die Natur ihre Güter gleichmäßig 
verteilt, so dass für alle das 
Notwendige vorhanden ist, sondern 
dass auch das Teilen – die 
kommunistische Gemeinschaft – zutiefst natürlich sei. Ungleichheit verletze dieses „natürliche 
Gesetz“. Gesellschaftlicher und moralischer Mangel seien stets das Resultat schlechter sozialer 
und politischer Organisation und damit der Umstände. Der vernunftbegabte und durch Erfahrung 
und Bildung vervollkommnungsfähige Mensch strebe jedoch danach, in der von der Natur 

Der in eine Handwerkerfamilie hineingeborene Étienne 
Cabet (1788-1856) promoviert in Rechtswissenschaften 
und arbeitet als Anwalt, bevor er sich dem gegen die 
Restauration agierenden Geheimbund Charbonnerie 
anschließt. Er ist an der Julirevolution in Frankreich 
beteiligt und avanciert unter Louis Philippe zunächst zum 
Gouverneur von Korsika. 1831 wird er auf Grund 
republikanischer Umtriebe abgesetzt und entwickelt sich 
vom bürgerlichen Republikaner zum Sozialisten. Er 
gründet den oppositionellen Le Populaire (1833-1835), 
der für soziale Gerechtigkeit und Gleichheit eintritt. Das 
Blatt wird verboten, Cabet geht in die Emigration. Er lebt 
zunächst in Belgien, dann für fünf Jahre in London, wo er 
auch Robert Owen und dessen Ideen kennenlernt (Cabet 
1847a; 1847b). Im Exil entstehen unter anderem eine 
Populärgeschichte der französischen Revolution sowie 
die Voyage et aventures de Lord Villiam Carisdall en Icarie 
(1840), später Voyage en Icarie (1842). Cabet kleidet 
seinen Plan, sozialistische Strukturen in Frankreich 
aufzubauen, in das Medium des utopischen Romans. 
Verbreitung findet sein System im neu gegründeten Le 
Populaire de 1841 (1841-1851). Die Zeitung wird zum 
zentralen Träger der Grundlagen des ikarischen 
Kommunismus. 



 74 

vorgesehenen egalitären Menschheitsfamilie in Gütergemeinschaft („communauté des biens“) 
zu leben (Cabet 1841: 2-4). Im Anschluss an diese Diagnose schildert Cabet, wie das 
kommunistische System auf sozialer, rechtlicher und wirtschaftlicher Ebene aufzubauen ist und 
erläutert dessen Vorzüge (Cabet 1841: 5-7, 8). Gewalt als Mittel zur Durchsetzung dieses neuen 
Systems lehnt er strikt ab. Vielmehr muss der Kommunismus als Resultat des Volkswillens, aus 
einem demokratischen Entscheid heraus, entstehen (Cabet 1841: 9-10). Die Demokratie 
repräsentiert für ihn das Übergangssystem zur neuen Gesellschaft (Cabet 1841: 11).  

Abgesehen von einer metaphysischen Konzeption von Natur fehlen diesem Text weitere Bezüge 
zu Religion oder Christentum. Dem Etikett trägt lediglich die Tatsache Rechnung, dass jeder Satz 
mit der Formel „Ich glaube“ bzw. „Ich glaube nicht“ beginnt. Inhaltlich lässt sich das Crédo als 
weltlich klassifizieren. Cabets Konzeptionsarbeit von Kommunismus ist damit allerdings 
keineswegs abgeschlossen. In seinem ebenso im Exil entstandenen, etwa zeitgleich 
erscheinenden utopischen Reiseroman Voyage en Icarie definiert er Gemeinschaft als 
Christentum und die Anhänger des Kommunismus als Nachfolgende Jesu Christi (Cabet 1845: 
567);73 1846 formuliert er in seinem Le vrai Christianisme suivant Jesus Christ programmatisch: 
„Le Communisme c’est le Christianisme. […] On peut même dire que le Communisme est une 
véritable Religion.”74  (Cabet 1846: 620, 627). Im deutschsprachigen Raum findet das Crédo 
bereits Anfang der 1840er Jahre, in einer eigenen Version ab 1847, Verbreitung.75 

Die Debatte über das Wesen und den Charakter des Kommunismus wird auch in 
deutschsprachigen, radikalen Exilantenkreisen weiterhin im Medium des Katechismus geführt.  

Zwischen Ende 1844 und Frühling 1845 verfasst August Hermann Ewerbeck im Rahmen der 
Programmdebatten des Bundes der Gerechtigkeit einen Kommunistischen Katechismus. Dabei 
handelt es sich um ein Fragment, das zunächst verloren ging – eine Kopie des Teilmanuskripts 
tauchte bei einer polizeilichen Razzia 1846 in Berlin bei einem Tischlergesellen auf und wurde erst 
1968 wiederentdeckt (Hundt 1979: 311-312).  

 

 
73  „La communauté c’est le Christianisme. Jésus-Christ lui-même a non-seulement problamé, prêché, 

commandé la Communauté comme conséquence de la fraternité, mais il l’a pratiquée avec ses Apôtres. […] 
Les Communistes actuels sont donc les Disciples, les Imitateurs et les Continuateurs de Jésus-Christ.” Diese 
Programmatik wurde 1845 hinzugefügt und beibehalten. In der Vorausgabe von 1840 sowie der Ausgabe 
von 1842 findet sie sich noch nicht. 

74  „Der Kommunismus ist nichts anderes als das wahre Christentum. […] Man kann sogar sagen, dass der 
Kommunismus eine wahre Religion ist.“ Allerdings sind die religiösen Wurzeln der Ikarier bislang stark 
unterschätzt worden (Strube 2016: 87). In der akademischen Forschung wurden die Ikarier etwa als 
Primärbeispiel für eine neu aufkommende säkulare Gruppe ohne religiöse Bezüge gedeutet (Guarneri 1985: 
65-81; Sutton 1997: 283). Aus religionswissenschaftlicher Sicht hängt dies wesentlich mit zwei Aspekten 
zusammen: Erstens mit der – ahistorischen – Annahme, dass die symmetrische religiös/säkular-
Unterscheidung bereits epistemologisch etabliert und damit als Unterscheidungsgerüst gängig gewesen sei 
sowie, zweitens, mit einem institutionell verankerten Religionsverständnis, welches Religion mit kirchlichem 
Christentum gleichsetzt und den Frühsozialismus auch deshalb als per se säkulare Bewegung identifiziert. 

75  Übersetzungen seines Glaubensbekenntnisses sind in den Schriften deutscher Frühsozialisten bereits ab 
1842 zu finden (Cabet 1979: 571). 



 75 

Ewerbecks kommunistische Grund-
legung besteht aus insgesamt 84 
Artikeln in Frage-und-Antwort-
Format, von denen ein Großteil, 
Frage 18 bis 84, überliefert sind, 
wozu auch Ewerbecks Auseinan-
dersetzung mit Religion zählt 
(Artikel 35 bis 47).  

Diese Auseinandersetzung beginnt 
mit einer Verhältnisbestimmung 
von Religion und Privateigentum, 
wobei Ewerbeck stets den 
bestimmen Artikel verwendend von der Religion spricht. Diese Religion wird als 
Plausibilisierungsinstrument der bestehenden Verhältnisse definiert: Sie „heilige“ das 
Privateigentum und sei deshalb die auch ökonomische „Rechtfertigung der verkehrten Welt in 
der wir leben“ (Ewerbeck 1979: 325). Ewerbeck betont den konstruierten Charakter und 
formativ-kreativen Aspekt der Religion als Imagination einer besseren Welt, die der Mensch in 
Reaktion auf die schlechte Gesellschaft erfindet. Die daraus resultierende Individual- oder 
Privatreligion findet im Privaterwerb und -genuss ihre zeittypische Entsprechung – allerdings als 
„verkehrte[s] Bewußtsein“ (Ewerbeck 1979: 326). Die verbleibenden Fragen des 
Religionsabschnitts behandeln die Entstehung der Religion und ihre Ausgestaltung in der 
bestehenden Gesellschaft. Entstanden sei sie im Wesentlichen als psychologische Reaktion des 
Menschen auf sich selbst: In der Selbstauseinandersetzung habe der Mensch seine guten und 
schlechten Eigenschaften externalisiert und auf Götterfiguren projiziert. Der 
Projektionsmechanismus wirkt auch, wo der Mensch seine Laster als „Götzen“ verbrämt, also als 
vermeintliche Tugenden wie „Ehre“ oder „Vaterlandsliebe“ „verehrt“ (Ewerbeck 1979: 327). In 
Übertragung religiöser Sprache und assoziativ-moralisierend kommt Ewerbeck am Ende seiner 
Ausführungen zur Religion damit noch einmal auf das Phänomen der Heiligung zurück, ohne den 
Heiligkeitsbegriff näher zu qualifizieren. „Religion“ wird dabei zur Metapher für eine 
psychologische Strategie, mit der Individuen und Gesellschaft ihre Unzulänglichkeiten auch vor 
sich selbst verschleiern (Ewerbeck 1979: 327).  

Ewerbecks Text weist Bezüge zu Sozialtheorie, Ökonomietheorie und Gesellschaftstheorie des 
frühen Kommunismus auf (Meiser 1984: 41-42). Die zeittypische Analyse des Zusammenhangs 
von Religion und Ökonomie deutet sich etwa in der zentralen Thematisierung des Geldes an, 
ohne dass Ewerbeck eine eigene Geldtheorie vorlegt. Auch die Nähe seiner Formulierungen zur 
zeitgenössischen Religionstheoriedebatte ist kein Zufall. Feuerbachs 1841 erschienenes Wesen 
des Christentums war den Mitgliedern des Bundes der Gerechtigkeit bestens bekannt; Ewerbeck 
und Marx trafen sich mehrfach im Bund der Gerechtigkeit und Elemente von Marx’ 1844 
erschienener Einleitung Zur Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie gingen in den 

Der aus einem Akademikerhaushalt stammende August 
Hermann Ewerbeck (1816-1860) studiert von 1835 bis 
1839 in Berlin Medizin und Philosophie und schließt mit 
einer medizinischen Promotion ab. Von linkshegelianischen 
Ideen beeinflusst, begibt er sich von Berlin ins radikale 
Milieu in Paris, wo er bald in führender Position im Pariser 
Flügel des Bundes der Gerechtigkeit tätig ist. In dieser 
Stellung ist Ewerbeck hervorragend in internationale 
frühsozialistische Kreise vernetzt. Neben der Bekanntschaft 
mit Marx arbeitet er mit Weitling zusammen, übersetzt 
Proudhon und Cabet ins Deutsche sowie Feuerbach und 
später Marx’ und Engels’ Manifest ins Französische, 
entwirft die Statuten des Bundes mit und ist maßgeblich an 
dessen programmatischen Debatten beteiligt. 



 76 

Ewerbeck’schen Katechismus ein. Mit der Verwendung des Heiligkeitsbegriffs befand er sich auch 
terminologisch am Puls der linkshegelianischen Religionskritik. Im Oktober 1844 war Johann 
Caspar Schmidts, alias Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum bei Otto Wigand in Leipzig 
erschienen,76 in welchem er die Kritik der Religion als Kritik des Heiligen (re)formulierte und damit 
das Verständnis von Religion und dementsprechend den Bezugsrahmen der Religionskritik 
immens erweiterte. 

Zwei Jahre später – zwischenzeitlich war Weitlings Evangelium eines armen Sünders bei Jenni, 
Sohn, in Bern erschienen und wieder verboten worden – veröffentlicht der ebenfalls im radikalen 
Exilantenkreis aktive Moses Hess in den in Darmstadt erscheinenden und wenig später der Zensur 
unterliegenden Rheinischen Jahrbüchern zur gesellschaftlichen Reform ein Kommunistisches 
Bekenntnis in Fragen und Antworten (1846).  

Bereits 1844 hatte er erste Fragen 
und Antworten entworfen, die im 
Pariser radikal-sozialistischen Emi-
granten-Wochenblatt Vorwärts 77  in 
zwei Teilen am 21. und 28. Dezember 
1844 anonym erschienen waren. Der 
erste Teil enthielt dreizehn Fragen 
und Antworten zum Thema Arbeit 
und Genuss. Hess analysierte darin 
die Bedingungen der Arbeit (auch: 
„Zwangsarbeit“) unter den 
zeitgenössischen Produktionsver-
hältnissen und forderte die freie 
Entfaltung der menschlichen 
Tätigkeit (Hess 1975a: 3-4). Der 
zweite Teil formulierte in 26 Fragen 
und Antworten Ansätze einer 

 
76  Das Buch muss auf 1845 nachdatiert worden sein, denn Friedrich Engels erwähnt es bereits in seinem Brief 

an Marx von Mitte November 1844: „Du wirst von dem Stirnerschen Buch ,Der Einzige und sein Eigenthum‘ 
gehört haben, wenn es noch nicht da ist. Wigand schickte mir die Aushängebogen, die ich mit nach Köln 
nahm und bei Heß [Moses Hess: AK] ließ“ (Engels 1963a: 11). 

77  Der in Paris herausgegebene Vorwärts (ab Juli 1844 mit dem Untertitel Pariser Deutsche Zeitschrift) ist nicht 
zu verwechseln mit der deutschen, ab 1876 erscheinenden sozialdemokratischen, bzw. der seit 1893 
existierenden schweizerischen gleichnamigen Zeitschrift. Der Pariser Vorwärts erschien von 1844 bis 1845 
zweimal wöchentlich in einer Auflage von ca. 1000 Exemplaren (Adler 1885: 98). Gegründet von dem 
Dramaturgen Heinrich Börnstein und dem Publizisten Adelbert von Bornstedt nahmen Karl Marx und 
zunächst auch Arnold Ruge, nachdem deren Deutsch-französische Jahrbücher nach nur einer Ausgabe 
eingestellt wurden, Einfluss auf die Gestaltung der Zeitung. Damit rückte das Blatt peu à peu in die radikale 
sozialistische Richtung. Neben Marx und Engels veröffentlichten Heinrich Heine, Georg Herwegh, Mikail 

Der aus einer jüdisch-orthodoxen Kaufmannsfamilie 
stammende Bonner Publizist Moses Hess (1812-1875) 
studiert zunächst Philosophie, bevor er wie viele Radikale 
schriftstellerisch und im Zeitungswesen tätig wird. Hess ist 
an allen relevanten radikalen Organen und 
Organisationen der Zeit maßgeblich beteiligt. Er ist 
Mitinitiator der Rheinischen Zeitung, die sich zur ersten 
sozialistischen Tageszeitung in Köln entwickelt. Der 
Herausgeberposten bleibt ihm auf Grund seiner 
Sympathien für die gütergemeinschaftlichen Ideen der 
französischen Frühsozialisten Henri Saint-Simon und 
Charles Fourier verwehrt. Das typische Leben eines 
frühsozialistischen Exilanten führend, lebt er in Belgien 
und Frankreich, von wo aus er als Korrespondent der 
Rheinischen Zeitung fungiert, sowie in der Schweiz. Er ist 
führend im Pariser Flügel des Bundes der Gerechtigkeit. 
Nach dem Scheitern der 1848er Revolution und dem 
Erstarken des Antisemitismus widmet er sich publizistisch 
Fragen nach der Zukunft des Judentums; sein Rom und 
Jerusalem (1863) gilt als Initialwerk des Zionismus. Hess 
stirbt 1875 im Pariser Exil, seine Gebeine werden 1961 
nach Jerusalem überführt. 



 77 

Geldtheorie (sechs Fragen), die in ausführlicher Form ein Jahr zuvor die erste Ausgabe der 
Rheinischen Jahrbücher eröffnet hatte und exemplifizierte das Verhältnis von Besitz und Freiheit 
(20 Fragen).78 An dieser sollte sich Karl Marx später kräftig bedienen. Hierbei waren Anleihen an 
den führenden französischen Sozialtheoretiker und Frühsozialisten Pierre-Joseph Proudhons 
spürbar: Der Privateigentümer wurde bei Hess zum Dieb und sogar Mörder, welcher durch seinen 
Besitz anderen die Lebensgrundlage raube (Hess 1975b: 3-4).  

Während den Fragen und Antworten ein Paragraph zu Religion fehlte, ist Hess‘ Kommunistisches 
Bekenntnis von 1846 um drei Paragraphen erweitert, welche den allmählichen Übergang zur 
kommunistischen Gesellschaft, die (Liebes-)Ehe sowie die Stellung von Religion in dieser 
Gesellschaft verhandeln. Die erste Frage des letzten Abschnitts „Von der Religion“ steht scheinbar 
in der Tradition von Bekenntnisreligion und Katechismus, wenn es heißt „Welche Religion sollen 
wir Alle bekennen?“, propagiert dann aber der Konzeption Weitlings folgend eine 
überkonfessionelle „Religion der Liebe und Menschlichkeit“ (Hess 1846: 166). In den folgenden 
Fragen skizziert Hess einen eigenen Entwurf christlicher Dogmatik. Seine Menschheitsreligion ist 
eine anthropologische Tatsache, die allerdings nach dem Christentum modelliert wird und als 
deren Ziel die „Glückseligkeit aller Menschen durch Liebe, Freiheit und Gerechtigkeit“ angegeben 
wird. Noch nicht erreicht ist dieses Ziel, weil das Christentum seinen Akzent irrtümlicherweise auf 
das menschliche Leiden – verbildlicht im „gekreuzigten Menschensohn“ – und die Hoffnung auf 
ein Ende dieses Leidens in himmlischer Gottseligkeit setzt, anstatt den „Himmel auf Erden“ zu 
verwirklichen (Hess 1846: 167). 

Auch in Hess‘ Anthropologie ist der Mensch Produkt der gesellschaftlichen Verhältnisse. Die 
Erbsünde wird explizit abgelehnt, anstatt dessen ist es das Geld, welches das schlechte Wesen 
der Welt ausmacht (Hess 1846: 168). In Übertragung christlicher Termini wird bei Hess der 
Mammon zum Teufel, der Teufel zur bildlichen Vorstellung des Geldwesens und die Hölle zur 
Geldherrschaft; Gott hingegen ist die in Liebe vereinigte Menschheit. Hess‘ universale Religion 
der Liebe und Humanität bildet die Basis seines kommunistischen Bekenntnisses; seine 
Menschheitsreligion ist die Erfüllung des Christentums. Der Katechismus schließt mit dem 
Versprechen, dass der Himmel auf der Erde sein wird, sobald die kommunistische Gesellschaft 
Verwirklichung findet (Hess 1846: 168-169). 

Richtungsdiskussionen in Rundschreiben und auf Kongressen: Der Bund der 
Kommunisten definiert sein Verhältnis zur „religiösen Partei“ 
Weder Ewerbecks Kommunistischer Katechismus noch Hess’ Kommunistisches Bekenntnis 
scheinen den Mitgliedern ein angemessenes Programm für die Grundlegung des Bundes der 
Gerechtigkeit zu liefern. Deren Kritik richtet sich allerdings auf die Inhalte, nicht auf formale 

 
Bakunin, Hermann Ewerbeck, Moses Hess u.a. regelmäßig im Vorwärts, aber Marx’sche Ideen begannen das 
Blatt bald zu dominieren. Zur Geschichte der Zeitschrift im Detail: Grandjonc (1974). 

78  Auf seine Autorschaft weist Hess in einem Brief an Marx vom 17. Januar 1845 hin und bittet Marx, den Text 
zu anonymisieren (Hess 1975c: 451). 



 78 

Aspekte der Texte. Obwohl insbesondere Hess‘ christlich-dogmatische und romantische 
Fundierung des Kommunismus auf Ablehnung stößt, sind die Frage-Antwort-Form und das Etikett 
Katechismus kein Gegenstand kritischer Reflexion. Im Gegenteil: Im Sommer/Frühherbst 1846 
befindet sich der Pariser Flügel des Bundes in einer Krise. Ewerbeck hatte sich aus der 
Vorstandsarbeit zurückgezogen, wie er Marx in einem Brief berichtete (Ewerbeck 1970: 395), und 
ein Beschluss erfolgt, den lokalen Leitungssitz von Paris nach London zu verlegen und unter die 
Führung der dortigen Bundesgenossen Karl Schapper, Joseph Moll und Heinrich Bauer zu stellen 
(Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei 1970: 
1053, Fußnote 114). Ein Rundschreiben der Leitung des Bundes der Gerechtigkeit – der 
„Volkshalle“ – vom November 1846 informiert die Mitglieder über die Veränderungen und ruft 
zur Mitarbeit an einem Programmdokument auf, das der Herstellung der politischen und sozialen 
Einheit dienen soll. Der Katechismus wird dabei als die geeignete Form zur Entwicklung einer 
allgemeinen verbindlichen Richtlinie angesehen, für die inhaltlich erstmals auch eine 
Verhältnisbestimmung zu den christlichen Strömungen des Kommunismus eingefordert wird:  

[Es] ist noch keine Einigkeit da, unser Verhältnis zur religiösen Partei sowie zu der 
radikalen Bourgeoisie ist noch nicht klar erkannt, ein einfaches kommunistisches 

Glaubensbekenntnis, das allen zur Richtschnur dienen könnte, noch nicht aufgestellt, 
und so ist es denn gekommen, daß in den verschiedenen Lokalitäten anstatt kräftig 
zusammenzuwirken wir oft einander entgegenwirkten – diesem Übelstande soll und 
muß abgeholfen werden. (Volkshalle 1970a: 431) 

Ferner lädt der Vorstand zunächst für Mai 1847 zu einem Kongress und gibt der Leserschaft drei 
Leitfragen zur Diskussion in den Lokalvereinigungen (sogenannten „Gemeinden“) sowie eine 
Verhaltensanleitung im Umgang mit Christlich-Konservativen in Preußen, Deutsch-Katholiken, 
protestantisch-aufklärungstheologischen Lichtfreunden sowie Anhängern Charles Fouriers mit 
auf den Weg. Deren Reformbestrebungen stützten das alte System, anstatt es zu erneuern. 
Darüber hinaus „entstellen“ besonders die „Fourieristen“ den Kommunismus, unter anderem 
durch ihr „lächerliches Streben, sich als die wahren Christen hinzustellen“ (Volkshalle 1970a: 432-
433). Der Nachdruck, mit dem das Rundschreiben schließlich zur Einheit aufruft (Volkshalle 
1970a: 435), verweist auf die Pluralität der kommunistischen Bewegung sowie den Einfluss 
christlicher Strömungen. Die den Mitgliedern kommunizierten Diskussionsfragen betreffen 
neben einer Klärung des Verhältnisses von Proletariat und Bourgeoisie (Frage 1) denn auch die 
Aufforderung zur Verhältnisbestimmung zu religiösen (Frage 2) sowie anderen Gruppierungen 
der kommunistischen Bewegung (Frage 3). Die Mitglieder sollen eruieren, ob eine Annäherung 
an diese Gruppen „ratsam“ und „wünschenswert“ sei, und wenn ja, wie diese am „leichtesten 
und sichersten“ zu bewirken wäre (Volkshalle 1970a: 435-436). Zwar kartiert der Vorstand der 
„Volkshalle“ die kommunistische Landschaft und macht keinen Hehl aus seiner Abneigung gegen 
Deutsch-Katholiken und Lichtfreunde, Fourieristen sowie Christlich-Konservative, wünscht aber, 
„erst die Gesinnungen der Mitglieder zu erfahren […], ehe wir eine bestimmte Richtung 
einschlagen.“ (Volkshalle 1970a: 435-436) Ende 1846 ist noch alles offen. 



 79 

Die Mitglieder sind mit den 
Diskussionsfragen nicht sehr 
schnell vorangekommen. Aus 
einem Schreiben des Londoner 
kommunistischen Korrespon-
denzkomitees an das Komitee in 
Brüssel vom November 1846 
geht hervor, dass sich kirchliche 
und christliche gegen kommuni-
stische Gruppen („Vereine“) – 
beide werden nun als Gegensatz präsentiert – zu formieren begönnen, nachdem sich 
kommunistische Agitatoren Rededuelle mit den Mitgliedern christlicher Arbeitervereine geliefert 
hätten (Korrespondenzkomitee 1970: 436-439). Im Februar 1847 – Marx und Engels sind 
inzwischen in den Bund der Gerechtigkeit eingetreten (Hundt 1993: 277-284) – erscheint ein 
weiterer Aufruf, in welchem sich der Vorstand über mangelnde Rückmeldungen beschwert und 
als dringlichste Aufgabe wiederholt die Erarbeitung eines „kurze[n] kommunistische[n] 
Glaubensbekenntnis“ fordert,  

das in allen europäischen Sprachen gedruckt und in alle Länder verbreitet wird. 
Dieses ist ein besonders wichtiger Punkt, und wir bitten Euch, die unten 

folgenden und hierauf Bezug habenden Fragen mit der größten Aufmerksamkeit zu 
diskutieren, damit wir endlich einmal über das, was wir wollen, völlig klar werden. […] 
Die Kommunisten bilden leider noch immer keine feste Partei, haben noch keine 
gewissen festen [sic] Anhaltspunkte und schließen sich daher nur zu oft […] anderen 
Parteien an. […] Dieses muß anders werden. (Volkshalle 1970b: 452-453) 

Der Parteibegriff beginnt sich als Eigen- und Fremdbezeichnung in der Debatte durchzusetzen. 
Konzeptuell mag „Partei“ dabei noch als lose „Gesinnungsgemeinschaft“ konnotiert sein, deren 
Ziele zwar „politisch“ sind, die aber keine parlamentarische Organisationsform bezeichnet oder 
voraussetzt (Beyme 1978: 697, 726-727). Gleichwohl zeichnet sich mit dem überregionalen 
Geltungsanspruch sowie der Dringlichkeit, mit der die Abfassung dieses Glaubensbekenntnis in 
Abgrenzung zu anderen „Parteien“ belegt wird, die Entstehung eines „Terrains“ ab, das sich 
verschiedene „Konkurrenten teilen“ (Eßbach 1988: 178). 

Als Inspiration gibt der Vorstand der Mitgliedschaft erneut drei Fragen mit auf den Weg: „Was ist 
Kommunismus und was wollen die Kommunisten? Was ist Sozialismus, und was wollen die 
Sozialisten? Auf welche Weise kann die Gemeinschaft am schnellsten und leichtesten eingeführt 
werden?“ (Volkshalle 1970b: 456).79 Mit diesen Fragen wird der Differenzierungsprozess von 

 
79  Die ergänzende Erläuterung unterscheidet Kommunismus und Sozialismus wie folgt: Das System 

Kommunismus baue auf der Idee des Allgemeinguts auf; hier arbeitet (produziert) jeder nach seinen 
Fähigkeiten und genießt (konsumiert) nach seinen Kräften. Ziel ist die vollkommene Überwindung der alten 
gesellschaftlichen Ordnung. Der Sozialismus hingegen beschäftigte sich mit dem Verhältnis der Menschen 

Das Kommunistische Korrespondenz-Komitee war Anfang 
Februar 1846 von Karl Marx, Moses Hess und Friedrich Engels 
in Brüssel mit dem Ziel gegründet worden, die politische und 
ideologische Identität der entstehenden, internationalen, 
kommunistischen Bewegung zu formen. Zu Beginn nahm auch 
Wilhelm Weitling an den Sitzungen teil, überwarf sich aber im 
März 1846 mit Marx und Engels (Seidel-Höppner 2018: 56-57). 
Ähnlich wie der Bund der Gerechtigkeit ist auch das Komitee 
geheimbündlerisch organisiert. Über Korrespondenzbüros in 
Köln, Paris und London entsteht ein transnationales Netzwerk, 
über das schließlich der Kontakt mit dem Bund der 
Gerechtigkeit geknüpft wird. 



 80 

Kommunismus und Sozialismus zunächst diskursiv implementiert, bevor er auf dem Kongress im 
Frühsommer 1847 in der Umbenennung des Bundes der Gerechtigkeit in Bund der Kommunisten 
auch namentlich vollzogen wird.  

Vom 2. bis 9. Juni 1847 findet in London der erste Kongress des Bundes der Kommunisten statt. 
Er steht unter dem Motto: „Proletarier aller Länder, vereinigt euch!“ Die Bezeichnung Kongress 
mag den Eindruck erwecken, als habe es sich hier um eine große öffentliche Zusammenkunft 
gehandelt. Dies ist nicht der Fall, denn auch der Bund der Kommunisten war eine politische 
Geheimorganisation, die aus dem Verborgenen agitierte und für ihre revolutionäre und nicht 
ungefährliche Arbeit Mitglieder werben musste. Die Teilnehmendenzahl war klein (Hundt 1993: 
373).  

Auf diesem ersten Kongress wird neben einem Statutenentwurf auch der Erstentwurf des 
eingeforderten „Glaubensbekenntnisses“ diskutiert und als künftige Diskussionsgrundlage 
angenommen. Das Originaldokument ging verloren und ist lediglich als Abschrift in Engels’ 
Handschrift überliefert. 80  Der Text besteht aus 22 Fragen, die in zum Teil ausführlichen 
Erläuterungen anstelle der typischen, knapp gehaltenen Sätze beantwortet werden.  

Während Frage 1 die Lesenden direkt adressiert und dafür die Bekenntnisfrage imitiert, wenn es 
heißt: „Bist Du Kommunist?“, wirken die übrigen wie aus der Perspektive eines Lesers gestellte 
Wissensfragen, imaginieren also einen Dialog. Nacheinander wird nach den Zielen der 
Kommunisten und der Durchsetzung dieser Ziele, der Begründung und Umsetzung der 
Gütergemeinschaft sowie der Wesensbestimmung, Entstehung und Rolle des Proletariats 
gefragt. Die Antworten referenzieren auf fundamentale kommunistische Prinzipien wie die 
Freiheit der Menschen und die Überwindung des Privateigentums zu Gunsten der Errichtung der 
Gütergemeinschaft. Im Abschnitt zur Entstehung des Proletariats und des Kommunismus als 
Folge der gesellschaftlichen Entwicklung im 19. Jahrhundert spiegelt sich die kommunistische 
Geschichtsteleologie, in der der Kommunismus – verstanden als Lehre der Befreiung des 
Proletariats – zum notwendigen Resultat einer historischen Entwicklung wird (Fragen 9 und 13). 
Die Fragen 14 bis 20 beschäftigen sich mit der Durchsetzung der gütergemeinschaftlichen 

 
untereinander, ohne ein neues System errichten zu wollen. Und dies macht den Hauptkritikpunkt aus: Er 
„flickt“ und „klebt“ lediglich die „Risse“ des alten Systems. Zudem sei der Term unscharf. Er umfasse „alle 
Gefängnis-Verbesserungs-Erfinder, Armenhäuser-, Spitäler- und Suppenanstalten-Errichter“ und damit „alle 
seichten Köpfe, alle Liebesduseler, alle Kerls, die gern etwas tun möchten, aber keinen Mut zur Tat besitzen.“ 
Oberstes Gebot sei daher, sich gegen Begriffsverwischung zu verwahren (Volkshalle 1970: 456). 

80  Dies und die Tatsache, dass das Transkript vermeintlich Friedrich Engels’ Stil reflektiert, hat die Forschung 
vermuten lassen, Engels sei der alleinige Autor des Entwurfs. Dies ist fraglich. Erstens ist der Entwurf von Carl 
Schill (Deckname von Karl Schapper) und Heide (Deckname von Wilhelm Wolff) im Namen und Auftrag des 
Bundes unterzeichnet. Dies spräche dafür, dass es sich um ein Gemeinschaftsprojekt handelte, das vor allem 
deshalb an Engels’ Stil angelehnt war, weil dieser die Mitschrift in seiner eigenen Sprache verfasste (Hunt 
1974: 187). Zweitens legte Engels einige Monate später die Grundsätze des Kommunismus vor, die dezidiert 
als Gegenentwurf gedacht waren. Unbestritten ist, dass Engels maßgeblich an der Programmdebatte 
beteiligt und vermutlich federführend in der Formulierung einiger Artikel des Kommunistischen 
Glaubensbekenntnisses war (Hundt 1993: 310). Vermutlich handelt es sich dabei am ehesten um ein 
Kompromissdokument (Schraepler 1972: 201). 



 81 

Gesellschaft, in welcher in einer Übergangszeit mit demokratischer Staatsverfassung die 
bestehenden Eigentumsverhältnisse peu à peu abgeschafft werden. Die vorletzte Frage entwirft 
die kommunistische Gesellschaft als transnationale Gemeinschaft, in der Nationalitäten ebenso 
wie Klassen aufgehoben sind.  

Die finale Frage lautet: „Verwerfen die Kommunisten die bestehenden Religionen?“ Antwort: 
„Alle bisherigen Religionen waren der Ausdruck geschichtlicher Entwicklungsstufen einzelner 
Völker und Volksmassen. Der Kommunismus ist aber diejenige geschichtliche Entwicklungsstufe, 
die alle bestehenden Religionen überflüssig macht und aufhebt.“ (Bund der Kommunisten/Engels 
1970: 475) Mit der Verwendung des Plurals wird hier ein empirischer, kein theoretischer 
Religionsbegriff zugrunde gelegt, mit dem die realen Religionen als spezifische Produkte 
bestimmter Gesellschaftsformen charakterisiert und historisiert werden.  

Nach dem Bundeskongress versendet der Vorstand den Entwurf zur weiteren Diskussion an die 
verschiedenen Bezirke und Kreise 81  und fordert die Lokalgemeinden auf, den Entwurf zu 
diskutieren und allfällige Änderungen anzumelden, damit diese auf dem nächsten Kongress, der 
„das Glaubensbekenntnis definitiv abfassen wird“ vorgelegt werden können (Zentralbehörde des 
Bundes der Kommunisten 1970b: 488). Zusätzlich wird der Text in der Kommunistischen Zeitschrift, 
welche als bundeseigenes Organ vorgesehenen war, aber lediglich in einer Probeausgabe 
erscheint, als „Richtschnur“ beworben. Erläuternd heißt es dazu: 

Es war unsere Absicht, hier ein kurzes und für alle leicht faßliches 
kommunistisches Glaubensbekenntnis einzuschalten, und der Entwurf eines 

solchen ist auch bereits geschrieben. Da dieses Glaubensbekenntnis nun künftighin 
unserer Propaganda als Richtschnur dienen soll, folglich von der höchsten Wichtigkeit 
ist, so hielten wir es für unsere Pflicht, diesen Entwurf unseren Freunden auf dem 
Festlande zuerst zuzuschicken, um ihre Ansichten darüber zu vernehmen. Sobald wir die 
Antworten von unseren Freunden erhalten haben, werden wir die nötigen 
Abänderungen und Zusätze machen und es in die folgende Nummer einrücken. […] [I]n 
unserem Glaubensbekenntnis werden wir erklären, was wir sind und was wir wollen. 
(Schapper 1847: 3-4) 

Ein zusätzliches Rundschreiben vom 9. Juni 1847 setzt die Mitglieder vom Verlauf und den 
Beschlüssen des Kongresses in Kenntnis. Der Großteil des Schreibens ist Standortberichten 
gewidmet, wobei ausführlich auf innere Streitigkeiten und Spaltungen eingegangen wird, die 
wesentlich zur Umbenennung des Bundes beigetragen haben. „Gerechtigkeit“ als 
programmatisches Ziel schien politisch unspezifisch und somit als identitätsgebende Bezeichnung 
ungeeignet, denn:  

 
81  Die Materialien wurden offenbar an Bundesmitglieder in insgesamt zehn Städten in Frankreich, Belgien, 

Deutschland, Schweden und der Schweiz versendet. Zudem wurden zu Propagandazwecken zwei 
Abgesandte in die USA sowie je einer nach Norwegen, Deutschland und die Niederlande geschickt 
(Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten 1970a: 530). 



 82 

Wir aber zeichnen uns nicht dadurch aus, daß wir Gerechtigkeit überhaupt 
wollen, was jeder von sich behaupten kann, sondern dadurch, daß wir die 

bestehende Gesellschaftsordnung und das Privateigentum angreifen, dadurch daß wir 
die Gütergemeinschaft wollen, dadurch, daß wir Kommunisten sind. (Kongress des 
Bundes der Kommunisten 1970: 481) 

Angesichts der Tatsache, dass Spaltung und Umbenennung maßgeblich dem Ausschluss der 
„Schwachsinnigkeit und Unklarheit solcher Gefühlsmenschen“ dient, die „nur in der Religion ihre 
schließliche Befriedigung finden kann“ (Kongress des Bundes der Kommunisten 1970: 479), 
erstaunt es, dass das Glaubensbekenntnis als ideale Form beworben wird, um „den Statuen eine 
einfachere und gleichförmigere Gestalt“ zu geben und zugleich eine „genauere Bestimmung der 
Stellung jeder einzelnen Behörde [Lokalvereinigung, AK]“ zu garantieren (Kongress des Bundes 
der Kommunisten 1970: 482). Dessen Ausarbeitung wird noch einmal als „Schritt von der 
höchsten Wichtigkeit“ hervorgehoben und die Bundesmitglieder auch über diesen Kanal dazu 
aufgefordert, den dem Schreiben beigefügten Text zu kommentieren. Dieser ist als zumindest 
mittelfristig gebräuchliches Orientierungspapier gedacht, denn „ein Glaubensbekenntnis, das 
nach wenigen Jahren und vielleicht Monaten schon nicht mehr zeitgemäß, nicht mehr im Sinne 
der Majorität sei, [müßte] ebenso schädlich wirken […], wie ein brauchbares Glaubensbekenntnis 
nützlich“ (Kongress des Bundes der Kommunisten 1970: 484).  

An keiner Stelle der referenzierten Korrespondenzen und Informationsschreiben wird auf 
formale Aspekte des Programmdokuments eingegangen. Weder erfolgt eine kritische Reflexion 
noch eine Erläuterung des Begriffsgebrauchs „Glaubensbekenntnis“, was angesichts der 
Abgrenzungsbestrebungen zu christlichen Gruppierungen sowie die in dem Rundschreiben vom 
9. Juni ansonsten vorgenommenen Erläuterungen sämtlicher Begriffe und Entscheidungen 
bemerkenswert ist. Im Sommer 1847 ist die Betitelung „Glaubensbekenntnis“ für das 
Grundsatzpapier der kommunistischen Bewegung für den Vorstand immer noch 
unproblematisch. 

In einigen Gemeinden hat es allerdings kritische Diskussionen gegeben. Ein zwei Monate später 
versendeter Rundbrief vom 14. September 1847 beklagt sich zunächst über mangelnde 
Rückmeldungen und geringe finanzielle Unterstützung. Der Berichtsteil informiert knapp über 
Reaktionen der Lokalgemeinde L – vermutlich Leipzig – auf das Glaubensbekenntnis: 

Zuerst glaubt die Gemeinde in L[eipzig], daß es notwendig sei, das 
Glaubensbekenntnis wissenschaftlicher und allen Klassen der Gesellschaft 

angemessener zu gestalten. – Sie schlägt eine fast gänzliche Umänderung vor und gibt 
die Gründe hierfür an. Die vorgeschlagenen Abänderungen werden wir dem nächsten 
Kongreß zur Beratung vorlegen. Mit den meisten der im Briefe angeführten Punkte ist 
die Zentralbehörde einverstanden. (Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten 
1970a: 533)  

Weitere Debatten über das Glaubensbekenntnis werden für die Lokalvereinigungen in Lyon und 
Paris sowie Brüssel und London erwähnt, aber nicht weiter ausgeführt (Zentralbehörde des 



 83 

Bundes der Kommunisten 1970a: 535, 539). Ob die Forderung nach einer „wissenschaftlichen“ 
Gestaltung des Grundlagendokuments sich auf den Titel und das Frage-Antwort-Schema bezog, 
muss offenbleiben. Dagegen spricht, dass das katechetische Format weiterhin in Gebrauch bleibt. 

Intrigen, Friedrich Engels‘ Unbehagen und die Umbenennung von 
Glaubensbekenntnis in Manifest 
Auch Moses Hess muss federführend an der Programmdiskussion beteiligt gewesen sein und 
dem Pariser Flügel des Bundes einen verbesserten Entwurf unterbreitet haben. Dies geht 
jedenfalls aus einem Brief von Friedrich Engels, welcher sich in dieser Zeit ebenfalls in Paris 
aufhielt, an Karl Marx von 25./26. Oktober 1847 hervor. Engels macht darin seine Führungsrolle 
innerhalb der Pariser Zelle geltend82 und schildert genüsslich eine Intrige gegen Moses Hess und 
dessen „gottvoll verbessertes“ Glaubensbekenntnis: 

 Dem Mosi hab‘ ich, ganz unter uns, einen höllischen Streich gespielt. Er hatte 
richtig ein gottvoll verbessertes Glaubensbekenntniß* durchgesetzt. Vorigen 

Freitag [22. Oktober 1847: AK] nun nahm ich dies im Kreise vor, Frage für Frage, und war 
noch nicht an der Hälfte angekommen als die Leute sich für Satisfaits erklärten. Ohne 
alle Opposition ließ ich mich beauftragen ein neues zu entwerfen, was nun nächsten 
Freitag [29. Oktober 1847: AK] im Kreis wird diskutirt und hinter dem Rücken der 
Gemeinden nach London geschickt werden. Das darf aber natürlich kein Teufel merken, 
sonst werden wir Alle abgesetzt, und es gibt einen Mordscandal. (Engels 1979: 114-
115) 

Nachdem Engels in einer Kreissitzung Hess‘ überarbeitete Version Stück für Stück dekonstruiert 
hatte, erhält er den Auftrag zu einem Neuentwurf. Hess‘ Überarbeitung (sie ist nicht erhalten 
geblieben83) lässt er für die weitere Kommunikation mit der Zentralbehörde in London unter den 
Tisch fallen. Die Diskussionen um den Entwurf werden in Paris allerdings mindestens bis zu Engels‘ 
Abreise am 27. November fortgeführt (Engels 1963b: 104). 

Engels nennt seinen Alternativentwurf Grundsätze des Kommunismus und gibt damit 
„Katechismus“ oder „Glaubensbekenntnis“ als Titel auf, behält jedoch die Frage-Antwort-Form 
bei. Der Text muss zwischen Mitte Oktober und Ende November entstanden sein und basiert auf 
25 Fragen, die neben Definitionen vor allem die historische Entstehung und Entwicklung des 

 
82  „Bei den Straubingern [ein von Marx und Engels oftmals benutzter, abschätziger Begriff für die emigrierten 

Handwerker, die sie für intellektuell beschränkt hielten: AK] höllische Konfusion. In den letzten Tagen vor 
meiner Ankunft waren die letzten Grünianer [Anhänger Karl Grüns: AK] herausgeworfen, eine ganze 
Gemeinde, von denen aber die Hälfte wiederkommen wird. […] Ich hab‘ gleich eine Propagandagemeinde 
eingerichtet und laufe fürchterlich herum und pauke. In den Kreis bin ich gleich gewählt und hab‘ die 
Korrespondenz bekommen“ (Engels 1979 [1847]: 114-115). 

*  Es ist wahrscheinlich, dass Hess für dieses Glaubensbekenntnis auf sein Kommunistisches Bekenntnis in 
Fragen und Antworten von 1846 zurückgegriffen hat. 

83  Martin Hundt verweist auf den wahrscheinlich bestehenden Zusammenhang zwischen dem 
Glaubensbekenntnis und Hess‘ gleichzeitig erschienener Artikelserie „Die Folgen einer Revolution des 
Proletariats“ in der Deutschen-Brüsseler-Zeitung (Hundt 1993: 368). 



 84 

Proletariats (Fragen 2 bis 11), die Folgen der industriellen Revolution (Fragen 12 und 13) und die 
neue kommunistische Gesellschaftsordnung (Frage 14 bis 21) sowie Verhältnisbestimmungen 
von Kommunismus und Nationalitäten, Religionen (im Plural), Sozialisten sowie zu anderen 
„politischen Parteien“ (Fragen 22 bis 25) enthalten. In die Grundsätze fließen Formulierungen des 
Kommunistischen Glaubensbekenntnisses ein, die Antworten sind allerdings stark überarbeitet 
und wesentlich erweitert, insbesondere was die dem Text unterlegte materialistische 
Geschichtsdeutung betrifft. Im Unterschied zum Glaubensbekenntnis steht zu Beginn keine, auf 
die persönliche Überzeugung der Leserschaft Bezug nehmende Bekenntnisfrage mehr. Vielmehr 
beginnt der Text mit einer Definitionsfrage: „Was ist der Kommunismus?“ – Antwort: „Der 
Kommunismus ist die Lehre von den Bedingungen der Befreiung des Proletariats.“ Unter der 
Antwort auf die Religionsfrage Nr. 23 – „Wie wird sie [die kommunistische Organisation: AK] sich 
zu den bestehenden Religionen verhalten?“ – vermerkt Engels „bleibt“ und übernimmt damit die 
im Glaubensbekenntnis formulierten Zeilen, mit denen die Religionen für überflüssig erklärt 
worden waren (Engels 1970b: 589, 605). 

Aus der Korrespondenz zwischen Engels und Marx geht hervor, dass Marx darüber nachgedacht 
haben muss, auch das Engels‘sche Programmdokument als Glaubensbekenntnis zu bezeichnen. 
Im Nachtrag seines Briefes vom 23./24. November 1847 äußert Engels jedoch seine Zweifel und 
schlägt vor, sowohl den Titel als auch die Frage-Antwort-Form fallen zu lassen und seinen 
Entwurf, mit welchem er noch unzufrieden war, weiter zu überarbeiten: 

Überleg Dir doch das Glaubensbekenntnis etwas. Ich glaube, wir tun am besten, 
wir lassen die Katechismusform weg und titulieren das Ding: Kommunistisches 

Manifest. Da darin mehr oder weniger Geschichte erzählt werden muß, paßt die 
bisherige Form gar nicht. Ich bringe das hiesige mit [Grundsätze des Kommunismus: AK], 
das ich gemacht habe, es ist einfach erzählend, aber miserabel redigiert, in fürchterlicher 
Eile. Ich fange an: Was ist der Kommunismus? Und dann gleich das Proletariat – 
Entstehungsgeschichte, Unterschied von früheren Arbeitern, Entwicklung des 
Gegensatzes des Proletariats und der Bourgeoisie, Krisen, Folgerungen. Dazwischen 
allerlei Nebensachen und schließlich die Parteipolitik der Kommunisten, soweit sie vors 
Publikum gehört. Das hiesige ist noch nicht ganz zur Bestätigung vorgelegt, aber ich 
denke, bis auf einige ganz kleine Kleinigkeiten, es so durchzusetzen, daß wenigstens 
nichts gegen unsre Ansichten drin steht. (Engels 1963b: 107) 

Das Frage-Antwort-Schema wird von Engels eindeutig als Katechismusform identifiziert und dies 
erregt sein Unbehagen. Der Entwurf des Kommunistischen Glaubensbekenntnisses hatte Religion 
bereits für hinfällig erklärt, so dass Engels befürchten mochte, dass das Etikett „Katechismus“ 
diese Prämisse wieder invalidierte. Zudem erhoben die Grundsätze einen historischen Anspruch: 
Argumentierend und kontextualisierend „erzählen“ sie „Geschichte“ und positionieren ihre 
„Parteipolitik“, wollen jedoch keine Dogmen vermitteln. Offenbar haben Engels‘ knapp geäußerte 



 85 

Einwände Marx überzeugt,84 denn in der vorhandenen Korrespondenz zwischen beiden ist nicht 
länger von „Katechismus“ oder „Glaubensbekenntnis“ die Rede.  

Vom 29. November bis 8. Dezember 1847 findet in London der zweite Bundeskongress statt, auf 
dem die Verhandlung des Grundsatzprogramms einen wesentlichen Punkt auf der Agenda bildet. 
Allein die Dauer des Kongresses von insgesamt 10 Tagen mag ein Hinweis darauf sein, dass es 
dabei zu kontroversen Diskussionen kam. Da die Kongressdokumente nur sehr lückenhaft 
überliefert sind, können die Debattenverläufe im Einzelnen allerdings nicht rekonstruiert werden; 
auch Erinnerungen von Delegierten des Kongresses sind kaum und nur selektiv vorhanden (Hundt 
1993: 371-372).85 Die Grundsätze des Kommunismus werden schließlich angenommen und Marx 
und Engels beauftragt, auf deren Grundlage innerhalb einer Frist von vier Wochen ein Manifest 
der Kommunistischen Partei auszuarbeiten. „Partei“ erscheint hier erstmalig programmatisch im 
Titel und wird damit als Konkurrenzbegriff implementiert – auch wenn dessen Bedeutung nach 
wie vor unscharf blieb und der Begriff in der Konnotation von Strömung oder Gruppierung im 
Manifest verwendet wurde (Beyme 1978: 705, 727). Die Arbeiten zum Manifest dieser „Partei“ 
verlaufen schleppend.  

Mehr als einen Monat nach dem Bundeskongress berichtet Engels Marx in einem Brief vom 14. 
Januar 1848 entnervt von tiefen Krisen innerhalb des Bundes der Kommunisten in Paris, dessen 
Zersplitterung in Anhängerschaften von Weitling und Proudhon und von den Rangeleien der 
Mitglieder untereinander. Kurz davor auszusteigen, kündigt er an, für einen letzten 
propagandistischen Versuch auf „Londoner Papiere“ zu warten – gemeint sind wohl 
Informationen der Zentralbehörde über den zweiten Bundeskongress in London –, um sie den 
Mitgliedern als Resultate vorzulegen und den Moment propagandistisch-motivierend zu nutzen, 
denn: „Da die Kerle bis jetzt kein Resultat des Kongresses sehen werden sie natürlich vollends 
schlapp.“ (Engels 1970c: 651) In der Pluralität der Ansichten waren religiöse Einflüsse nach wie 
vor groß und angesichts der mangelnden Informationen war die rasche Ausarbeitung eines 
einigenden Programmdokuments vermutlich sehr im Sinn des Vorstands. Dieser mahnt denn 
auch in einem förmlichen Schreiben vom 25. Januar 1848 die baldige Übersendung des 
versprochenen Manifests an: 

Die Zentralbehörde beauftragt hiermit die Kreisbehörde Brüssel, dem K. Marx 
anzuzeigen, daß, wenn das ,Manifest der K[ommunistischen] Partei‘, dessen 

Abfassung er auf letztem Kongreß übernommen, nicht bis Dienstag, 1. Februar d.J., in 

 
84  Bedauerlicherweise ist Marx‘ Antwort auf Engels‘ Brief ebenso wenig überliefert wie seine zuvor 

augenscheinlich geäußerte Absicht, das Dokument als „Glaubensbekenntnis“ zu betiteln. 
85  Hundt (1993) verweist darauf, dass Marx in seiner 1860 erschienenen und damit viel später 

niedergeschriebenen Streitschrift Herr Vogt von der Annahme des Manifests berichtet. Knapp heißt es 
allerdings auch dort: „Der Kongreß, auf dem die Bundesmitglieder der Schweiz, Frankreichs, Belgiens, 
Deutschlands und Englands vertreten waren, fand statt und nach heftigen mehrwöchentlichen Debatten 
wurde das von Engels und mir abgefaßte ,Manifest der Kommunistischen Partei‘ angenommen.“ (Marx 1972: 
439) Auch dieser „Kongress“ war klein und bestand aus nicht mehr als zehn bis zwanzig Personen (Hundt 
1993: 373). 



 86 

London angekommen ist, weitere Maßregeln gegen ihn ergriffen werden. In dem Fall, 
daß K. Marx das Manifest nicht abfaßt, verlangt die Zentralbehörde augenblickliche 
Zurücksendung der ihm vom Kongreß zugestellten Dokumente. (Zentralbehörde des 
Bundes der Kommunisten 1970c: 654) 

Aus dem Brief geht hervor, dass Marx als allein verantwortlich für die Abfassung und 
Übersendung des Manifests gesehen wird. Die Mahnung lässt vermuten, dass er die Arbeit an 
dem Manuskript entweder nicht priorisiert hatte oder sich von der Aufgabe überfordert sah 
(Hundt 1993: 388; Kucynski 1995: 49; Erbentraut/Lütjen 2011: 83). Der Text muss irgendwann 
Ende Januar 1848 abgefasst oder fertiggestellt und nach London übersandt worden sein,86 wo er 
im Februar oder März 1848 gedruckt und erschienen ist. 87  Bis auf eine Seite ist das 
handschriftliche Originaldokument nicht erhalten geblieben. 

Komposition, Stil und Rhetorik des Manifests wären eine eigene Untersuchung wert, welche, 
sowohl was die religionsgeschichtlichen Bezüge des Textes als auch dessen Rezeption betrifft, 
von religionswissenschaftlichem Interesse ist.88 Für einen genregeschichtlich orientierten Zugang 
zur Domänenbildung von Religion und Politik ist von Belang, dass sich im Manifest durchaus 
Aspekte des katechetischen Genres finden. Zwar ist das Frage-Antwort-Schema als Grundgerüst 
aufgegeben, wird allerdings in Abschnitt II, „Proletarier und Kommunisten“ und damit dort, wo 
wesentliche kommunistische Prinzipien erörtert werden, zumindest teilimplementiert. 
Religionsbezüge finden sich an verschiedenen Stellen, besonders ebenfalls in Abschnitt II. Dabei 
besteht ein grundsätzlicher Unterschied zu früheren Textvorlagen: Hatten Vorversionen die 

 
86  Genaueres ist schwer rekonstruierbar. Aus dem Notizbuch von Marx ist ersichtlich, dass er an dem Dokument 

gearbeitet hat, nur lässt sich diese Arbeit nicht zweifelsfrei datieren (Marx 1932: 650). Im handschriftlichen 
Original ist der äußerst knappe Planentwurf (sechs Stichpunkte zur Struktur des Abschnitts, darunter „1) Der 
reaktionäre Sozialismus, feudal, religiös-kleinbürgerlich“) auf der Umschlagsseite seines Manuskripts 
„Arbeitslohn“ notiert. Die Unklarheit besteht auch deshalb, weil sich in den in MEW und MEGA editierten 
Briefwechseln von Karl Marx und Friedrich Engels aus dieser Zeit keine Bezugnahmen auf das Manifest 
finden, die den Stand der Arbeit nachvollziehbarer machen würden. Hundt und Stedman Jones gehen davon 
aus, dass Marx die ihm gesetzte Frist auf den 1. Februar eingehalten hat (Hundt 1985: 98; Stedman Jones 
2016: 221). 

87  Auch die genauen Druck- und Erscheinungsdaten liegen im Dunkeln. Zwar ist die Erstausgabe auf Februar 
1848 datiert und so wird sie auch in der Ausgabe der MEW übernommen: In der tabellarischen Aufstellung 
von Marx‘ und Engels‘ Tätigkeit zwischen Mai 1846 und März 1848 wird das Erscheinen des Manifests auf 
„[e]twa 24. Februar 1848“ datiert (Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED 1977: 679). Unklar 
bleibt, auf welcher Quelle diese Datierung basiert; womöglich auf den Erinnerungen des Bundesgenossen 
Friedrich Leßner (so referenziert bei Meiser 1991: 123). Kuczynski legt indes dar, dass das Manifest nicht vor 
dem 1. März 1848 gedruckt worden sein könne (1995: 58-63). Auch die Herausgeber des Bundes der 
Kommunisten geben unterschiedliche Zeiträume an, halten aber Ende Februar als Druckdatum für 
wahrscheinlich (1970: 1092). Zur Ermittlung der Druckerei: Meiser (1991: 122-123). 
Spätestens Anfang/Mitte März 1848 muss das Manifest vorgelegen haben, denn der österreichische 
Gesandte in London soll um den 8. März versucht haben, ein Exemplar zu erwerben; ein Brief der 
Kreisbehörde London vom 15. des Monats verspricht zudem die baldige Übersendung von London nach Paris 
und ein weiterer Brief vom 22. März bestätigt schließlich den Abgang von 1000 Exemplaren (Ausschuss des 
Kreises London 1979a : 719; 1979b: 396; 1979c: 406). 

88  Zu Stil und Komposition als Auswahl aus der umfangreichen Kommentarliteratur: Osborne 1998; Stedman 
Jones (2004: 14-26); Marxhausen (2010: 1360-1362). 



 87 

Religionsfrage programmatisch adressiert, weicht das Manifest einer politischen Programmatik 
aus. Im Stil der Rede und Gegenrede (für die Gegenrede wird ein bourgeoiser Sprecher 
instanziiert) wird Religion in den Kontext des allgemeinen gesellschaftlichen Wandels gestellt, 
dementsprechend historisiert und, dem Paradigma der Notwendigkeit des historischen 
Materialismus entsprechend, für obsolet erklärt. Religion wird verwissenschaftlicht, die 
Religionsfrage damit ausgelagert (Marx/Engels 1999: 40-42). Allerdings ist sie nicht ‚gelöst‘; 
zudem geht die Programmdebatte weiter. 

Realpolitische Umbrüche: vom Manifest zum Forderungskatalog  
Von Anfang an ist das Manifest als internes und vorübergehendes Dokument gedacht. Laut den 
1847 verabschiedeten Statuten des Bundes der Kommunisten soll es auf dem nächsten Kongress, 
welcher für August 1848 angesetzt ist, ersetzt werden89, aber die europäischen Revolutionen 
kommen dazwischen. Sie machen ein weiteres Programmdokument notwendig: die Forderungen 
der Kommunistischen Partei in Deutschland. Der Text entsteht zwischen dem 21. und 29. März 
1848 und damit nach dem Manifest und wird sowohl als Flugblatt als auch in zahlreichen 
Tageszeitungen gedruckt und nachgedruckt. (Institut/Institut 1970: 1102-1105). Sowohl seine 
Struktur als auch der Inhalt reagieren auf die rapiden politischen Veränderungen. Als theoretische 
Begründung einer nahenden Revolution verstanden, war das Manifest mit den europaweiten 
Aufständen sofort nach seinem Erscheinen veraltet. Zudem schien die narrativ-argumentierende 
Form zur Gestaltung von Tagespolitik nicht praktikabel. Anstelle eines „Geschichte erzählenden“, 
mehrseitigen Gesinnungsdokuments steht nun ein pragmatischer 17-Punkte-Plan, der lediglich 
stichwortartig die für die gesellschaftliche Umgestaltung – nun die Schaffung einer Republik – 
notwendigen politischen, ökonomischen und sozialen Übergangsmaßnahmen formuliert. Die 
zuvor in den Identitätsdebatten als theoretische Frage verhandelte Verhältnisbestimmung von 
Christentum (bzw. Religion) und Kommunismus wird in die Praxis überführt und hier erstmalig 
explizit als Forderung nach einer Trennung von Kirche und Staat formuliert: „13. Völlige Trennung 
der Kirche vom Staate. Die Geistlichen aller Konfessionen werden lediglich von ihrer freiwilligen 
Gemeinde besoldet“ (Marx/Engels 1959 [1848]: 4). Programmatik ist Pragmatik gewichen. Die 
Religionsfrage wird als institutionelle Frage behandelt, die Unterscheidungsebene 
dementsprechend institutionell – „Kirche“ versus „Staat“ – bestimmt.  

5. Konklusion: Spuren einer Domänenbildung  
Die Unterscheidung von Religion und (säkularer) Politik als zwei voneinander unabhängige 
gesellschaftliche Domänen ist das Resultat eines Prozesses, der sich weit über den hier 
untersuchten Zeitraum, durch das gesamte 19. und bis ins 20. Jahrhundert hinein, erstreckt. Die 

 
89  In Abschnitt 7, Artikel 36 der Statuten heißt es: „Der Kongreß erläßt nach jeder Session außer seinem 

Rundschreiben ein Manifest im Namen der Partei“ (Bund der Kommunisten 1970: 629). Auch Marx und 
Engels haben den provisorischen Charakter des Manifests nachträglich betont, indem sie es in ihren 
Vorworten zu den deutschen Neuausgaben von 1872 und 1890 sowie dem Vorwort zur englischen Ausgabe 
von 1888 historisierten. 



 88 

Programmdiskussionen europäischer Sozialrevolutionäre der 1830er und 1840er Jahre liefern 
allerdings wichtige Hinweise auf die Formierungsbedingungen dieses Unterscheidungsprozesses. 
Im Verlauf der sozialrevolutionären Debatten zeichnete sich eine Verallgemeinerung ab: Die 
Verhältnisbestimmung von Christentum und Kommunismus begann sich als 
Verhältnisbestimmung von Religion und Politik zu konturieren. Scharfe Grenzen wurden dabei 
allerdings terminologisch nicht gezogen, so dass sich die Beschreibung dieser 
Ebenenverschiebung methodisch einem klassisch begriffsgeschichtlichen Zugang entzieht und 
stattdessen auf eine Spurensuche angewiesen bleibt, die über zwei Aspekte charakterisiert ist: 
den Genrewechsel und das Moment der Uneindeutigkeit. 

Ergebnissicherung: Vom Katechismus zum Aktionsprogramm – zur 
Rekonstruktion eines punktuellen Genrewechsels 
Genregeschichtlich stehen die Programmdokumente der Sozialreformer in der Tradition der 
Aufklärungs- und Revolutionskatechismen des 18. Jahrhunderts. Mit der Julirevolution 1830 
reorganisierte sich europaweit und schichtenübergreifend eine sozialrevolutionäre Bewegung, 
die sich im Format des Katechismus internationalisierte. Frühsozialistische Ideen fanden in von 
politischen Flüchtlingen im Exil gegründeten revolutionären Geheimgesellschaften, wie dem 
Bund der Geächteten, dem Bund der Gerechtigkeit sowie dem Bund der Kommunisten, eine 
Organisationsform. Deren Mitglieder popularisierten ihre Konzepte der gerechten Gesellschaft in 
Flugschriften; religiöse und politische Anliegen waren dabei nicht zu trennen. In diesem 
frühsozialistischen Kontext vollzog sich ein Funktionswandel des Katechismus vom Instrument zur 
Vermittlung bestimmter Inhalte zum Richtungsdokument, in dem eine Bewegung ihre Identität 
erörterte und ihre Anliegen darstellungsfähig zu machen suchte.  

Mit dem Aufkommen von „Kommunismus“ als neuem Begriff des Diskurses zu Beginn der 1840er 
Jahre rückte die Religionsfrage zunächst in Form einer Verhältnisbestimmung von Christentum 
und Kommunismus ins Zentrum der Identitätsdebatte. Diese Debatte wurde weiterhin im 
Medium des Katechismus geführt. Belege für die kritische Diskussion des Formats sind in den 
Quellen nicht zu finden – auch dort nicht, wo es dezidiert um die Abgrenzung von 
kommunistischen zu christlichen Gruppierungen ging. Religion und Politik waren in dieser 
ontologischen Landschaft der frühen 1840er Jahre offenbar noch nicht als binäres Begriffspaar 
etabliert, um eine strikte Grenzziehung zwischen zwei Bereichen konzeptuell zu fundieren. Diese 
Grenzziehung lag allerdings ‚in der Luft‘. 90  Ihre Spurensuche verlief zunächst entlang des 
Debattenkontexts der 1830er Jahre. 

 
90  Nur ein fallbezogenes Beispiel: Bei Karl Marx hatte sich die Forderung nach einer Trennung von Staat und 

Religion seit seinen frühen journalistischen Artikeln über die Zensur zu konturieren begonnen. Sein 1842 in 
der Rheinischen Zeitung erschienener Beitrag „Der leitende Artikel in Nr. 179 der Kölnischen Zeitung“ liefert 
eine (religions-)satirische Kritik am Leitartikel von Karl Hermes und dessen Vorschlag für eine strengere 
Zensur gegen die den preußischen Staat und das Christentum kritisierenden Linkshegelianer. Im Rahmen der 
Verteidigung von Presse- und Wissenschaftsfreiheit differenziert sich die Marx’sche Religionskritik aus: Zum 
einen liefert die mangelnde Pressefreiheit die Grundlage der politischen Aspekte seines Atheismus; zum 



 89 

Die republikanischen Katechismen dokumentieren einen Religionsdiskurs, dessen Spektrum 
zwischen der rationalreligiösen Tradition der Aufklärung und einer Auflösung von Religion in 
republikanische Werte, der religion sociale, changierte. Einerseits war diese Bezeichnung in 
abgrenzender Absicht formuliert. Andererseits referenzierte sie auf den Religionsbegriff, 
erweiterte also das semantische Feld Religion, ohne jedoch einen symmetrischen Gegenbegriff 
vorzulegen. Gleichzeitig wurden in der Diskussion vereinzelt Differenzierungen zwischen 
Politischem und Religiösem geltend gemacht, die jedoch nicht weiter qualifiziert oder als 
kategorische Unterscheidungen präzisiert wurden. Dies gilt auch für das frühsozialistische Milieu. 
Die meisten der seit Ende der 1830er Jahre entstandenen Programmschriften waren durch 
biblische Sprache und das katechetische Format gekennzeichnet. Gleichwohl zeigte der 
ergänzende Blick auf die diese Programmdokumente begleitenden Debatten, dass zentrale 
Akteure wie etwa Wilhelm Weitling religiöse Bezüge als Ressource verstanden, von dem die 
Durchsetzung des Kommunismus nur profitieren könne. Dies war von dem Anliegen einer 
expliziten Grenzziehung zwar weit entfernt und scheint im Gegenteil einmal mehr auf den 
zeitgenössischen Deutungsspielraum von Christentum und Kommunismus zu verweisen. 
Gänzlich frei von Unterscheidungen waren Weitlings Überlegungen indes nicht, denn für die 
Durchsetzung des Kommunismus „alle möglichen Mittel [zu] gebrauchen“ implizierte, etwas für 
etwas (anderes) nutzbar zu machen. 

In den 1840er Jahren wurde die Konturierung von Religion und Politik in ihren formalen Aspekten 
greifbar. Insbesondere die zwischen Juni 1847 und März 1848 diskutierten Programmdokumente 
des Bundes der Kommunisten – auf die religiöse Konnotation des Bundesbegriffs ist bereits 
hingewiesen worden – sind hier maßgeblich, denn sie dokumentieren einen Übergang von der 
Programmatik zur Pragmatik, mit dem sich ein Genrewechsel vollzog.  

Mit den im Oktober/November 1847 von Friedrich Engels als Gegenentwurf zum 
Kommunistischen Glaubensbekenntnis formulierten Grundsätze des Kommunismus wurde das 
Dogma terminologisch in die Prämisse überführt. Dies spiegelte sich nicht nur im neuen Titel, 
sondern auch in der Eingangsfrage: Die den vorigen Entwurf eröffnende Bekenntnisfrage („Bist 
du Kommunist?“) wurde als Definitionsfrage („Was ist der Kommunismus?“) reformuliert. Die 
Religionsfrage wurde unverändert aus dem Glaubensbekenntnis übernommen, wo die Religionen 
als Ausdruck bestimmter Entwicklungsstufen von Gesellschaft historisiert und für obsolet erklärt 
worden waren.  

Die Grundsätze des Kommunismus sollten die Grundlage zur Ausarbeitung eines ausführlichen 
Programmdokuments bilden. In diesem Zusammenhang lässt sich in der Debatte erstmals die 
Genrefrage als Genrefrage nachweisen: In einem Brief an Karl Marx äußerte Friedrich Engels 
Zweifel am katechetischen Format und schlug „Manifest“ als Titel für das Programmdokument 
vor. Ob es sich dabei um einen „Akt bewußter Sprachpolitik“ (Koselleck 2010: 47) handelte, um 

 
anderen wird die Verflochtenheit von Staat und Christentum als Konstellation hier bereits fundamental 
angegriffen (Marx 1842: 174-197). 



 90 

einen Genrebruch zu markieren, ist allerdings fraglich, denn hier wurde im Rahmen der 
Gepflogenheit bezeichnet: Der Term war verbreitet und wurde gleichermaßen für religiöse 
Programmschriften verwendet. 91  Engels wählte, was ihm einfiel, weil es nahe lag und 
gebräuchlich war. „Manifest“ ist somit nicht als Geburtsstunde eines neuen – säkularen – 
Texttypus misszuverstehen. Das in aller Eile auf der Basis der Grundsätze zwischen Januar und 
März 1848 niedergeschriebene und gedruckte Manifest der kommunistischen Partei war in 
programmatischer Absicht und in Abgrenzung zu anderen sozialistischen und kommunistischen 
Strömungen („Parteien“) formuliert. Ein noch loser wenngleich abgrenzend konnotierter 
Parteibegriff rückte in den Titel des Dokuments, das beanspruchte, historische Einsichten zu 
vermitteln, anstatt zu katechisieren und die kommunistischen Ideen in revolutionäres Handeln 
zu überführen. Intendiert und konzipiert war der Text indes als lediglich vorübergehendes 
Orientierungsdokument und als das erste von jährlich seitens des Bundes der Kommunisten neu 
zu verfassenden Manifesten. Es kam anders.  

Die ausbrechenden Märzrevolutionen erforderten eine rasche Reaktion zur Positionierung des 
Kommunismus als realpolitischer Kraft. In den zwischen dem 21. und 29. März 1848 formulierten 
Forderungen der kommunistischen Partei in Deutschland wich die Programmatik der Pragmatik: 
Hatten die Grundsätze die Prämissen der sozialen Welt erörtert, formulierte das Manifest, was 
sich aus diesen Prämissen ergab. Die Forderungen leiteten daraus ein (Aktions-)Programm ab. 
Zwar waren Manifest und Forderungen parallel im Umlauf. 92  Allerdings repräsentierten die 
Forderungen einen anderen Typus von Dokument, mit dem der Revolutionsgeist in eine 
umsetzungsorientierte Pragmatik überführt wurde, was ihr Mitverfasser Friedrich Engels 
erkannte und was ihn zutiefst besorgte.93 Historische Herleitung und argumentierende Logik 

 
91  Julius Köbner (1806-1884), führender Kopf der freikirchlichen Bewegung und Mitbegründer der Baptisten, 

veröffentlicht 1848 beim christlichen Oncken-Verlag in Hamburg das Manifest des freien Urchristenthums. 
1837 hatte er gemeinsam mit Johann Gerhard Oncken das erste baptistische Glaubensbekenntnis verfasst. 
Hauptanliegen seiner 22-seitigen, im revolutionären Sprachduktus gehaltenen Programmschrift ist die 
Forderung nach einer allgemeinen Religionsfreiheit und zwar nicht nur für die sich von der Kirche 
abgrenzenden radikalen Pietisten: „Aber wir behaupten nicht nur UNSRE religiöse Freiheit, sondern wir fordern 
sie für JEDEN Menschen, der den Boden des Vaterlandes bewohnt, wir fordern sie in völlig gleichem Maße für 
Alle, seien sie Christen, Juden, Muhamedaner oder was sonst.“ (Köbner 2006: 39)“ „Manifest“ wurde auch 
später prominent für religiöse Anliegen verwendet. 1890 veröffentlichte die Church of Jesus Christ of Latter-
day Saints The Official Declaration of Manifesto, in welchem der Präsident der Kirche, Wilford Woodruff, der 
Praxis der Polygamie endgültig offiziell eine Absage erteilte. 

92  Aus Paris im Frühjahr 1848 nach Stuttgart zurückkehrende Emigranten hatten sowohl Exemplare des 
Manifests als auch der 17 Forderungen im Gepäck (Hundt 1972: 296). In dem Schreiben der Londoner 
Kreisbehörde des Bundes der Kommunisten an die Pariser Zentralbehörde vom 15. März 1848 war von der 
Übersendung der Manifeste im Plural von Paris nach London die Rede gewesen. Sehr wahrscheinlich waren 
damit diese beiden Texte gemeint (Ausschuss des Kreises London 1979b: 396). 

93  In einem Brief vom 25. April 1848 an Marx schreibt er: „Wenn ein einziges Exemplar unsrer 17 Punkte 
[gemeint sind die Forderungen der kommunistischen Partei in Deutschland] hier verbreitet würde, so wär hier 
alles verloren für uns. Die Stimmung bei den Bourgeois ist wirklich niederträchtig. Die Arbeiter fangen an, 
sich etwas zu regen, noch sehr roh, aber massenhaft. Sie haben sofort Koalitionen gemacht. Das aber ist uns 
gerade im Wege. Der Elberfelder politische Klub erläßt Adressen an die Italiener, spricht sich für direkte 
Wahlen aus, aber weist jede Debatte sozialer Fragen entschieden ab, obwohl unter 4 Augen die Herren 
gestehen, diese Fragen kämen jetzt an die Tagesordnung, und dabei bemerken, wir dürften darin der Zeit 



 91 

wichen einem 17-Punkte-Katalog, der in seiner Nüchternheit modernen Wahlprogrammen 
entspricht. Rein formal war damit an dieser Stelle eine Genrewechsel vollzogen. Katechismen 
fanden allerdings bis weit ins 19. Jahrhundert hinein im politischen Diskurs Verwendung.94 Die 
„religiöse Frage“ blieb im sozialistischen Milieu auch im 20. Jahrhundert ungeklärt (Lenin 1974; 
Prüfer 2002); religiöse Bezugnahmen wurden mitunter zur Skizzierung einer antikapitalistischen 
Alternative in Anschlag gebracht, wie etwa 1922 auf dem 4. Kongress der Komintern, auf dem die 
emanzipatorische Kraft des Islam hervorgehoben wurde (Trein 2025: 161).  

Langfristig steht dieser Genrewechsel für die Entwicklung einer eigenen Sprache und Form des 
Politischen, auch wenn er zunächst punktuell blieb. Aus der Perspektive einer Geschichte der 
Domänenbildung von Religion und Politik, die an den Voraussetzungen von Grenzziehungen 
interessiert ist, die also danach fragt, was vor dem eigentlichen Akt des expliziten Unterscheidens 
liegt, erscheint dieser Wechsel indes eher als situative Reaktion auf eine spezifische politische 
Konstellation. Er wird abschließend als Hinweis auf eine Veränderung im epistemologischen 
Gefüge gedeutet, die hier jedoch nur indirekt, als ein plötzlich aufscheinender Eindruck von 
Uneindeutigkeit, greifbar ist und damit ebenso der Spurensuche verhaftet bleibt. 

Fazit: Unterscheidungsgeschichte als Spurensuche: Momente des Uneindeutigen 
Als Friedrich Engels im November 1847 Karl Marx dazu aufforderte, sich den Titel 
Glaubensbekenntnis „etwas“ zu „überleg[en]“, drohte der Bund der Kommunisten zu zerfallen. 
Die konzeptuellen Unterschiede waren unübersehbar, die Lagerbildung weit fortgeschritten, ein 
Grundlagendokument das vielleicht letzte Mittel, die kommunistische Bewegung 
zusammenzuhalten und sich als Akteur in Konkurrenz zu anderen Akteuren des politischen 
Diskurses zu positionieren. In den die Genese dieses Programms dokumentierenden Entwürfen 
und Gegenentwürfen war die Definition von Kommunismus hart umkämpft, denn an ihr hing die 
grundsätzliche Frage nach dem Wesen der Bewegung und der neuen kommunistischen 
Gesellschaft. Die Definition war gleichbedeutend mit einer Richtungsentscheidung, die getroffen 
werden musste, um Einheit und Eindeutigkeit herzustellen. Aber war dafür der Katechismus das 
richtige Format? Friedrich Engels kamen plötzlich Zweifel an der Angemessenheit des Etiketts 
und der Frage-Antwort-Form.  

Engels‘ Zweifel markiert einen Moment in der Domänenbildung, in dem sich die 
Konzeptualisierung von Politik als Bereich ankündigt. In seiner Vagheit und Flüchtigkeit lässt sich 

 
nicht vorgreifen!“ (Engels 1963c: 126) 

94  Einige wenige internationale Beispiele: Tedesco 1906; Zuccalmaglio 1848; Hess 1966; Comte 1852; Proudhon 
1868; Bakunin 2009. Manche waren als Parodie und politische Persiflage gedacht (Anonym 1844/45; 
Lafargue 1887), viele waren aber auch sehr ernst gemeint, besonders in der christlichen Arbeiterbewegung 
(Quadt 1870; Naumann 1889; Calwer 1898; ich danke Jakob Tanner für diesen Hinweis.). Mit der Übernahme 
des Formats wurde das Genre in seinen ursprünglichen christlichen Kontext reintegriert. Auch im Rahmen 
der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entstehenden Sozialdemokratie wurden Katechismen 
selbstverständlich weiterhin verwendet und in zahlreichen Auflagen nachgedruckt (Hoffmann 1893; Knorr 
1893). In Frankreich war der Katechismus das Genre der Wahl, um die Ideen der aufkommenden 
Freidenkerbewegung zu verbreiten (Lalouette 2001: 181-182). 



 92 

dieser Moment indes kaum als Ergebnis eines ausdrücklichen Differenzierungsprozesses 
identifizieren, sondern als Suchbewegung, die diesem Prozess vorausgeht, wo 

also nicht auf eine explizite Unterscheidung zwischen zwei Bereichen Bezug 
genommen [wird], in die gleichzeitig eine Verhältnisbestimmung zwischen diesen 

Bereichen eingelassen ist, sondern es zeichnen sich konkurrierende Deutungen ab, die 
implizit darauf verweisen, dass sich hier etwas verschoben hat. (Wohlrab-Sahr 2023: 
343) 

1847 verschob sich ein Klassifikationsschema: Die katechetische Form „passte“ nicht mehr für 
den Zweck, Geschichte zu „erzählen“. Implizit war diese Verschiebung in der Tat, denn sie drückte 
sich an dieser Stelle nicht als Erkenntnisprozess aus; sie ließ sich weder terminologisch noch 
theoretisch fassen, sondern war lediglich als Unbehagen erfahrbar. In diesem Unbehagen 
verbirgt sich allerdings eine wesentliche Voraussetzung für die Unterscheidung in verschiedene 
Domänen oder Bereiche von Gesellschaft: die Ahnung, dass ein Bereich eine Form habe und dass 
bestimmte Formen für bestimmte Bereiche stünden. Damit war noch keine explizite und 
kategoriale Unterscheidung in Religion und Politik vollzogen. Wohl aber wurde eine dieser 
Unterscheidung, wie sie in der Religionswissenschaft mit dem Begriff der Säkularität 
konzeptualisiert wird, vorgelagerte Veränderung im Wahrnehmungsgefüge sichtbar, die 
Wolfgang Eßbach als „Verunsicherungen in Sachen Religion“ (2014: 24-25) und „Diskurse des 
Religions-Verdachts“ (2019: 63) bezeichnet. Die hier rekonstruierten Programmdebatten können 
als genrespezifische Konkretisierung dieser Verunsicherungsdebatten und Verdachtsdiskurse 
verstanden werden. 

Gesellschaftlich verweist die (Individual-)Erfahrung von Uneindeutigkeit auf Veränderungen im 
semantischen Feld Religion, die sich schon länger angekündigt hatten und die in den 
Identitätsdebatten der sozialistischen und kommunistischen Bewegung eine Zuspitzung 
erfuhren. Wurden Religion und Christentum hier allerdings bis auf wenige Ausnahmen als Inhalt 
diskutiert, verwies das Unbehagen am Format auf die Problematisierung von Religion als Form: 
Ein Genre geriet in Religionsverdacht. Der Zusammenhang von Form und Inhalt war in der 
Debatte neu, denn Anleihen an den Katechismus waren so selbstverständlich, dass Engels seinen 
Ko-Autor implizit auf die Problematik hinweisen musste: Eine neue Bewegung braucht ein neues 
Format. Typologisch hatte dieser Religionsverdacht ein Religionsverständis zur Voraussetzung, 
das die bis dato herkömmlichen Typen der Bekenntnis- und Rationalreligion überstieg (Eßbach 
2014: 309-316, 716). Aus ideengeschichtlicher Perspektive liegt es nahe, diese 
Begriffserweiterung mit der zeitgenössischen linkshegelianischen Theoriediskussion in 
Verbindung zu bringen. Insbesondere Max Stirner hatte mit seiner 1844/45 vorgelegten Kritik des 
Heiligen die konzeptuelle Brücke geschlagen: Der Mensch ist fähig zur unbegrenzten Heiligung 
von Ereignissen, Personen, Dingen oder Ideen (Eßbach 2014: 711). Von nun an war jede Form 
der Ideologie – somit auch der politische Enthusiasmus, wie er sich in den Katechismen spiegelte 
– potenziell verdächtig. Der Zweifel an der Adäquatheit der katechetischen Form für das 



 93 

Gründungsdokument der sozialistischen Bewegung und ihrem neuen Gesellschaftsentwurf war 
ein Symptom dieses Heiligungsverdachts.  

Langfristig zeichnete sich mit der Zweifelhaftigkeit des vormals unzweifelhaften Formats das 
Auseinanderbrechen einer Erzählkultur ab, die bis dahin dasselbe Genre benutzt hatte. Der 
frühneuzeitliche Katechismus war das Medium der – sich in Konfessionen abgrenzenden – 
Bekenntnisreligion gewesen. Dessen Popularität blieb im 18. Jahrhundert ungebrochen, 
wenngleich sich parallel der philosophische Text als Vermittlungsinstrument der aufklärerischen 
Rationalreligion etablierte. Die im Kontext der europäischen frühsozialistischen und 
kommunistischen Bewegung erscheinenden Programmschriften nutzten weiterhin das 
katechetische Format bis hin zur Übernahme der dogmatischen Bekenntnisfrage. Damit setzen 
sich zum religiösen Diskurs in Bezug, auch wenn die Texte mitunter religionskritischen Inhalts 
waren. Mit dem Funktionswandel des Katechismus als Erörterungsmedium der neuen 
Gesellschaft zeichnete sich schließlich eine Trennung von religiöser und politischer Erzählkultur 
ab. Rein formal wurde diese Trennung vollzogen, als dem Glaubensbekenntnis ein Format 
gegenübergestellt wurde, das die konfessionelle Struktur (mein Bekenntnis/dein Bekenntnis) in 
Geschichtsschreibung zu überführen suchte. Mussten die im Katechismus vermittelten Dogmen 
,geglaubt‘ werden, beanspruchten Texte wie das Manifest der kommunistischen Partei, empirisch 
nachvollziehbare Zusammenhänge aufzuzeigen. Im Medium des Grundlagentextes wurde der 
Kommunismus buchstäblich manifest und damit als Gegebenheit untersuchbar. Der daraus 
abgeleitete Anspruch, dem (natur-)wissenschaftlichen und nicht dem theologischen Bereich 
zugeordnet zu werden, war in dieser Verwissenschaflichungslogik nur konsequent.  

So geradlinig, wie es dieser knappe Ausblick suggerieren mag, verlief die Entwicklung nicht und 
die Programmdiskussionen der europäischen Sozialrevolutionäre belegen dies eindrücklich. Ihre 
Debatten sind ein Zeugnis für die Pluralität und Dynamik, mit der in der ersten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts über soziale Schranken und geographische Grenzen hinweg über gesellschaftliche 
Alternativen diskutiert wurde, sowie für die unterschiedlichen Begründungsrahmen und die 
konkurrierenden Deutungsangebote dieser Alternativen. Das von den Akteuren geteilte 
Bestreben, eine Darstellungsform zu entwickeln, mit der Ziele und Ideale mit kollektiv-
repräsentativem Anspruch in orientierender und abgrenzender Absicht vermittelbar werden, 
verweist indes auf die Entstehung eines Bereichs, der zugleich Ort und Gegenstand 
konkurrierender Entwürfe wird. „Schulbildung“ im Allgemeinen findet „in einem 
Konkurrenzraum statt, der institutionalisiert ist“ (Eßbach 1988: 90) oder der sich zu 
institutionalisieren beginnt. Mit den Programmdokumenten wird „die politische Ordnung als eine 
Sphäre sichtbar“, die „als Reflexionsgegenstand und virtuelles Handlungsfeld in die Verfügung 
von sich assoziierenden Menschen“ gerät, welche sich als Einheit zu organisieren und in 
Konkurrenz zu anderen zu positionieren suchen (Eßbach 1988: 178). Begrifflich entziehen sich die 
programmatischen Positionierungen der europäischen Sozialrevolutionäre einer 
vereindeutigenden Klassifizierung in religiös oder säkular. Ihre Positionierungsarbeit verweist 
hingegen auf die grundlegende Einsicht – oder Ahnung –, sich in einem geteilten 



 94 

„Konkurrenzrahmen“ zu bewegen, der später als Politik identifiziert und von der Domäne Religion 
unterschieden wird. 

 

Literaturverzeichnis 
Primärliteratur (Quellen) 

Anonym. 1794. Neuer französisch-militärischer dekretirter Katechismus, oder vollständige 
Abhandlung über die Kriegsübung der Infanterie, der Kavalerie, mit Kanonen, Bomben und 
mit Piken; nebst […]. Leipzig: Friedrich Gotthelf Baumgärtner. 

Anonym. 1827. Catechism on the Corn Laws: With a List of Fallacies and the Answers, by a 
member of the University of Cambridge. London: James Ridgway. 

Anonym. 1833. “Catechism of the Society for Promoting National Regeneration.” In Cobbett’s 
Weekly Register, 7. Dezember 1833, 630-636. 

Anonym. 1844/45. Katechismus der Reaktionäre im Kanton Bern. O.O: o. V. 

 

 

 

Ausschuss des Kreises London. 1979a [1848]. „Schreiben des Kreises London an die 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten in Paris, 8. März 1848.“ In Karl Marx – 
Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 717-719. 

Ausschuss des Kreises London. 1979b [1848]. „Ausschuß des Kreises London an die 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten in Paris, London, 15. März 1848.“ In Karl 
Marx – Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-
Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 396-398. 

Ausschuss des Kreises London. 1979c [1848]. „Ausschuß des Kreises London an die 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten in Paris, London, 22. März 1848.“ In Karl 
Marx – Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-
Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-



 95 

Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 405-406. 

Bakunin, Mikhail 2009 [1866]. Catéchisme révolutionnaire. Paris: L’Herne. 

Becker, August. 1844. Was wollen die Kommunisten? Eine Rede, im Auszug vorgetragen, vor einer 
am 4. August 1844, im Lokal des s.g. Kommunisten-Vereins zu Lausanne, von Mitgliedern 
verschiedener Arbeiter-Vereine abgehaltenen Versammlung. Langenthal: Irmel.  

Bericht der Bundes-Centralbehörde. 1842. „Bericht der Bundes-Centralbehörde vom 31. Januar 
1842. Zweite Abtheilung: Politische Untersuchungen, die bis in die neuesten Zeiten 
reichenden revolutionären Umtriebe betreffend.“ In Protokolle der Deutschen 
Bundesversammlung vom Jahre 1842, Sitzung 1 bis 26. Frankfurt/Main: Bundes-Präsidial-
Druckerei, 19-113. 

Berthold. (Lambert Keller). 1835. „Vorwort zur deutschen Übersetzung.” In National-Katechismus 
von La Chabeaussière, aus dem Französischen ins Deutsche übertragen von Berthold 
(Lambert Keller). Bern: C. A. Jenni, vi-ix. 

Bexon, Gabriel L. C. A. 1773. Catéchisme d’agriculture, ou Bibliothèque des gens de la campagne. 
Paris: Valade. 

Bluntschli, Johann C. 1843. Die Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling vorgefundenen 
Papieren. Zürich: Druck von Orell, Füßli und Comp. 

Bruun, Malthe C. 1796. Aristokraternes Catechismus. Kopenhagen: Trykt paa Boghandler A. 
Soldins Forlag, hos M. Seest. 

Bund der Kommunisten. 1970 [1847]. „Statuten des Bundes der Kommunisten, angenommen 
vom zweiten Kongress, 8. Dezember 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und 
Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 626-630. 

Bund der Kommunisten / Friedrich Engels. 1970 [1847]. „Entwurf des kommunistischen 
Glaubensbekenntnisses.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 
1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 470-475. 

Cabet, Étienne. 1840. Comment je suis communiste. Paris: Souverain/Prévost. 

Cabet, Étienne. 31841. Crédo communiste. Paris: Prévot. 

Cabet, Étienne. 21845. Voyage en Icarie. Paris: au bureau du Populaire. 

Cabet, Étienne. 1846. Le vrai christianisme suivant Jésus-Christ. Paris: au bureu du Populaire. 



 96 

Cabet, Étienne. 1979 [1847]. Étienne Cabet: Reise nach Ikarien. Mit Materialien zum Verständnis 
von Cabet, zusammengestellt von Alexander Brandenburg und Ahlrich Meyer. Berlin: Karin 
Kramer Verlag. 

Calwer, Richard. 1898. Arbeiter-Katechismus: Eine sozialdemokratische Antwort auf das Preis-
Ausschreiben des Pfarrers Weber zur Anfertigung eines Arbeiter-Katechismus für 
evangelische Arbeiter. Berlin: Expedition der Buchhandlung Vorwärts. 

Combe, Abram. 1824. „A Catechism, Intended to Explain the Principles of Undisputed Religion.“ 
In The Religious Creed of the New System, with an Explanatory Catechism, and an Appeal 
in Favour of True Religion. Edingburgh: D. Schaw, 7-28. 

Comte, Auguste. 1852. Catéchisme positiviste ou sommaire exposition de la religion universelle en 
onze entretiens systématiques entre une femme et un prêtre de l’humanité. Paris: 
Selbstverlag.  

Couthon, Georges A. 1895 [1793]. „Séance du 17 Février 1793.“ In La société des Jacobins. Recueil 
de documents pour l’histoire du club des Jacobins de Paris, hg. von François-Alphonse 
Aulard, , Bd. 5. Paris: Libraire Léopold Cerf / Librairie Noblet, 29-31. 

Cruger, Lewis. 1863. Catechism of the Constitution of the United States: A Brief Exposition of the 
True Elementary Principles of that Great Compact Between Sovereign States. O. O.: o. V.  

Der Pilger. 1849. Der Pilger: Ein Sonntagsblatt zur Belebung Religiösen Sinnes, 8. Jahrgang, 1849, 
hg. von einem Verein katholischer Geistlichen. Einsiedeln: Karl und Nikolaus Benziger. 

Der Geächtete. 1972 [1834-1836]. Der Geächtete. Zeitschrift in Verbindung mit mehreren 
deutschen Volksfreunden herausgegeben von J. Venedey, E. Rauch, Th. Schuster, Bd. 1 
und 2, mit Vorwort von Werner Kowalski. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen 
Demokratischen Republik. 

Escher, Heinrich. 1839. „Auszug eines Schreibens des Staatsraths von Neuenburg an den 
eidgenössischen Vorort, d.d. 9. Heumonat 1836.“ In Politische Annalen der 
eidgenössischen Vororte Zürich und Bern während der Jahre 1834, 1835 und 1836. Aus 
authentischen Quellen gezogen von H. Escher, Mitglied des zürcherischen 
Regierungsrathes, zweiter Band. Zürich: Orell, Füssli und Comp, 272-285. 

Engels, Friedrich. 1843. „Progress of Social Reform on the Continent no. II: Germany and 
Switzerland.“ The New Moral World and Gazette of the Rational Society No. 21, 18. 
November 1843, 161-162. 

 

Engels, Friedrich. 1963a [1844]. „Engels an Marx in Paris, Nr. 2.“ (Brief vom 19. November 1844) 
In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 9-13.  

Engels, Friedrich. 1963b [1847]. „Engels an Marx in Brüssel, Paris, 23./24. November 1847.“ In 



 97 

Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 104-108. 

Engels, Friedrich. 1963c [1848]. „Brief von Friedrich Engels in Barmen an Karl Marx in Köln, 25. 
April 1848“, Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim ZK der SED, 125–126. Berlin: Dietz. 

Engels, Friedrich. 1970a [1846]. „Brief von Friedrich Engels in Paris an Karl Marx in Brüssel, um 
den 23. Oktober 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 
1, 1836–1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 430. 

Engels, Friedrich. 1970b [1847]. „‚Grundsätze des Kommunismus‘ von Friedrich Engels, Ende 
Oktober-Ende November 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und 
Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 589-607. 

 

 

 

Engels, Friedrich. 1970c [1848]. „Brief von Friedrich Engels in Paris an Karl Marx in Brüssel, 14. 
Januar 1848.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-
1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 650-652. 

Engels, Friedrich. 1979 [1847]. „Friedrich Engels an Karl Marx in Brüssel, Paris, 25.-26. Oktober 
1847.“ In Karl Marx – Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 
3.2 der Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für 
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 111-115. 

Ewerbeck, Hermann. 1970 [1846]. „Brief von Hermann Ewerbeck in Paris an Karl Marx in Brüssel, 
14. August 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 
1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 394-
395. 

Ewerbeck, Hermann. 1979 [1844/45]. „Kommunistischer Katechismus (Fragment).“ Marx-Engels-



 98 

Jahrbuch 2, 323-338. 

Heiberg, Peter Andreas. 1787. Den retskafne Kiøbmands Katekismus følgende Religion, Indsigt og 
Reedelighed, men modsetter sig det Onde [Der Katechismus des rechtschaffenden 
Kaufmanns folgt der Religion, Einsicht und Redlichkeit, aber widersetzt sich dem Bösen]. 
Christiania (Oslo). 

Hess, Moses. 1846. „Kommunistisches Bekenntniß in Fragen und Antworten.“ Rheinische 
Jahrbücher zur gesellschaftlichen Reform 2, 155-169. 

Hess, Moses. 1966 [1850]. „Roter Katechismus für das deutsche Volk.“ In Politische Katechismen: 
Volney – Kleist – Hess, hg. von Karl Markus Michel. Frankfurt/Main: Insel, 71-87. 

Hess, Moses. 1975a [1844]. „Frage und Antwort.“ In Vorwärts: Pariser Deutsche Zeitschrift 103 
(21. Dezember 1844), 3-4. Unveränderter Neudruck mit einer Einleitung von Walter 
Schmidt. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen Demokratischen Republik. 

Hess, Moses. 1975b [1844]. „Fragen und Antworten.“ Vorwärts: Pariser Deutsche Zeitschrift 104 
(28. Dezember 1844), 3-4. Unveränderter Neudruck mit einer Einleitung von Walter 
Schmidt. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen Demokratischen Republik. 

 

 

 

Hess, Moses. 1975c [1845]. „Moses Hess an Karl Marx in Paris, Köln, 17. Januar 1845.“ In Karl 
Marx – Friedrich Engels, Briefwechsel bis April 1846, Band 3.1 der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut für 
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 450-452. 

Hoffmann, Adolph. 1893 [1891]. Die zehn Gebote und die besitzende Klasse. Berlin: Selbstverlag. 

Holbach, Paul-Henri Thiry Baron de. 1790 [1765]. Élements de la morale universelle, ou 
catéchisme de la nature. Paris: G. de Bure. 

Knonau, Gerold Meyer von. 1844. „Literatur von 1842 und 1843: Als Fortsetzung zu Gottlieb 
Emanuel von Hallers Bibliothek der Schweizergeschichte.“ Archiv für Schweizerische 
Geschichte 3, 300-379. 

Knorr, Ludwig. 1893. Sozialdemokratischer Katechismus für das arbeitende Volk. München: Verlag 
der Münchener Post. 

Köbner, Julius. 2006 [1848]. Manifest des freien Urchristenthums an das deutsche Volk, hg., 
eingel. und komm. von Markus Wehrstedt / Bernd Wittchow. Berlin: WDL. 

Kommunistisches Korrespondenzkomitee in London. 1970 [1846]. „Schreiben des 



 99 

Kommunistischen Korrespondenzkomitees in London an das Kommunistische 
Korrespondenzkomitee in Brüssel, 11. November 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: 
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom 
Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 436-441.  

Kongress des Bundes der Kommunisten. 1970 [1847] „Rundschreiben des ersten Kongresses des 
Bundes der Kommunisten an den Bund, 9. Juni 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: 
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut 
für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 475-487. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1795/96. Catéchisme français; ou principes 
de philosophie, de morale et de politique républicaine, à l’usage des écoles primaires. 
Paris: du Pont. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1825. Catéchisme national français. Paris: 
L’imprimerie d’Auguste Barthelemy. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1835. National-Katechismus von La 
Chabeaussière, aus dem Französischen ins Deutsche übertragen von Berthold (Lambert 
Keller). Bern: C. A. Jenni. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1839. National-Katechismus, übersetzt durch 
X. Peregrinus. Liestal: Banga und Honegger. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1848 [1793/94]. Catéchisme républicain, à 
l’usage des écoles primaires. Sainte-Marie-aux-Mines: Imprimerie et Lithographie de A. 
Jardel. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1875 [1793]. Le Catéchisme républicain 
(1793). Paris: Imprimerie Nouvelle (Association Ouvrière).  

Lafargue, Paul. 1887. „Le catéchisme des travailleurs.” In Paul Lafargue, La Religion du Capital. 
Paris: Climats. 

Lahautière, Richard. 1839. Petit Catéchisme de la Réforme Sociale. Suivi de la relation du procès. 
Paris: Senlis. 

Lahautière, Richard. 1841. Kleiner Katechismus der Socialreform von Richard Lauhautière. Aus 
dem Französischen übersetzt [von Simon Schmidt]. Biel: August Weingart. 

Laponneraye, Albert. 1979 [1837]. „Catéchisme démocratique”, Wiederabdruck aus „Extrait de 
l’Intelligence: Journal de la Réforme Sociale. ” In Les Révolutions du XIXe siècle. Série 2e 
période (1835-1848) : Révolutionnaires et Néo-Babouvistes de 1835 à 1847, Bd. 6, hg. von 



 100 

Éditions d’histoire sociale internationale:. Paris: E.D.H.I.S., 1-14. 

Lenin, Wladimir I. 1974 [1909]. „Über das Verhältnis der Arbeiterpartei zur Religion.“ In Wladimir 

Iljitsch Lenin: Werke Band 15, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der 

SED. Berlin: Dietz-Verlag, 404-415. 

Mannock, John. 1815 [1798]. The Poor Man’s Catechism or, The Christian Doctrine Explained. 
Baltimore: Bernard Dornin. 

Marriott, Joseph. 1837. Catechism on Circumstances; or, the Foundation Stone of a Community. 
In New Moral World 141 / 142 (8. / 15. Juli 1837), 303-304/307-308. 

Marx, Karl. 1842. „Der leitende Artikel in Nr. 179 der ,Kölnischen Zeitung.‘“ In Rheinische Zeitung 
191 (10. Juli 1842) (Beiblatt), 174-197. 

Marx, Karl. 1932 [1847/48]. „Planentwurf zum dritten Abschnitt des ,Manifests der 
Kommunistischen Partei‘, Dezember 1847 oder Januar 1848.“ In Karl Marx – Friedrich 
Engels: Historisch-kritische Gesamtausgabe – Werke/Schriften/Briefe, im Auftrage des 
Marx-Engels-Lenin-Instituts Moskau, hg. von V[ladimir] Adoratskij. Berlin: Marx-Engels-
Lenin Verlag, 650. 

Marx, Karl. 41972 [1860]. Herr Vogt. In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 14, hg. vom 
Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 381-686. 

 

 

Marx, Karl / Friedrich Engels. 1959 [1848]. Forderungen der Kommunistischen Partei in 
Deutschland. In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 5, hg. vom Institut für 
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 3-5. 

Marx, Karl / Friedrich Engels. 1999 [1848]. Manifest der Kommunistischen Partei. Grundsätze des 
Kommunismus. Mit einem Nachwort von Iring Fetscher. Stuttgart: Philipp Reclam. 

Mealmaker, George. 1797. The Moral and Political Catechism of Man or A Dialogue Between A 
Citizen of the World and An Inhabitant of Britain. Edinburgh: T. M’Cleish. 

Morgan, John Minter. 1834. Catechism of Society. In New Moral World No. 95, 20. August 1836, 
339-340. (Wiederabdruck aus: John Minter Morgan. 1834. Hampden in the Nineteenth 
Century; or Colloquies on the Errors and Improvements of Society Vol. 1. London: Edward 
Moxon, 65-72). 

Naumann, Friedrich. 1889. Arbeiterkatechismus oder: Der wahre Sozialismus, seinen arbeitenden 
Brüdern dargebracht. Calw: Verlag der Vereinsbuchhandlung. 

Neergaard, John. 1830. En Odelsmands Tanker om Norges nærværende Forfatning tilligemed en 
Samtale indeholdende Veiledning for Bønder til en rigtigere Fremgangsmaade ved 
Udkaarelsen af Valgmænd og Repræsentanter. Christiania [Oslo]: Faaes tilkjøbs hos 



 101 

Boghandler J. Schiwe, trykt hos Johan Krohn. 

Nettlau, Max. 1970 [1845]. „Londoner deutsche kommunistische Diskussionen, 1845.“ In Der 
Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut 
für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der 
Sowjetunion und vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands, 214-238. Berlin: Dietz. 

Overall, John V. 1895. A Catechism of the Constitution of the United States of America. New York: 
Selbstverlag. 

Owen, Robert. 1813. A New View of Society: Or, Essays on the Principle of the Formation of the 
Human Character, and the Application of the Principle to Practice. London: Cadell & 
Davies. 

Owen, Robert. 1826. „Oration, Containing a Declaration of Mental Independence, Delivered in 
the Public Hall, at New-Harmony, Ind., by Robert Owen, at the Celebration of the Fourth of 
July, 1826.” In New-Harmony Gazette I (42)(12. Juli 1826), 329-332. 

Owen, Robert. 1835. The Catechism of the New Moral World. In The New Moral World 1 (10), 3. 
Januar 1835, 73-77. 

Peregrinus. X. 1839. „Vorwort.“ In National-Katechismus von La Chabeaussière, metrisch 
übersetzt von X. Peregrinus. Liestal: Banga und Honegger, 3-6. 

Philedeles, E. (Adolphe-Célestin Nicolet). 1835. „Vorwort zur letzten, den Jurabewohnern 
gewidmeten Ausgabe.” In National-Katechismus von La Chabeaussière, aus dem 
Französischen ins Deutsche übertragen von Berthold (Lambert Keller). Bern: C. A. Jenni, iii-v. 

Proudhon, Pierre-Joseph. 1868 [1858]. Petit catéchisme politique. In Œuvre complètes, Bd. 22, 
99-134.  

Quadt, M. W. 1870. Entwurf zu einem christlichen Arbeiterkatechismus. Aachen: Josef Schings 
Selbstverlag. 

Roschi, Jakob E. 1836. Bericht an den Regierungsrath der Republik Bern, betreffend die politischen 
Umtriebe, ab Seite politische Flüchtlinge und andrer Fremden in der Schweiz; mit 
besondrer Rücksicht auf den Canton Bern. Bern: Hallersche Buchdruckerei. 

Rousseau, Jean-Jacques. 1774 [1762]. Émile ou de l’éducation, Bd. 2. London: o.O., , Bd. 4 der 
Collection Complète des Œuvres de J.J. Rousseau. 

Rousseau, Jean-Jacques. 1839 [1756]. Œuvres complètes, Bd. 7: Correspondance, hg. von J. 
Petitain. Paris: Lefèvre.  

Sarrut, Germain, B. Saint-Edme (Edme-Théodore Bourg). 1835. Biographie des Hommes du Jour, 
Bd. 1. Paris: Henri Krabe. 

Schapper, Karl. 1963 [1838]. Gütergemeinschaft. Erstabdruck in Wolfgang Schieder, Anfänge der 



 102 

deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im Jahrzehnt nach der Julirevolution 
von 1830. Stuttgart: Klett, 319-327. 

Schapper, Karl. 1847. „Proletarier!“ Kommunistische Zeitschrift Nr. 1, Probeblatt. Nachdruck des 
Original-Exemplares im Schweizerischen Sozialarchiv Zürich, eingeleitet von Bert 
Andreas. Zürich: Limmat-Verlag, 2-6. 

Schmid, Johann C. E. 1795. Bauern-Katechismus oder auf Vernunft und Erfahrung gegründeter 
Unterricht in der Landwirthschaft. Frankfurt & Leipzig: Johann Benedikt Metzler. 

Schultz-Stutz, Wilhelm. 22014. Eine unheimelige Zeit: Berichte eines Zeitzeugen aus Baselland 
1832-1849. Norderstedt: BoD-Books on Demand. 

Schuster, Theodor. 1963 [1834]. Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. In Wolfgang 
Schieder, Anfänge der deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im Jahrzehnt 
nach der Julirevolution von 1830. Stuttgart: Ernst Klett, 316-319. 

Schuster, Theodor. 1977 [1834]. Glaubensbekenntnis eines Geächteten. Wiederabdruck in 
Frühproletarische Literatur: Die Flugschriften der deutschen Handwerksgesellenvereine in 
Paris, hg. von Hans-Joachim Ruckhäberle. Kronberg im Taunus: Scriptor, 130-138. 

Schwartze, Theodor. 1882. Katechismus der Stationären Dampfkessel und Dampfmaschinen. Ein 
Lehr- und Nachschlagebüchlein für Praktiker, Techniker und Industrielle. Leipzig: 
Verlagsbuchhandlung J.J. Weber. 

Seitz, Carl Ludwig. 1828. Katechismus der Obstbaumzucht. München: Josef Lindauersche 
Buchhandlung. 

Stansbury, Arthur. 1828. Elementary Catechism on the Constitution of the United States. For the 
Use of Schools. Boston: Hilliard, Gray, Little, and Wilkins. 

Stein, Georg Wilhelm. 1801. Katechismus zum Gebrauche der Hebammen in den hochfürstlichen 
hessischen Landen nebst Hebammen-Ordnung und Anlagen. Marburg: Neue 
akademische Buchhandlung. 

Stirner, Max. 21882 [1844/45]. Der Einzige und sein Eigenthum. Leipzig: Otto Wigand. 

Tedesco, Victor. 1906 [1848/49]. „Catéchisme du prolétaire.“ In Histoire de la démocratie et du 
socialisme en Belgique depuis 1830, Bd. 1, hg. von Louis Bertrand. Bruxelles: Dechenne, 
440-446. 

Teste, Charles Antoine. 1836 [1833]. Projet de Constitution Républicaine et Déclaration des 
Principes fondamentaux de la Societé. Bruxelles: Chez tous les libraires, 47-55. 

Tops, Johann Herm / Johann Wilhelm Berger. 1789. Wissenschaftlicher Katechismus, oder kleine 
Schul-Encyklopedie nöthiger und nützlicher Kenntnisse für junge Leute. Mülheim am 
Rheine: Hutmacher. 

Volkshalle. 1970a [1846]. „Ansprache der Volkshalle des Bundes der Gerechten an den Bund, 



 103 

November 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 
1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 431-436. 

Volkshalle. 1970b [1847]. „Ansprache der Volkshalle des Bundes der Gerechten an den Bund, 
Februar 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-
1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 452-457. 

Voltaire. 1764. Catéchisme de l’honnête-homme Ou dialogue entre un caloyer et un homme de 
bien. O. O.: o. V. 

Wegelin, Peter, Hg. 1836. Die Buchdruckereien der Schweiz: Mit erläuternden und ergänzenden 
Anmerkungen. Eine Gelegenheitsschrift, zur Feier des vierten Jubelfestes der Erfindung der 
Buchdruckerkunst. St. Gallen: Wartmann / Scheitlin. 

Weitling, Wilhelm. 1841. „Die Kommunion und die Kommunisten.“ In Der Hülferuf der deutschen 
Jugend, hg. von einigen deutschen Arbeitern. Dritte Lieferung, November 1841. Genf: J.G. 
Fick, 33-39. 

Weitling, Wilhelm. 1842. Garantien der Harmonie und Freiheit. Vivis (Vevey): Selbstverlag. 

 

Weitling, Wilhelm. 21845a [1838]. Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte. Bern: Jenni, 
Sohn. 

Weitling, Wilhelm. 1845b. Das Evangelium eines armen Sünders. Bern: Jenni, Sohn. 

Weitling, Wilhelm. 1846 [1845]. Das Evangelium eines armen Sünders. Birsfeld[en]: Walser‘sche 
Buchdruckerei, 2. vollständige, vermehrte und verbesserte Auflage. 

Weitling, Wilhelm. 31849 [1842] Garantien der Harmonie und Freiheit. Hamburg: Selbstverlag. 

Weitling, Wilhelm. 1991 [1856]. Grundzüge einer Allgemeinen Denk- und Sprachlehre, hg. und 

eingel. von Lothar Knatz. Frankfurt/Main: Lang. 

Wichmann, Christian August. 1784. Katechismus der Schaafzucht zum Unterrichte für Schäfer 
und Schäferen-Herren. Leipzig / Dessau: Selbstverlag. 

Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten. 1970a [1847]. „Ansprache der 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten an den Bund, 14. September 1847.“ In 
Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom 
Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei 
der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 528-542. 



 104 

Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten. 1970b [1847]. „Schreiben der Zentralbehörde 
des Bundes der Kommunisten in London an die Gemeinde in Hamburg, 24. Juni 
1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, 
hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 488-
489. 

Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten. 1970c [1848]. „Beschluss der Zentralbehörde 
des Bundes der Kommunisten, 24. Januar 1848.“ In Der Bund der Kommunisten: 
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / 
Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen 
Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 654. 

Zuccalmaglio, Vinzenz von. 1848. Die deutsche Kokarde: ein politischer Katechismus für’s 
deutsche Volk. Köln: J. G. Schmitz. 

Sekundärliteratur 

Adler, Georg. 1885. Die Geschichte der ersten sozialpolitischen Arbeiterbewegung in Deutschland. 
Breslau: Eduard Trewendt. 

 

Adolph, Thomas. 1991. Die Matrikel der Universität Freiburg im Breisgau von 1806-1870. 
(Digitalisat des Exemplars des Universitätsarchivs der Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg.)  

Amundsen, Arne B. / Henning Laugerud. 2001. Norsk Fritenkerhistorie, 1500-1850. Oslo: 
Humanist Forlag. 

Asad, Talal. 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and 
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

Asad, Talal. 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford 
University Press. 

Beyme, Klaus von. 1978. „Partei, Faktion.“ In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, hg. von Otto Brunner / Werner Conze 
/ Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 677-733. 

Bowman, Frank Paul. 1974. „Religion, Politics and Utopia in French Romanticism.” Australian 
Journal of French Studies 11 (3), 307-324. 

Brandenburg. Alexander. 1977. Theoriebildungsprozesse in der deutschen Arbeiterbewegung 
1835-1850. Hannover: SOAK. 



 105 

Brophy, James M. 2016. „The Second Wave: Franco-German Translation and the Transfer of 
Political Knowledge 1815-1850.“ Archiv für Geschichte des Buchwesens 71, 83-115. 

Burchardt, Marian / Monika Wohlrab-Sahr. 2013. „Von Multiple Modernities zu Multiple 
Secularities: Kulturelle Diversität, Säkularismus und Toleranz als Leitidee in Indien.“ 
Österreichische Zeitschrift für Soziologie 38/4, 355-374. 

Bürmann, Ilse / Monika Fiegert, Hg. 2000. Zeitalter der Aufklärung – Zeitalter der Pädagogik: Zu 
den Ambivalenzen einer Epoche. Münster: LIT. 

Buttier, Jean-Charles. 2013. „Peut-on catéchiser la Révolution? (1789-1848)” La Révolution 
française 4, 2-19. 

Buttier, Jean-Charles. 2011. „The Three Lives of the Republican Catechism: The Philosophy and 
Ethics of La Chabeaussière.” Annales Historiques de la Révolution Francaise 364, 163-192. 

Claeys, Gregory. 1993. „Introduction.” In Selected Works of Robert Owen Vol. I: Early Writings, hg. 
von Gregory Claeys. London: William Pickering, xv-lxx. 

Czakó, István. 2015. Geist und Unsterblichkeit: Grundprobleme der Religionsphilosophie und 
Eschatologie im Denken Søren Kierkegaards. Boston: De Gruyter. 

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz, Hg. 2023a. Grenzen 
der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 2023b. „Einleitung.“ 
In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von dies. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 9-18. 

Droz-Fahrny, M. A. 1897. „Discours prononcé à l’ouverture de l’assemblée Générale du 7 août 
1897.“ In Actes de la Société jurassienne d’Emulation, Années 1893-1897. Deuxième 
Série, sixième volume. Porrentruy: Imprimerie du Jura, III-IX. 

Dufour, Michel. 2009. „When Catechism Meets Science and Politics.” In Discourse and Politics, 
hg. Von Gloria Álvarez-Benito / Gabriela Fernández-Díaz / Isabel Iñigo Mora. Newcastle: 
Cambridge Scholars, 32-50.  

Eßbach, Wolfgang. 1988. Die Junghegelianer: Soziologie einer Intellektuellengruppe. München: 
Wilhelm Fink Verlag. 

Eßbach, Wolfgang. 2010. „Der Enthusiasmus und seine Stabilisierung in Kunstreligion und 
Nationalreligion.“ In Unsichere Zeiten: Herausforderungen gesellschaftlicher 
Transformationen, hg. von Hans-Georg Soeffner. Wiesbaden: VS, 521-531. 

Eßbach, Wolfgang. 2014. Religionssoziologie I: Glaubenskrieg und Revolution als Wiege neuer 
Religionen. Paderborn: Wilhelm Fink. 

Eßbach, Wolfgang. 2019. Religionssoziologie II: Entfesselter Markt und artifizielle Lebenswelt als 
Wiege neuer Religionen, Bd. 1. Paderborn: Schöningh. 



 106 

Erbentraut, Philipp / Torben Lütjen. 2011. „Eine Welt zu gewinnen: Entstehungskontext, 
Wirkungsweise und Narrationsstruktur des ,kommunistischen Manifests.‘“ In Manifeste: 
Geschichte und Gegenwart des politischen Appells, hg. von Johanna Klatt / Robert Lorenz. 
Bielefeld: transcript, 73-98. 

Fitzgerald, Timothy. 2007. Discourse on Civility and Barbarity: A Critical History of Religion and 
Related Categories. Oxford: Oxford University Press. 

Fontius, Martin / Bernhard Henschel. 1982. „Turgots Konzeption eines Aufklärungskatechismus: 
Zu einer vergessenen Korrespondenz mit dem Abbé Millot (1761-1773).“ Beiträge zur 
Romanischen Philologie 21 (2), 205-232. 

Förder, Herwig / Martin Hundt. 1972. „Zur Vorgeschichte des Kommunistischen Manifests.“ In 
Jahrbuch für Geschichte Bd. 7. Berlin: Akademie Verlag, 243-275. 

Freitag, Sabine. 2020. „Die Achtundvierziger.“ In Vormärz-Handbuch, hg. von Norbert Otto Eke. 
Bielefeld: Aisthesis Verlag, 128-139. 

Fumat, Yveline. 1989. „La Formation du jeune citoyen (les catéchismes républicains 1792–1848–
1882).” In Manuels scolaires et Révolution française. Kolloquium der Université Paris Est 
Créteil, Paris: Messidor, 39-54. 

Grandjonc, Jacques. 21974. „Vorwärts!“ 1844. Marx und die deutschen Kommunisten in Paris: 
Beitrag zur Entstehung des Marxismus. Berlin: Dietz.  

Grandjonc, Jacques. 1975a. „Die deutsche Binnenwanderung in Europa 1830 bis 1848.“ In Die 
frühsozialistischen Bünde in der Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung: Vom „Bund 
der Gerechten“ zum „Bund der Kommunisten“ 1836-1847, hg. von Otto Büsch / Hans 
Herzfeld. Berlin: Colloquium, 3-20. 

Grandjonc, Jacques. 1975b. „Ideologische Auseinandersetzungen im ,Bund der Gerechten.‘“ In 
Die frühsozialistischen Bünde in der Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung: Vom 
„Bund der Gerechten“ zum „Bund der Kommunisten“, 1836-1847, hg. von Otto Büsch / 
Hans Herzfeld. Berlin: Colloquium Verlag, 81-94.  

Grandjonc, Jacques / Hans Pelger. 1989. „‚Gütergemeinschaft‘ (Juni bis Dezember 1838): 
Materialien von Carl Schapper für die Grundsätze des Bundes der Gerechten.“ In 
Sozialismus und frühe Arbeiterbewegung, hg. von Walter Schmidt / Gustav Seeber. Berlin: 
Akademie der Wissenschaften der DDR, 65-115. 

Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. „Fälle von Religion.“ ARGOS 4 (2), 166-207. 

Guarneri, Carl. 1985. „Who were the Utopian Socialists? Patterns of Membership in American 
Fourierist Communities.” Communal Societies: Journal of the National Historic Communal 
Societies Association 5, 65-81. 

Haefelin, Jürg. 1986. Wilhelm Weitling: Biographie und Theorie. Der Zürcher Kommunistenprozess 
von 1843. Bern: Peter Lang. 



 107 

Hermann, Adrian. 2015. Unterscheidungen der Religion: Analysen zum globalen Religionsdiskurs 
und dem Problem der Differenzierung von ,Religion‘ in buddhistischen Kontexten des 19. 
und frühen 20. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Hölscher, Lucian. 2006. „Der Raum des Religiösen: Semantische Strukturen des religiösen Lebens 
im 19. Jahrhundert – eine problemgeschichtliche Skizze.” In Transatlantische 
Religionsgeschichte, 18. bis 20. Jahrhundert, hg. von Hartmut Lehmann. Stuttgart: 
Wallstein, 109-123. 

Hölscher, Lucian. 1989. Weltgericht oder Revolution: Protestantische und sozialistische 
Zukunftsvorstellungen im deutschen Kaiserreich. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Höppner, Joachim / Waltraud Seidel-Höppner. 2005. „Der Bund der Geächteten und der Bund 
der Gerechtigkeit.“ In Politische Vereine, Gesellschaften und Parteien in Zentraleuropa 
1815–1848/49, hg. von Helmut Reinalter. Frankfurt/Main: Peter Lang, 89-153. 

Hundt, Martin. 1972. „Zur Frühgeschichte der revolutionären Arbeiterbewegung in Stuttgart.“ 
Jahrbuch für Geschichte 7. Berlin: Akademie-Verlag, 277-330. 

Hundt, Martin. 1979. „Programmatische Bemühungen im Bund der Gerechten: Zu Marx’ Einfluß 
auf ein neuentdecktes Katechismus-Fragment von 1844/1845.“ Marx-Engels-Jahrbuch 2, 
311-322. 

Hundt, Martin. 21985 [1973]. Wie das „Manifest“ entstand. Berlin: Dietz. 

Hundt, Martin. 1993. Geschichte des Bundes der Kommunisten, 1836–1852. Frankfurt: Peter 
Lang. 

Hunt, Richard N. 1974. The Political Ideas of Marx and Engels: Marxism and Totalitarian 
Democracy 1818-1850. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press. 

Ifversen, Jan / Christoffer Kølvraa. 2023. „Groping in the Dark: Conceptual History and the 
Ungraspable.” Contributions to the History of Concepts 18 (1), 1-23. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der 
Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen 
Einheitspartei Deutschlands, Hg. 1970. Der Bund der Kommunisten: Dokumente und 
Materialien, Bd. 1, 1836-1849. Berlin: Dietz. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Hg. 1977. Karl Marx, Friedrich Engels: Werke 
Band 4. Berlin: Dietz. 

Jacquat, Marcel S. 2010. „Nicolet, Célestin.“ In Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 9. Basel: 
Schwabe, 221. 

Jansen, Jan. 2018. „Flucht und Exil im Zeitalter der Revolutionen.“ Geschichte und Gesellschaft 44 
(4), 495-525.  



 108 

Kasselstrand, Isabella. 2023. „Secularism in Relation to Secularity and Secularization: A 
Commentary on Berlinerblau’s Secularism: The Basics.“ Secular Studies 5, 29-32. 

Keller, Hans Gustav. 1935. Die politischen Verlagsanstalten und Druckereien in der Schweiz, 1840-
1848. Bern: Paul Haupt. 

Kirsch, Anja. 2018. „Red Catechisms: socialist educational literature and the demarcation of 
religion and politics in the early 19th century.” Religion 48 (1), 8-36. 

Kleine, Christoph. 2023. „Über Säkularität als Spezialtaxonomie und die Kontextabhängigkeit von 
Klassifikationssystemen.“ In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen 
Religionsgeschichte, hg. von Max Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina 
Kollmar-Paulenz. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 237-279. 

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2016. Research Programme of the HCAS „Multiple 
Secularities – Beyond the West, Beyond Modernities”. Working Paper Series of the HCAS 
“Multiple Secularities – Beyond the West, Beyond Modernities” 1. Universität Leipzig. 
DOI: 10.36730/2020.1.msbwbm.1.  

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2021. „Comparative Secularities: Tracing Social and 
Epistemic Structures beyond the Modern West.“ Method & Theory in the Study of 
Religion 33 (1), 43-72. 

Kool, Frits / Werner Krause, Hg. 1967. Die frühen Sozialisten: Dokumente der Weltrevolution, Bd. 
1. Olten: Walter-Verlag. 

Koselleck, Reinhart. 1972a. „Einleitung.“ In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur 
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, hg. von Otto Brunner / Werner Conze / 
Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, XIII-XXVII. 

Koselleck, Reinhart. 1972b. „Bund, Bündnis, Föderalismus, Bundesstaat.“ In Geschichtliche 
Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, 
hg. von Otto Brunner / Werner Conze / Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 583-
671. 

Koselleck, Reinhart. 2002. „Hinweise auf die temporalen Strukturen begriffsgeschichtlichen 
Wandels.“ In Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, hg. von Hans 
Erich Bödeker. Göttingen: Wallstein, 29-48. 

Koselleck, Reinhart. 2010 [1989]. „Sprachwandel und Ereignisgeschichte.“ In Reinhart Koselleck, 
Begriffsgeschichten: Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen 
Sprache. Frankfurt: Suhrkamp, 32-55.  

Kuczynski, Thomas. 1995. Das Kommunistische Manifest (Manifest der Kommunistischen Partei) 
von Karl Marx und Friedrich Engels: Von der Erstausgabe zur Leseausgabe, mit einem 
Editionsbericht von Thomas Kuczynski. Trier: Schriften aus dem Karl-Marx-Haus. 

Lalouette, Jacqueline. 2001 [1998]. La libre pensée en France 1848-1940. Paris: Éditions Albin 



 109 

Michel. 

Lockley, Philip. 2016. „Christian Doubt and Hope in Early Socialism.” Studies in Church History 52, 
364-380.  

Marsiske, Hans-Arthur. 1984. „Utopischer Entwurf und Arbeiterbewegung in Deutschland: Die 
Gütergemeinschaftsdiskussion im ,Bund der Gerechten‘.“ In Alles gehört allen: Das 
Experiment Gütergemeinschaft vom 16. Jahrhundert bis heute, hg. von Hans-Jürgen 
Goertz. München: Beck, 165-187. 

Marxhausen, Thomas. 2010. „Kommunistisches Manifest.“ In Historisch-kritisches Wörterbuch 
des Marxismus (HKWM) Band 7.II, hg. von Wolfgang Fritz Haug. Hamburg: Argument, 
1354-1374. 

Meiser, Wolfgang. 1984. „Zur Marx-Rezeption im Bund der Gerechten.“ Beiträge zur Marx-Engels 
Forschung 16, 40-45. 

Meiser, Wolfgang. 1991. „Das ‚Manifest der Kommunistischen Partei‘ vom Februar 1848: Neue 
Forschungsergebnisse zur Druckgeschichte und Überlieferung.“ Marx-Engels-Jahrbuch 
Band 13. Berlin: Dietz, 117-129. 

Michel, Karl Markus. 1966. Politische Katechismen: Volney – Kleist – Hess. Frankfurt/Main: Insel. 

Mohr, Hubert. 2010. „Kult und Gesellschaft in der Moderne (18.-20. Jahrhundert).“ Ästhetische 
Grundbegriffe, Bd. 3. Stuttgart: Metzler, 500-509. 

 

Moritz, Wolfram von. 1981. Wilhelm Weitling: Religiöse Problematik und literarische Form. 
Frankfurt/Main: Lang. 

Müller, Thomas Christian. 2001. Der Schmuggel politischer Schriften: Bedingungen 
exilliterarischer Öffentlichkeit in der Schweiz und im Deutschen Bund (1830–1848). 
Tübingen: Niemeyer. 

Nygaard, Bertel. 2023. „Wilhelm Weitling and Early German Socialism.” In The Cambridge History 
of Socialism, Bd. 1, hg. von Marcel van der Linden. Cambridge: Cambridge University 
Press, 214-231. 

Osborne, Peter. 1998. “Remember the Future? The Communist Manifesto as Historical and 
Cultural Form.” Socialist Register 34, 190-204. 

Pestel, Friedemann. 2017. „French Revolution and Migration after 1789.“ Europäische Geschichte 
Online (EGO), hg. vom Leibniz-Institut für Europäische Geschichte (IEG), Mainz: Leibniz-
Institut für Europäische Geschichte. 

Prüfer, Sebastian. 2002. Sozialismus statt Religion: Die deutsche Sozialdemokratie vor der 
religiösen Frage 1863-1890. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 



 110 

Rectenwald, Michael. 2016. Nineteenth-Century British Secularism: Science, Religion, and 
Literature. Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

Reichardt, Rolf. 32002 [1998]. Das Blut der Freiheit. Französische Revolution und demokratische 
Kultur. Frankfurt/Main: Fischer. 

Reichardt, Rolf. 1988. „Revolutionäre Mentalitäten und Netze politischer Grundbegriffe in 
Frankreich 1789–1795.“ In Die Revolution als Bruch des gesellschaftlichen Bewusstseins, 
hg. von Reinhart Koselleck / Rolf Reichhardt. München: Oldenbourg, 185-215. 

Ritter, Gerhard A. 32010 [1989]. Der Sozialstaat: Entstehung und Entwicklung im internationalen 
Vergleich. München: Oldenbourg. 

Roos, Merethe. 2020. En kort introduksjon til Norge på 1800-tallet. Oslo: Cappelen Damm 
Akademisk. 

Ruckhäberle, Hans-Joachim. 1975. Flugschriftenliteratur im historischen Umkreis Georg Büchners. 
Kronberg/Taunus: Scriptor. 

Ruckhäberle, Hans-Joachim. 1977. Frühproletarische Literatur: Die Flugschriften der deutschen 
Handwerksgesellenvereine in Paris 1832-1839. Kronberg/Taunus: Scriptor. 

Saage, Richard. 2002. Utopische Profile: Industrielle Revolution und Technischer Staat im 19. 
Jahrhundert. Münster: LIT. 

Schieder, Wolfgang. 1963. Anfänge der deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im 
Jahrzehnt nach der Julirevolution von 1830. Stuttgart: Klett. 

 

Schieder, Wolfgang. 1982. „Kommunismus.“ In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 3, hg. von Otto Brunner / Werner Conze 
/ Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 455-529. 

Schraepler, Ernst. 1972. Handwerkerbünde und Arbeitervereine, 1830–1853: Die politische 
Tätigkeit deutscher Sozialisten von Wilhelm Weitling bis Karl Marx. Berlin: De Gruyter. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 2018. Wilhelm Weitling auf zwei Kontinenten in Daten. Zeittafel. 
Berlin: Selbstverlag. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 2014. Wilhelm Weitling (1808–1871): Eine politische Biographie. Teil 1. 
Frankfurt/Main: Peter Lang. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 2013. „Unter falschem Namen: Der Bund der Gerechtigkeit und sein 
Namenswandel.“ In Jahrbuch für Forschungen zur Geschichte der Arbeiterbewegung 12 (1), 
47-57. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 1974. „Der erste Versuch eines Programms des Bundes der Gerechten.” 
Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 22 (1), 174-189. 



 111 

Seiwert, Hubert. 2023. “Säkularisierung und Säkularität im chinesischen Altertum.” In Grenzen 
der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von Max Deeg / Oliver 
Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 197-235. 

Stadelmann, Rudolf / Wolfram Fischer. 1955. Die Bildungswelt des deutschen Handwerkers um 
1800: Studien zur Soziologie des Kleinbürgers im Zeitalter Goethes. Berlin: Duncker & 
Humblot. 

Stedman Jones, Gareth. 1981. „Utopian Socialism Reconsidered.“ In People’s History and Socialist 
Theory, hg. von Raphael Samuel. London: Routledge, 138-145. 

Stedman Jones, Gareth, Hg. 2004. „Introduction to The Communist Manifesto by Karl Marx.“ In 
The Communist Manifesto: With an Introduction and Notes by Gareth Stedman Jones. 
London: Penguin, 3-191.  

Stedman Jones, Gareth. 2010. „Religion and the origins of socialism.“ In Religion and the Political 
Imagination, hg. von Ira Katznelson / Gareth Stedman Jones. Cambridge: Cambridge 
University Press, 171-189. 

Stedman Jones, Gareth. 2016. Karl Marx: Greatness and Illusion. New York: Penguin/Random 
House. 

Strube, Julian. 2016. Sozialismus, Katholizismus und Okkultismus im Frankreich des 19. 
Jahrhunderts. Die Genealogie der Schriften von Eliphas Lévi. Berlin: De Gruyter. 

Strube, Julian. 2019. „Contested Christianities: Communism and religion in July Monarchy 
France.“ In Socialist Imaginations: Utopias, Myths, and the Masses, hg. von Stefan 
Arvidsson / Jakub Beneš / Anja Kirsch. London: Routledge, 21-40. 

Sutton, Robert. 1997. „An American Elysium: The Icarian Communities.“ In America’s Communal 
Utopias, hg. von Donald Pitzer. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 279-296. 

Tenfelde, Klaus. 2008. „Katechismen für Arbeiter.“ In Unterwegs in Europa: Beiträge zu einer 
vergleichenden Sozial- und Kulturgeschichte, hg. von von Christina Benninghaus / Sven 
Oliver Müller / Jörg Requate / Charlotte Tacke. Frankfurt: Campus, 323-342. 

Trein, Lorenz. 2025. “Wissenschaftlichkeit, Religion und ‘Islamfrage’ im Kontext der 
Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910.” ARGOS 4 (2), 152-165. 

Tschopp, Silvia Serena. 2011. „Der Kalender als Instrument politischer Agitation: Friedrich Jennis 
,Gukkasten-Kalender’ (1845/46).“ Jahrbuch für Kommunikationsgeschichte 13, 35-60. 

Vile, John R. 2015. The United States Constitution: One Document, Many Choices. New York: 
Palgrave Macmillan. 

Welskopp, Thomas. 2000. Das Banner der Brüderlichkeit: Die deutsche Sozialdemokratie vom 
Vormärz bis zum Sozialistengesetz. Berlin: Dietz. 



 112 

Wohlrab-Sahr, Monika. 2023. „Differenzierungen, Deutungskonkurrenzen, alternative 
Sinnsysteme.“ In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, 
hg. von Max Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 335-347. 

Wohlrab-Sahr, Monika / Marian Burchardt. 2011. „Vielfältige Säkularitäten: Vorschlag zu einer 
vergleichenden Analyse religiös-säkularer Grenzziehungen.“ Denkströme: Journal der 
Sächsischen Akademie der Wissenschaften 7: 53-71. 

Wohlrab-Sahr, Monika / Marian Burchardt. 2012. „Multiple Secularities: Toward a Cultural 
Sociology of Secular Modernities.” Comparative Sociology 11, 875-909. 

Zuckerman, Phil / Luke W. Galen / Frank L. Pasquale. 2016. The Non-Religious: Understanding 
Secular People and Societies. Oxford: Oxford University Press. 

Über die Autorin 
Anja Kirsch ist Professorin für Religionswissenschaft am Institut für Philosophie und 
Religionswissenschaft an der NTNU, Trondheim. Ihre Forschungsinteressen umfassen das Verhältnis 
von Religion, Politik und „dem Säkularen“ in der Moderne, Utopie und Migration im 19. Jahrhundert 
sowie narrative, ästhetische und kognitive Ansätze in der Religionsgeschichte. Sie leitet das 
Forschungsprojekt „Religious and Secular Worldmaking: Narrative Cultures of Utopian Emigration and 
the Formation of Modern Regimes of Attention“ (NC-RoA).  

E-Mail: anja.kirsch@ntnu.no 

 

Danksagung 
Ich danke Stephanie Gripentrog-Schedel, David Atwood, Dirk Johannsen, Lorenz Trein und Jürgen 
Mohn für die anregenden fachlichen Diskussionen, ihre Nachfragen und Anmerkungen zum Thema. 
Dem Gutachter oder der Gutachterin danke ich für die sorgfältige Begutachtung. Oliver Krüger, 
Ricarda Stegmann und Alice Küng bin ich zu Dank verpflichtet für ihre umsichtige und geduldige 
Durchsicht des Manuskripts. 

Mein besonderer Dank gilt meinem „Doktorvater“ Jürgen Mohn; er hat mich weit über meine 
Doktorarbeit hinaus begleitet und geleitet. Gemeinsam haben wir im Frühlingssemester 2018 das 
Proseminar „Karl Marx und die Religionskritik im 19. Jahrhundert“ in der Religionswissenschaft an der 
Universität Basel unterrichtet. Im Rahmen intensiver Textdiskussionen der frühen journalistischen 
Artikel von Karl Marx und der Erarbeitung der sozialen, kulturellen und philosophischen Kontexte 
seiner Religionskritik sind wesentliche Ideen zur Kontextualisierung des vorliegenden Artikels gedacht 
und durchdacht worden.  

Durch Jürgens Offenheit und Neugier und das Vertrauen in unsere Arbeit ist in Basel ein akademisches 
Umfeld entstanden, in dem sich intellektuelle Kreativität vollkommen frei entfalten kann. Ehrungen 
sind ihm eigentlich ein Gräuel. Wenn wir manchmal witzelnd von der „Mohnschule“ oder dem „Basler 



 113 

Mohnotheismus“ sprechen, rollt er immer mit den Augen. Ich bin sicher, dass er auch diese Ehrung 
abweisen würde. Aber sie gebührt ihm. 

Abstract in English 
In the 1830s and 1840s, protest movements across Europe emerged, whose political demands were 
closely linked to the pursuit of a just future society. From a history of religion perspective, this 
discourse on social justice and equitable society becomes tangible in the foundational discussions of 
the early socialist movement(s) arising in the revolutionary climate of the time. Their programmatic 
documents address both the foundation of future society and the essence of the new movement. The 
debates were held in the catechetical format. This article examines the communication circuits of over 
40 catechisms from France, the UK, the States of the German Confederation, and the Swiss 
Confederation within their socio- and cultural-historical contexts. Using police interrogation protocols, 
congress transcripts and circulars, correspondences, personal letters, and memoirs of participants, it 
traces how the question of religion moved to center stage in early socialist identity debates. In the 
course of this debate, the relationship between Christianity and communism began to take shape as 
a relationship between religion and politics, without sharp boundaries being established. The analysis 
highlights how everyday distinctions, perceived ambiguities in the catechetical format, and a rising 
skepticism toward the genre prefigure the modern differentiation of religion and politics. Building on 
religious studies research on secularity, this article develops an approach to pre-conceptual 
distinctions, investigating the epistemological prerequisites for explicit conceptual boundary-drawing 
practices. 

Angaben zur Finanzierung / Funding  
Research funded by the Research Council of Norway, grant number 334603: Religious and secular 
worldmaking: Narrative cultures of utopian emigration and the formation of modern regimes of 
attention (NC-RoA). 



 
Korrespondierender Autor: David Atwood, Universität Zürich. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Atwood, David. 2025. „Weder ‘Kriegsmaschine’ noch Apologetik – der Beginn 
der Religionswissenschaft in Frankreich.” AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 116-
151. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8218. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Aufsatz geht der frühen französischen Religionsforschung in ihren ersten zwei Generationen 
seit der Institutionalisierung nach und zeigt exemplarisch, wie sich im historisch und politisch 
spezifischen Kontext der Dritten Republik eine Religionsforschung bildete, die sich von der 
Theologie abgrenzte und ihre eigene disziplinäre Identität suchte. Dabei stehen zuerst die 
wissenschaftlichen Institutionen und ihre Genres (Antrittsvorlesungen, Zeitschriften, Lexika und 
Kongresse) im Fokus. Mit zwei Beispielen wird anschliessend der Prozess der 
Verwissenschaftlichung und die Veränderung der frühen französischsprachigen Religionswissen-
schaft von der ersten zur zweiten Generation illustriert: Léon Marillier steht exemplarisch für die 
erste Generation der französischen Religionswissenschaftler, während mit Marcel Mauss die 
Konsolidierung von Religionswissenschaft, -geschichte und -soziologie beschrieben wird. Die 
frühe französischsprachige Religionswissenschaft wird somit anhand der Genese ihrer ersten 
Denkstile konturiert, die sich im Durchgang durch die Genres aufzeigen lassen.  

 

1. Einleitung 
Die frühe französischsprachige Religionswissenschaft ist im deutschsprachigen Raum weder 
bekannt noch für die Wissenschaftsgeschichte aufbereitet. Die gegenwärtige deutsche 
Rezeption französischer Religionsforschung setzt – abgesehen von wenigen Vorläufern1 im 
19. Jahrhundert wie Ernest Renan und Auguste Comte – erst bei Émile Durkheim und Marcel 
Mauss an. Exemplarisch ist etwa die komplette Absenz dieser Generation in der Zeitschrift 
für Religionswissenschaft. Die englischsprachige Rezeption ist etwas ausführlicher (Sharpe 
2009: 122; Wiebe 1999: 40). Auch wenn die Religionsforschung in den Nachbarländern früher 
eine gewisse Institutionalisierung aufweist, wird gleichwohl eine ganze Generation von 
französischen Religionswissenschaftler:innen sowie die charakteristische, weil politische 

 
1 Das verwendete Maskulinum ist kein generisches, sondern ergibt sich aus der historischen Konstellation. 
Nur im Fall von allgemein auf die französische Religionswissenschaft bezogenen oder aber in demjenigen, 
in denen auch Frauen dabei waren, werden beide Formen verwendet. 

Weder „Kriegsmaschine“ noch Apologetik: der 
Beginn der Religionswissenschaft in Frankreich  

David Atwood 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 116 

Gründung dieser Disziplin übersehen. Im Folgenden möchte ich einen Beitrag zum Schliessen 
dieser Lücke leisten. 

Dabei muss ich mich mehrfach beschränken: Erstens ergibt sich durch den schon genannten 
Fokus auf die ersten zwei französischen, explizit religionswissenschaftlichen (sciences 
religieuses) Generationen eine zeitliche Rahmung, die sich auf die Jahre 1879 bis ungefähr 
1905 erstreckt. Zweitens wird es nicht möglich sein, sämtliche beteiligten Personen 
einzuführen. Stattdessen fokussiere ich nach einer überblicksartigen Darstellung dieser 
Kohorte, ihres politischen Kontextes und ihrer Leitfiguren (was meint: die ersten 
Lehrstuhlinhaber und Zeitschriftengründer) auf zwei Personen, mit denen die ersten zwei 
Generationen der Religionswissenschaft illustriert werden können: Zum einen ist dies Léon 
Marillier als Mitherausgeber der Zeitschrift Revue de l’Histoire des Religions, Mitveranstalter 
des ersten Kongresses für Religionsgeschichte im Jahr 1900 in Paris und Inhaber des 
Lehrstuhls für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ an der École Pratique des 
Hautes Études (EPHE), mit dem die zentralen Institutionen der Zeitschrift, des ersten 
Kongresses sowie des entsprechenden Instituts eingeführt und illustriert werden können. 
Zum anderen schliesse ich hier seinen prominenten Nachfolger und Schüler auf dem 
genannten Lehrstuhl der École Pratique des Hautes Études an – Marcel Mauss. In beiden 
Fällen möchte ich an wenigen Beiträgen dieser Wissenschaftler den Gang durch die 
Institutionen und Genres der Wissenschaft illustrieren und damit veranschaulichen, was 
unter Verwissenschaftlichung verstanden werden kann: die kollektive, intra- und 
interdisziplinäre Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen. 

Die an den Institutionen und Genres orientierte Vorgehensweise bezieht sich direkt auf den 
Mikrobiologen und Wissenschaftshistoriker Ludwik Fleck (1896-1961), der mit der Theorie 
des wissenschaftlichen Denkkollektivs sowie der Denkstile lange vor Thomas Kuhn eine 
Soziogenese wissenschaftlichen Wissens ins Auge gefasst hat, die jenseits der damals schon 
überkommenen Idee der „grossen Forscher“ die kollektive Verfasstheit von Wissenschaft 
betont hat. Fleck war es auch, der zwischen der „Zeitschriftwissenschaft“, der 
„Handbuchwissenschaft“ und der „populären Wissenschaft“ unterschieden hat (Fleck 1980: 
146-164). Er hat gezeigt, wie sich Wissen von den esoterischen Kreisen der nächsten 
Fachpersonen zunehmend verallgemeinert und exoterischer wird, was im Gang von 
Wissensbeständen durch die Zeitschriften- und Handbuchwissenschaft über Lexika und die 
Lehrbuchwissenschaft deutlich wird und schliesslich zu dem führt, was Fleck als „populäres 
Wissen“ bezeichnet (Fleck 1980: 148-149). Dieser Prozess, den ich hier 
Verwissenschaftlichung nenne und im dritten Abschnitt ausführe, soll anhand der beiden 
Personen und ausgewählter Texte nachvollzogen werden. 

Flecks Wissenschaftstheorie ist in mindestens einer Hinsicht zu ergänzen: Bevor wir von einer 
wissenschaftlichen Disziplin sprechen können, ist die Frage ihrer Finanzierung und 
Institutionalisierung zu klären. Zwar ist es grundsätzlich denkbar, dass eine Disziplin 
klandestin oder subkulturell entsteht. Allerdings ist es in der Situation der Hochschulpolitik 



 117 

der meisten europäischen Länder kaum vorstellbar, dass daraus ein längerfristig bestehender 
Denkstil mit dem entsprechenden Denkkollektiv wird. Dazu benötigt es eine (auch politisch 
gewollte) Institutionalisierung der entsprechenden Strukturen sowie die Finanzierung des 
wissenschaftlichen Personals.  

Mit diesem ersten Schritt beginne ich und führe in die politische Situation der ersten 
Generation französischsprachiger Religionswissenschaftler ein. Neben den Lehrstühlen, 
Institutionen und Zeitschriften steht dabei die begleitende Debatte über Ausrichtung und 
Werte einer Religionswissenschaft im Fokus, bei der nicht nur die jüngere Forschung ihre 
stark protestantische Orientierung bemerkt und teilweise auch kritisiert, indem auf 
protestantisch-apologetische Tendenzen hingewiesen werden (Grosse 2014: 189-208; 
Cabanel 1994: 33-80). Andere Autoren verzeichnen zwar in personeller Hinsicht die 
protestantische Dominanz, verweisen aber auch auf eine Pluralität in Methodik und 
inhaltlicher Ausrichtung (Henriet 2020; Despland 1979, 1999, 2001; Simon-Nahum 2002; 
Baubérot 2002; Baubérot et al. 1987; Sharpe 2009; Poulat 1987a, 1987b; Pinard de la 
Boullaye 1922). Die starke protestantische Prägung dieser ersten Generation war auf keinen 
Fall ein Hinderungsgrund für die Suche nach der „morale laïque“, einer laizistischen Moral, 
was als wichtiger Diskursstrang in dieser Generation prominent mitläuft (Kiyonobu 2007; 
Baubérot 1997). Neben der Darstellung der ersten Lehrstühle und Institutionen spielen in 
Kapite 2 auch der „erste Kongress für Religionsgeschichte“ in Paris 1900 eine zentrale Rolle.  

Danach blicke ich im dritten Kapitel auf die von Ludwik Fleck bereitgestellte Perspektive auf 
Verwissenschaftlichung und die Entstehungsweise „wissenschaftlicher Tatsachen“. Dies stellt 
die Grundlage und die wissenschaftshistorische Vorbereitung des anschliessenden 
Analyseteils (Kapitel 4) dar, in dem ich mich den zwei Beispielfällen von Léon Marillier und 
Marcel Mauss zuwende und damit den „Weg durch die Verwissenschaftlichung“ illustriere. 
Während Marillier auch biografisch ausführlicher eingeführt wird, konzentriert sich die 
Analyse des deutlich besser bekannten Marcel Mauss auf die Kritik an seinem Lehrer und 
Lehrstuhlvorgänger Marillier. Diese Analyse erklärt so die Abgrenzung der zweiten von der 
ersten Generation der Religionswissenschaftler, bei der die protestantische Ausrichtung eine 
Schlüsselrolle spielt (Cabanel 2017). Dadurch werden auch einige Gründe für die geringe 
Bekanntheit der ersten französischen Religionswissenschaftsgeneration über Frankreich 
hinaus formuliert. 

2. Die Institutionalisierung der frühen Religionsforschung in 
Frankreich 

Mit vier Daten kann die Institutionalisierung der Religionswissenschaft in Frankreich 
chronologisiert werden (Despland 2001: 5; Henriet 2020: 194): 1879 wird der Lehrstuhl für 
Religionsgeschichte am Collège de France eingerichtet; 1880 wird mit der Revue de l’Histoire 
des Religions (im Folgenden Revue genannt) die erste genuin religionshistorische Zeitschrift 
gegründet; 1885 wird das Musée Guimet mit seinem Schwerpunkt auf die asiatischen 



 118 

Kunstwerke von Lyon nach Paris disloziert; 1886 wird die fünfte Sektion als neue Abteilung 
an der École Pratique des Hautes Études unter dem Titel „sciences religieuses“ gegründet. 

Verständlicherweise übergeht diese Auflistung sämtliche Vorgeschichten,2 wie sie mit 
bekannten Forschern wie Eugène Burnouf,3 Ernest Renan,4 Edgar Quinet5 oder Étienne 
Vacherot,6 aber auch mit Zeitschriften wie der ersten Kulturzeitschrift Europas, der Revue des 
deux mondes, welche auch religionshistorische und ethnografische Themen behandelte, 
angeführt werden könnten. Da allerdings sämtliche Anfangs- und Ursprungserzählungen als 
performative Sprechakte immer auch die entsprechende Geschichte begründen (Atwood 
2019) und die hier vorgestellte Geschichte diejenige der institutionalisierten 
Religionsforschung ist, werden die unterschiedlichen Möglichkeiten einer Vorgeschichts-
erzählung ausgeblendet. Stattdessen wird die Institutionalisierungsgeschichte mit vier Daten 
näher erläutert und kontextualisiert, aufgegliedert auf die jeweilige Art der Institution: Auf 
den ersten Lehrstuhl folgt ein Bericht über die ersten einschlägigen Zeitschriften, die 
Einrichtung weiterer wissenschaftlicher Institutionen wie der 5. Sektion „sciences religieuses“ 
an der École Pratique des Hautes Études und des Musée Guimets sowie die Beschreibung des 
„ersten religionshisto-rischen Kongresses“ 1900 in Paris. 

Der erste Lehrstuhl in seinem politischen Kontext 
Der Einrichtung des Lehrstuhls für Religionsgeschichte am Collège de France 1879 geht eine 
Senatsdebatte am 9. Juli 1879 voraus, die charakteristisch ist für die erste Hälfte der Dritten 
Französischen Republik (1870-1940). Dies war eine Zeit, die nach der Niederlage gegen das 
deutsche Kaiserreich 1871 und der Gefangennahme von Kaiser Napoleon III. sowohl 
aussenpolitisch wie auch innenpolitisch mit der Niederschlagung der Pariser Kommune von 
1871 durch grosse Unruhen gekennzeichnet war. Nach ersten Jahren einer monarchistischen 
Parlamentsmehrheit übernahm 1876 die republikanische Fraktion die Mehrheit, allerdings 
stand dieser eine starke katholische Opposition gegenüber, weshalb in der Forschung für 
diese Phase von den „zwei Frankreichs“ gesprochen wird (Baubérot 1997; Poulat 1987a). 
Jean Baubérot nennt diese zwei Frankreichs das „klerikale“ und das „antiklerikale 

 
2  Vorgeschichten könnten etwa auch mit dem Marquis de Condorcet, Benjamin Constant oder Victor 

Cousin beginnen. 
3  Eugène Burnouf war als Sanskritlehrer an der École normale supérieure tätig und übersetzte zudem 

Teile des Zend-Avesta sowie u.a. Teile aus dem Pali-Kanon. Er war einer der Lehrer von Ernest Renan, 
ist aber nicht mit seinem Neffen Émile-Lous Burnouf zu verwechseln, der ebenfalls Orientalist war und 
in der Gruppe um die beiden Réville eine wichtige Rolle spielte. 

4  Renan hat ein grosses Werk hinterlassen, wobei im Kontext der Religionsgeschichte insbesondere La 
vie de Jésus (1863), Saint Paul (1869) oder die verschiedenen religionsgeschichtlichen Vorlesungen in 
den 1880er Jahren interessieren. In der 1882 erschienen Schrift und an der Sorbonne vorgetragenen 
Vorlesung „Qu’est-ce qu’une nation?“ hat Renan zudem eine wichtige Theorie des Nationalstaates aus 
der Perspektive der Vertragstheorie vorgelegt. 

5  Edgar Quinets Génie des religions (1842). 
6  Étienne Vacherot veröffentlichte 1869 mit La religion ein Werk, das für die folgenden Jahre prägend 

wurde. 



 119 

Frankreich“, wobei die Schaffung der Religionswissenschaft Teil der Laizisierung der Bildung 
war und damit zum „antiklerikalen Frankreich“ gehörte (Baubérot 2002: 55). Diese 
polarisierte Grosswetterlage war die Grundlage für eine Situation, in der die laizistischen und 
teilweise auch sozialistischen Republikaner bald sogar die Zwei-Drittel-Mehrheit hatten, aber 
gleichwohl einer Opposition aus verschiedenen Fraktionen der Monarchisten, grossen Teilen 
der katholischen Kirche sowie Teilen der Armee gegenüberstanden. 

In diese Zeit fällt nicht nur die Laizisierung der Schule und der Hochschule, sie kulminierte 
schliesslich in der Trennung von Staat und Kirche 1905. Auch die frühe französische 
Religionswissenschaft war ein deutliches Produkt dieser Zeit, wie dieser Beitrag belegt. 
Ebenfalls in diese Zeit fällt die symptomatische Affäre um den zu Unrecht verurteilten 
jüdischen Hauptmann Alfred Dreyfus (1896-1906), welche kaum einen der im Weiteren zu 
nennenden Wissenschaftler kalt liess – ja, in der auch der Begriff des Intellektuellen als eine 
(zuerst pejorativ verwendete) Bezeichnung für sich öffentlich äussernde Wissenschaftler 
überhaupt aufgekommen ist (Winock 2003; Jurt 2012: 11-12). Viele der frühen 
Religionswissenschaftler äusserten sich öffentlich als „Dreyfusards“. 

In der genannten Senatsdebatte gab es zwei Einwände gegen die Einrichtung des Lehrstuhls 
für Religionsgeschichte am Collège de France (Despland 2001: 5): Einerseits sei die 
Bezeichnung „Religionsgeschichte“ zu allgemein, andererseits stand die Frage nach der 
Befangenheit im Raum. Dies schildert zeitgenössisch etwa der belgische Religionshistoriker 
Goblet d’Alviella in seinem Aufsatz über die Religionsgeschichte in der öffentlichen Bildung. 
Er berichtet, wie im Senat der Vorsitzende des Collège de France, Édouard Laboulaye,7 
vehement gegen den von Léon Gambetta und Paul Bert eingebrachten Vorschlag opponierte: 
„M. Ed. Laboulaye, professeur lui-même au Collège de France, dénonça cette création 
comme déplacée et dangereuse: un cours d'histoire des religions ne lui disait rien qui vaille; 
il y flairait une ‘machine de guerre’, une ‘chaire de combat’.“8 (Goblet d’Alviella 1911: 47) Der 
grosse Fürsprecher für die Schaffung des Lehrstuhls, Paul Bert, gewann nichtsdestotrotz die 
Debatte, nicht zuletzt deswegen, weil auch Jules Ferry, der bald danach das erste Mal 
Ministerpräsident wurde, sich für den Lehrstuhl mit dem Argument aussprach, dass man den 
Lehrstuhl vor der Wissenschaft schafft (Poulat 1987a: 309; Despland 2001: 5). Allerdings 
konnten sich Gambetta und Bert nicht zur Gänze durchsetzen, denn sie hatten durchaus 
einen antiklerikalen Kampf-Lehrstuhl im Sinn und hatten dafür, wie Patrick Henriet zeigte, 
auch einen eigenen Kandidaten im Blick: den antiklerikalen Jules Soury. Offenbar war dies 
dem Bildungsminister Jules Ferry aber zu gefährlich, was den liberalen protestantischen 

 
7  Laboulaye war nicht nur Vorsitzender des Collège de France und ab 1875 Senator auf Lebenszeit, 

sondern auf ihn geht auch die Idee zurück, den Vereinigten Staaten die Freiheitsstatue zu schenken. 
8  „M. Ed. Laboulaye, selbst Professor am Collège de France, denunziert die Schaffung als deplatziert und 

gefährlich: Ein Kurs in Religionsgeschichte lohne sich nicht; er wittere darin eine Kriegsmaschine, ein 
Kampf-Lehrstuhl.“ Übersetzungen französischer Texte sind meine eigenen, ausser im Fall von Teilen aus 
Marcel Mauss‘ Antrittsvorlesungen (2012). 



 120 

Pfarrer, Theologen und Religionshistoriker Albert Réville (1826-1906) ins Spiel brachte 
(Henriet 2020: 195). Im Januar 1880 wurde er dann vom Ministerium nominiert. 

Réville, der davor in den Niederlanden für die wallonische Kirche als Pastor arbeitete, wurde 
in den folgenden 26 Jahren zum wichtigsten Akteur in der neuen Religionswissenschaft,9 er 
kann geradezu als „Patron“ der ersten beiden Generationen dieser entstehenden Disziplin 
betrachtet werden. Gleich zu Beginn macht Réville deutlich, dass der Einwand im Senat, dass 
hier ein „Kampflehrstuhl“, eine machine de guerre, geschaffen würde, nicht begründet war. 
Er versuchte fortan die Gemüter zu beruhigen, indem er eine doppelte Verneinung zum 
wissenschaftlichen Ethos der Religionswissenschaft erklärte: Weder Dogmatismus noch 
Polemik kennzeichneten ihre Haltung, sondern die Prägung einer streng wissenschaftlichen 
Methode (Réville 1880: 12). 

Noch konflikthafter war der fünf Jahre später stattfindende Streit um die katholisch-
theologischen Fakultäten, respektive ihre (indirekte – nämlich über die Streichung ihres 
Budgets verfasste) Schliessung am 21. März 1885 (Despland 2001: 6). Jean Baubérot weist 
darauf hin, dass die Erforschung der Religion wie auch die religiöse Morallehre an der Schule 
nicht einfach beendet, sondern ersetzt wurde, eben durch die neue Sektion „sciences 
religieuses“ (Baubérot et al. 1987: 55). Der Name selbst wurde durch das französische 
Parlament, den Senat, vergeben, wobei der Name schon einige Jahre kursierte, insbesondere 
unter liberalen protestantischen Theologen: Frédéric Lichtenberg publizierte 1877 eine 
Encyclopédie de Sciences Religieuses und verband damit zwei „Feinde des 19. Jahrhunderts“ 
– die Religion und die Wissenschaft (Baubérot 2002: 56). Die höchsten politischen 
Institutionen fügten der École Pratique des Hautes Études10 schliesslich eine fünfte Sektion 
hinzu, neben den ersten drei naturwissenschaftlichen Sektionen und der vierten Sektion für 
Geschichte und Philosophie, die alle bei ihrer Gründung 1868 geschaffen wurden. In den 
ersten Jahren wurden zwölf Lehrstühle eingerichtet, fünf davon für das Christentum (das 
kanonische Recht eingeschlossen), zwei für semitische Studien, einer für die 
Religionsgeschichte der Griechen und Römer (André Berthelot), je einer für Indien (Abel 
Bergaigne, ab 1887 Sylvain Lévi) sowie für die Religion des alten Ägyptens, für fernöstliche 
Religionen sowie für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“, die genannter 
Léon Marillier übernahm (Baubérot et al. 1987: 163-164). Ich komme sogleich auf die 5. 
Sektion zurück, werde zuvor jedoch zuerst die Revue de l’histoire des religions (und 
benachbarte Zeitschriften) einführen, da diese zeitgleich mit Albert Révilles Aufnahme des 
Lehrstuhls am Collège de France gegründet wurde. 

 
9  Religionsgeschichte (histoire des religions) und Religionswissenschaft (sciences religieuses) werden in 

dieser Phase als austauschbare Begriffe verwendet. Ich halte mich soweit möglich an die entsprechend 
verwendete Form.  

10  Die École Pratique des Hautes Études ist keine klassische Universität, sondern eine Forschungseinrich-
tung, die zu den grandes écoles, den spezialisierten Hochschulinstitutionen, gehört. 



 121 

Die ersten Zeitschriften 
Das Jahr 1880 sah in Frankreich nicht nur den ersten Lehrstuhl für Religionsgeschichte, 
sondern auch die erste genuin religionswissenschaftliche Zeitschrift, was Christian Grosse 
dazu bringt, vom annus mirabilis (vom Wunderjahr) der Religionswissenschaft zu sprechen 
(Grosse 2014). 

Maurice Vernes, ebenfalls ein liberaler Protestant, übernahm die Direktion der Revue und 
beschrieb in der allerersten Ausgabe in programmatischer Weise Aufgabe und Stossrichtung 
der neuen Zeitschrift. Die Grundlage bilde die philologische Arbeit der letzten Dekaden, ohne 
die keine Religionsgeschichte zu betreiben sei, dabei gelte es, Arbeitsteilung anstatt 
Konkurrenz zu leben (Vernes 1880: 1). Soweit stellt sich die Zeitschrift noch in eine 
Kontinuität zu ihrer Forschungsvorgeschichte in der Philologie und Religionsgeschichte 
(avant la lettre institutionalisé). Die darauffolgenden Darstellungen jedoch markieren einen 
deutlichen Bruch: Die bis anhin vorhandene Unterscheidung von profaner und heiliger 
Geschichte spielt nun keine Rolle mehr (Vernes 1880: 3). In methodischer Hinsicht sollen die 
Regeln der historischen Kritik auf alle Texte inkl. etwa dem Alten Testament mit der Strenge 
der wissenschaftlichen Regeln (Vernes 1880: 4) angewendet werden. Methodisch und 
theoretisch zeigt sich ein deutliches und in der damaligen Zeit übliches Paradigma: neben 
einer historisch-philologischen Textkritik dominiert eine evolutionistische Geschichts-
philosophie, ergänzt durch (in Ansätzen) folkloristische Zugangsweisen oder ethnologische 
Perspektiven. Die meisten Beiträge jedoch präsentieren eine religionshistorische 
Ausrichtung, wie sie der Name der Zeitschrift insinuiert. 

Die Abgrenzungsarbeit der Zeitschrift wendet sich zwar in erster Linie gegen die Theologie 
und die Religion selbst, aber auch die Philosophie fällt aus dem Rahmen dessen, was in der 
Zeitschrift veröffentlicht würde, wie Vernes bekannte: „Quant à nous, nous ne prétendons 
faire ici ni philosophie, ni religion, rien que de l’histoire.“11 (Vernes 1880: 5) Vernes fügt aber 
an, dass er hoffe, diese Geschichte zu betreiben, ohne eine Empfindlichkeit zu verletzen, 
denn die Polemik in der Religionsgeschichte gehöre zwar in eine bestimmte Zeit, in der sie 
legitim gewesen war. Heute allerdings, als die Barrieren gegen die Geschichtsforschung 
niedergerissen worden seien, könne dieser polemisch-negativen Arbeit die positive Arbeit 
der Geschichtskritik entgegengesetzt werden (Vernes 1880: 6). Die Religionsgeschichte 
unterliege folglich den rigorosesten Kriterien der Wissenschaft (Vernes 1880: 12). 

In den Folgejahren entwickelte sich eine rege religionshistorische Arbeit in der Zeitschrift im 
Rahmen von Aufsätzen, Rezensionen und „Vermischtem“, bei der nicht nur französische 
Autoren (neben dem engsten Kreis aus der 5. Sektion der École Pratique des Hautes Études 
auch Forscher wie James Darmesteter, Gaston Maspero, Auguste Barth), sondern auch 
niederländische (Cornelis P. Tiele), deutsche (Julius Wellhausen, Otto Pfleiderer oder Wilhelm 

 
11  „Was uns angeht, betreiben wir hier weder Philosophie noch Religion, sondern nichts anderes als 

Geschichte.“ 



 122 

Schmidt) Autoren mitschrieben. Die Zeitschrift hat verschiedene, das Fach mitbestimmende 
Artikel veröffentlicht, etwa van Genneps „De quelques rites de passages en Savoie“ (1910). 
Ich werde später auf einzelne, herausgegriffene Beiträge der Revue zurückkommen, aber an 
dieser Stelle den Blick auf den allgemeinen disziplinären Institutionalisierungsprozess 
behalten.  

Maurice Vernes blieb für die ersten fünf Jahre als Direktor der Zeitschrift tätig, gab diese 
Aufgabe dann aber 1896 an die jüngeren Jean Réville (der Sohn von Albert Réville) sowie Léon 
Marillier weiter. Die Revue wurde zur zentralen Zeitschrift der 5. Sektion, bei der sämtliche 
Forscher regelmässig ihre Aufsätze publizierten – die Revue wurde somit zum Laboratorium 
der entstehenden französischsprachigen Religionswissenschaft, die durchaus auch 
religionshistorische Forschungen aus den Nachbarländern übersetze, rezensierte und 
abdruckte.  

Ebenfalls 1880 wurden die Revue des études juives sowie die auf die fernöstliche Kunst, 
Kultur- und Religionsgeschichte spezialisierte Zeitschrift Annales Du Musée Guimet 
gegründet, welche bis 1908 in rund 25 Ausgaben erschien und teilweise enge Verbindungen 
zur Revue aufwies. So veröffentlichte etwa James Darmesteter, der sowohl am Collège de 
France (ab 1885) sowie (ab 1892) an der École Pratique des Hautes Études lehrte und 
forschte, Teile seiner Übersetzungen aus dem Zend-Avesta in den Annales (1892, Tome 21 
und 22). Während die beiden Revues jedoch bis heute erscheinen, war der Annales Du Musée 
Guimet nur eine kurze Erscheinungsphase beschieden. 

Neben diesen stark oder zur Gänze religionshistorisch ausgerichteten Zeitschriften ist eine 
dritte Zeitschrift zu nennen, deren Popularität bis heute weit über die Landesgrenzen 
hinausgeht. 1896 wurde L’Année sociologique von Émile Durkheim gegründet. Dies wird hier 
zum einen deshalb genannt, weil selbstverständlich eine Kategorie sociologie religieuses 
integriert wurde und sowohl thematisch als auch personell eine gewisse Nähe zwischen der 
Revue und L’Année sociologique bestand. Gleichzeitig – und dies wird im vierten Kapitel 
dargestellt – gab es auch deutliche Kritik an der ersten, religionshistorischen Generation, die 
sich auch durch die religionswissenschaftliche Institutionengeschichte zieht. Wie Jean 
Baubérot hinsichtlich des Religionsverständnisses der 5. Sektion der École Pratique des 
Hautes Études schrieb: „Elle va être rapidement contestée par de jeunes durkheimiens, H. 
Hubert et M. Mauss qui dirigeaient la section 'sociologie religieuse' dans l'Année 
sociologique.“12 (Baubérot 2002: 59) 

 

 
12   „Dieses wurde rasch von den jungen Durkheimiens, H. Hubert und M. Mauss, welche die neue Sektion 

‘Religionssoziologie’ in L’Année sociologique leiteten, bestritten.“ 



 123 

Die erweiterte institutionelle Landschaft: 5. Sektion und Musée Guimet 
Als der Präsident der Republik, Jules Grévy, am 30. Januar 1886 das Dekret zur Gründung der 
5. Sektion sciences religieuses signierte, wurde damit die bis heute existierende (und 
innerhalb Frankreichs massgebliche) Institution für Religionswissenschaft gegründet. Danach 
ging es schnell; die nun laizisierte Einrichtung, die (budgetär) an die Stelle der ehemaligen 
katholisch-theologischen Fakultät gestellt wurde, begann schon am 1. März mit der Lehre. 
Von den zugehörigen Lehrstühlen waren drei als directeurs d’études, vier als directeurs 
adjoints und fünf maîtres de conférences eingerichtet worden. 

Die zwölf Positionen wurden mehrheitlich von protestantischen Theologen und Pfarrern 
übernommen: Albert Réville, der schon den Lehrstuhl am Collège de France innehatte, wurde 
zum Direktor gewählt und übernahm den Bereich der Dogmengeschichte. Sein Sohn Jean 
wurde auf den Lehrstuhl für Kirchengeschichte berufen, während Auguste Sabatier 
„christliche Literatur“ lehrte (Baubérot 2002: 58) und dessen Nachfolger der Protestant Louis 
Massebieau wurde. Der vierte ehemalige Pastor war Maurice Vernes, dessen Positionen 
allerdings sehr kirchenkritisch waren. Weitere Wissenschaftler waren der Indologe Sylvain 
Lévy, der Althistoriker und Philologe André Berthelot sowie der katholische Jurist Adhémar 
Esmein (für kanonisches Recht), der in letzter Minute gefunden wurde. Unter den wenigen 
Schüler:innen dieser ersten Dekade waren bekannte Namen wie Arnold van Gennep, Laetitia 
M. Conrad, Henri Hubert oder Marcel Mauss, wobei die beiden Letztgenannten später selbst 
eine wichtige Rolle in der 5. Sektion übernehmen werden. 

Die Sektion war  

[…] décidément laïque, dans l’esprit de la République qui l’avait créée. Elle 
n’était pas antireligieuse, ou irréligieuse. A la moitié au moins de ses 

membres, l’esprit religieux paraissait même, comme à beaucoup de leurs 
contemporains, la suprême valeur humaine, qui perdure à ses réalisations 
historiques.13 (Poulat 1987b: 77) 

Mit der damit begonnenen Laizisierung der Bildung im Allgemeinen und der 
Religionsforschung im Speziellen werden gleichwohl verschiedene Tendenzen deutlich. Zum 
einen ist damit eine institutionelle Öffnung verbunden, da die neue Sektion als öffentliche 
und laizistische Institution geschaffen wurde. Die Lehrenden mussten jedoch kein Bekenntnis 
zu laizistischen Werten und Inhalten in ihrer Lehre abgeben (Poulat 1987b: 49). Dies hatte 
zur Folge, dass liberale Protestanten überproportional vertreten waren. Einerseits wurden 
die religionshistorischen Arbeiten vor der Institutionalisierung stark durch protestantische 
Wissenschaftler betrieben, andererseits konnten nur wenige Katholiken für die neue, 
republikanisch-laizistische und damit politisch umstrittene 5. Sektion gewonnen werden. 

 
13   Die Sektion war „entschieden laizistisch, im Geist der Republik, die sie gegründet hatte. Sie war nicht 

antireligiös, oder irreligiös. Für die Hälfte ihrer Mitglieder war der religiöse Geist sogar, wie für viele 
ihrer Zeitgenossen, der höchste menschliche Wert, der seine historischen Realisierungen überdauerte.“ 



 124 

Offenbar war es grundsätzlich schwierig gewesen, die verschiedenen Positionen überhaupt 
zu besetzen, da die neue Sektion geradezu mit einer „Explosion von Ressentiment, mit Hass 
und Wut“ vonseiten der katholischen Opposition konfrontiert gewesen war, wie Sylvain Lévy 
1932 rückblickend festhielt (zitiert nach Poulat 1987b: 77). 

Die Gruppe der liberalen Protestanten und Religionshistoriker dominierte. Darunter waren 
viele ehemalige Pfarrer, die eine für Strömungen des damaligen liberalen Protestantismus 
spezifische Frömmigkeit aufwiesen, deren Ansichten sich mit der neu gegründeten 
Religionswissenschaft als „Schule der Toleranz“ und Förderin des „religiösen Geistes“ als 
kompatibel erweisen würde. Dass hier auch eine entsprechende Präferenz in der Besetzung 
der Positionen vorhanden war, zeigte exemplarisch der Fall von Léon Marillier. Der spätere 
Inhaber des neuen Lehrstuhls für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ an 
der École Pratique des Hautes Études lehrte in den 1880er Jahren an der erst 1877 
gegründeten protestantischen theologischen Fakultät der Sorbonne. Bevor seine dortige 
Lehrveranstaltung akzeptiert wurde, musste Marillier beim dortigen Dekan Lichtenberger – 
dem Herausgeber der erwähnten Encyclopédie des Sciences Religieuses – vorsprechen. Dieser 
attestierte ihm am 11. Juli 1897 (Marillier war damals 24 Jahre alt) „ […] une impression 
excellente, M. Marillier n’appart(enant) nullement aux esprits forts et critiques. C’est un 
catholique qui vient au protestantisme et une nature profondément religieuse.“14 (Le 
Maléfan 2005: 269) 

Émile Poulat wies darauf hin, dass sich hier eine Disziplin im Entstehen zeige, deren erste 
Aufgabe es war, die Gemüter zu besänftigen und zu zeigen, dass mit den entsprechenden 
Methoden und Engagement eine religionswissenschaftliche Forschung geleistet werden kann 
(Poulat 1987b: 77-78): eine Religionswissenschaft, die den verschiedenen Ansprüchen 
gerecht werden kann und eben nicht zur politischen Kriegsmaschine oder zu einer Institution 
religiöser Apologetik wurde. 

Die französischen Religionshistoriker waren eng mit ihren belgischen, niederländischen und 
schweizerischen Kollegen verbunden, die teilweise auch am gleich näher zu beschreibenden 
Kongress in Paris beteiligt waren. Dazu ist zuvorderst der protestantische belgische 
Religionshistoriker und Freimaurer Comte Eugène Goblet d’Alviella (1846-1925) zu nennen, 
der ab 1884 Vorlesungen zur allgemeinen Religionsgeschichte an der Universität Brüssel hielt 
(deren Rektor er später wurde) und 1910 drei Bände zur allgemeinen Religionsgeschichte 
publiziert. Er war eng mit den französischen Religionshistorikern verbunden. Goblet d’Alviella 
war ein vehementer Vertreter der komparativen Methode und stand mit den beiden Réville 
in engem Austausch (Boudin 1995) sowie mit Maurice Vernes in einem Streit über den 
Stellenwert genannter Methode. Auch mit den frankophonen Religionshistorikern in der 

 
14  Lichtenberg attestierte ihm „ein[en] exzellente[n] Eindruck, M. Marillier gehöre keineswegs zu den 

umstrittenen und kritischen Geistern. Er ist ein Katholik, der zum Protestantismus kommt und eine tief 
religiöse Natur aufweist.“ 



 125 

Schweiz bestand ein teilweise enger Austausch, etwa über Albert und Jean Réville (Grosse 
2014). 

Insgesamt sehen wir also eine disziplinäre Neugründung, die zwar einen eindeutigen 
institutionellen Bruch darstellt, aber sowohl in epistemischer-methodischer (etwa mit der 
Betonung der Bedeutung von Philologie) als auch in theoretischer Hinsicht (sichtbar etwa an 
der evolutionistischen Geschichtsphilosophie) starke Kontinuitäten zu ihren Vorläufern 
aufweist. Daneben zeugt die neue Disziplin aber von einer Diskontinuität, was die 
Akzentuierung der Geschichte und ihrer Beschreibung angeht – hier wird eine klare Zäsur zur 
christlich-apologetischen Geschichtsschreibung gezogen. Dies gilt sowohl für den Umgang 
mit den Quellen und ihrer Gleichwertigkeit als auch im Hinblick auf die Positionalität und das 
Ethos der Religionswissenschaft und -geschichte. Diese widerspiegelt die dargestellte 
polarisierte politische Debatte, in der sich die neue Disziplin auf die Seite des 
republikanischen Frankreichs stellte und von dort aus versuchte, an der laizistischen Moral 
mitzuwirken und etwa als „Schule der Toleranz“ für die entsprechenden Werte einzustehen.  

Neben der massgeblichen 5. Sektion an der École Pratique des Hautes Études zog 1886 auch 
das 1880 gegründete Musée Guimet von Lyon nach Paris. Der Gründer, Émile Guimet, der 
auch als Gründer der Revue genannt wird (Réville 1901: 7), war ein Industrieller und Händler, 
der auf vielen Reisen in asiatische Länder eine umfangreiche Kunstsammlung aufgebaut hatte 
und diese zuerst in Lyon und ab 1886 in Paris ausstellte. Das Museum ist heute noch in der 
Nähe des Eiffelturms zu besichtigen, vis-à-vis des Musée de l‘Homme. Guimet war stark an 
der asiatischen Religionsgeschichte interessiert und dadurch mit dem Kreis der 
Religionshistoriker verbunden, weshalb er nicht nur die Revue gründete und unterstützte, 
sondern mit der Annales du Musée Guimet eine eigene Zeitschrift finanzierte. Wie erwähnt, 
veröffentlichten viele der Religionshistoriker und an der 5. Sektion tätigen Wissenschaftler 
auch in den Annales du Musée Guimet ihre Texte. 

Der erste Kongress für Religionsgeschichte in Paris, 3.-8. September 1900 
Zwanzig Jahre nach der Institutionalisierung des ersten Lehrstuhls für Religionsgeschichte 
und seiner Besetzung durch Albert Réville konnte derselbe am Kongress für 
Religionsgeschichte im September 1900 in Paris anlässlich seiner Eröffnungsrede verkünden: 

L’Histoire des Religions, comme toutes les histoires, se fait par le labeur 
collectif de tous ceux qui y consacre leur forces, et on ne pourra jamais dire 

qu’elle est faite complètement, définitivement et sans révision possible. Mais ce 
qu’on peur dire, c’est que ces grandes lignes sont tracées, que le champ de mines a 
été sondé, divisé, approfondi, et que c’est a chacun des mineurs de creuser de son 
mieux, le filon qu’il s’est adjugé.15 (Réville 1901: 48) 

 
15  „Die Religionsgeschichte wird, wie jede historische Arbeit, durch die kollektive Arbeit all derer 

ermöglicht, die sich ihr verschreiben, und man wird nie sagen können, ihre Arbeit sei vollständig, 
definitiv und ohne mögliche Revision. Aber was man sagen kann, ist, dass ihre grossen Linien 



 126 

Das „Minenfeld“ war also sondiert und die grossen Linien nachgezeichnet. Was alles nötig 
war, damit diese weitreichende Aussage vom ersten Lehrstuhlinhaber für Religionsge-
schichte in Frankreich überhaupt möglich wurde, lässt sich anhand des „ersten Kongresses 
für Religionsgeschichte“ in Paris, der gleichzeitig mit der Weltausstellung stattfand, 
rekonstruieren. Die Herausbildung von Religion als eigenständigem Begriff, als 
wissenschaftlich erforschbare Tatsache und somit als eigenständige Sphäre in Geschichte 
und Gegenwart zeigte sich an einer Aussage Léon Marilliers am Kongress: Alle Institutionen, 
Gebräuche, Meinungen und Denkweisen seien einzig durch ihre historische Genese zu 
rekonstruieren. Dies verhalte sich, so Marillier, nicht anders in Bezug auf Glaubensrichtungen 
und Religionen. Aus diesem Grund habe die Religionsgeschichte die alten Dogmatiken 
abgelöst (Marillier 1901: 184). Wie die Neukonzeption von Religion als einem eigenständigen 
Faktum eingesetzt wird, unterscheidet sich also je nach Akteur:in, Zeit und Ort: Während am 
Weltparlament der Religionen in Chicago 1893 die Konzeption in Richtung einer Religion der 
Zukunft ging und Fragen des interreligiösen Friedens und Zusammenlebens thematisiert 
wurden (Lüddeckens 2002; Seager 1993) und in Stockholm der erste „erste“ Kongress für 
Religionsgeschichte deutlich apologetisch ausfiel, so lässt sich der Pariser Kongress durch das 
Bemühen zusammenfassen, Religion auf wissenschaftliche und nichtkonfessionelle Art und 
Weise zu beschreiben. 

Eine Abgrenzung gegenüber den gerade genannten Kongressen ist somit verständlich. 
Gaston Bonet-Maury, der Delegierte des Ministeriums für öffentliche Lehre und selbst 
Religionsforscher, der verschiedentlich in der Revue publizierte, stellte in seinem Grusswort 
am Pariser Kongress die Wissenschaftlichkeit der Kongresse in Chicago (1893) und Stockholm 
(1897) in Frage: Ersterer habe die soziale Frage vernachlässigt, letzterer die Mehrheit der 
Minister aller Konfessionen im Geiste eines „heiligen Kreuzzugs gegen Materialismus und 
Immoralismus“ vereint und den religiösen Frieden somit für ein paar Tage hergestellt (Bonet-
Maury 1901: 51). Er halte dies nun im Frankreich der dritten Republik für gänzlich unmöglich. 
Hierbei ist daran zu erinnern, dass dieser Religionskongress in die Wirren um die Dreyfus-
Affäre fiel, in welcher sich einige der Kongressteilnehmer auch öffentlich äusserten.  

Bonet-Maurys Hinweis auf den „Kreuzzug gegen Materialismus und Immoralismus“, der in 
Stockholm seiner Auffassung nach stattfand, wird mit der Bemerkung ergänzt, dass der 
Kongress in Paris demgegenüber von der „recherche désintéressé de la vérité“, der 
„unvoreingenommenen Suche nach der Wahrheit“ geprägt sei (Bonet-Maury 1901: 52). Hier 
wird der wissenschaftstheoretische wie auch -politische Anspruch des Kongresses deutlich 
greifbar. Eine solche „desinteressierte“ oder „unvoreingenommene“ Suche nach der 
Wahrheit meint jedoch nicht eine durchgehende Ausgrenzung „religiöser Wahrheit“, 
sondern eine Neuausrichtung von Wissenschaftlichkeit, die eine Transformation von Religion 
im Diskurs der Wissenschaft bedeutet und mit folgendem Diktum Albert Révilles 

 
nachgezeichnet sind, dass das Minenfeld sondiert wurde und dass es an jedem Einzelnen ist, den Faden 
bestmöglich zu verfolgen, den er aufgenommen hat.“ 



 127 

veranschaulicht werden kann: „la recherche désintéressé et infatigable du vrai est une des 
formes, non la moindre, de l’amour de Dieu.“16 (Réville 1901: 49) In der Eröffnungsrede 
erwähnte Réville auch, dass ein universelles Naturgesetz menschlichen Lebens im Bedürfnis 
nach einer umfänglichen „Intensivierung des Lebens“ liege (Réville 1901: 40). Dieses 
Bedürfnis, welches an die von Max Müller (in einem vorgelesenen Brief am Kongress) 
erwähnte Konzeption von Religion als Umgang mit den Tiefen der Seele erinnert, könne durch 
verschiedene Ziele erreicht werden – als schlechtes Beispiel sei etwa die Trunkenheit zu 
erwähnen. Die unterschiedlichen, von Réville gutgeheissenen Beispiele umfassen etwa das 
Hören schöner Musik, das Betrachten einer Landschaft, aber auch Tätigkeiten wie die 
Philanthropie oder die theoretische sowie die praktische Wissenschaft. Explizit erwähnt als 
„Verstärker (amplificateur) des Lebens“ wurde auch die Geschichtswissenschaft sowie der 
Religionskongress in Paris (Réville 1901: 41). Es ist hier einfach vorauszusehen, dass solche 
Positionen schon in dieser Zeit, besonders aber in den kommenden Jahren als 
protestantische Residuen oder sogar als religionsapologetische Tendenzen vehement 
kritisiert wurden. 

Es liegt nahe, das Anliegen einer wissenschaftlichen Religionsgeschichte als Projektionsfläche 
sowohl religionskritischer als auch religionsapologetischer Anliegen zu betrachten. Albert 
Réville stellte in seiner Eröffnungsrede fest, dass die Religionsgeschichte in der 
Vergangenheit gegen zwei Oppositionen zu kämpfen gehabt hatte: Die eine fürchtete, dass 
die Religionsgeschichte die Dogmen erschüttern würde und ging davon aus, dass jenseits 
dieser Dogmen nur die Kräfte des Teufels herrschen würden. Die andere Opposition, welche 
das Kind des 18. Jahrhunderts sei, habe in allem, was den Namen „Religion“ trug, nur das 
Schlechte gesehen (Réville 1901: 46). Die Religionsgeschichte sei also sowohl von links als 
auch von rechts mit Misstrauen und Unwillen konfrontiert gewesen und habe sich dennoch 
ihren Platz in der „Enzyklopädie des zeitgenössischen Wissens“ erobern können (Reville 1901: 
47). Dies tat sie trotz der geringen Erwartungen, die man anfangs in sie setzte – man 
erwartete von Réville insgesamt bloss drei bis vier Bände zur Religionsgeschichte (1901: 47).17  

Wenn Réville aber im Jahr 1900 – wie oben gezeigt – die grossen Linien der 
Religionsgeschichte für nachgezeichnet hält, so liegt dies auch an einer Wissenschaftstra-
dition, in der die Etappe der Institutionalisierung lediglich das Resultat einer längeren und 
komplexen Vorgeschichte darstellt. Réville selbst liest die Vorgeschichte am Kongress 
folgendermassen:  

 

 
16  „ […] die desinteressierte und unermüdliche Suche nach dem Wahren ist eine der Formen, nicht die 

Mindeste, der Liebe Gottes.“ 
17  Réville erwähnt eine Begegnung mit einem Minister für Bildung, der ihn zu Beginn seines Lehramtes 

fragte, was er nach drei, vier Jahren der Forschung noch hinzuzufügen hätte. Er entgegnete, dass sein 
ganzes Leben nicht ausreiche, all dies zu veröffentlichen, was er zu schreiben beabsichtige – dies habe 
beim Minister ein grosses Erstaunen ausgelöst (Réville 1901: 47). 



 128 

Il fallait la sagacité d’un Montesquieu, l’imagination poétique d’un Herder, la 
philosophie d’un Leibniz, la complète émancipation de l’esprit proclamée au XVIIIe 

siècle, les découvertes d’un Anquetil Duperron et de ses émules, les travaux toujours 
méritoires des Bénédictins, ceux de la critique de la Bible suivie de celle de tous les autres 
livres sacrées à mesure qu’on pouvait les étudier sur les textes, les études patientes et 
subtiles de la philologie comparée, l’analyse attentive et intelligent enfin des croyances 
primitives survivant au sein des peuplades les plus arriérées; il fallut, plus près de nous 
encore, l’influence admise ou subie de la philosophie de Hegel, mère du principe de 
continuité et d’évolution, ce principe auquel toutes les sciences naturelles ont fini par rendre 
hommage, - il fallut tout cela, et bien d’autres choses encore, pour habituer les esprits à cette 
idée que toutes les manifestations de la vie humaine ont leur histoire, que la religion ne fait 
pas exception et que l’on ne peut se prononcer sur leur valeur et leur véritable nature qu’à 

la condition d’en connaître l’histoire.18 (Réville 1901: 45-46) 

Réville nimmt hier eine Tradition in Anspruch, durch die die Menschen daran gewöhnt 
werden mussten, dass jede Manifestation des menschlichen Lebens seine eigene Geschichte 
habe und dass die Religion diesbezüglich keine Ausnahme darstelle. Die Punkte, welche in 
diesem Zitat zusammenkommen, zeugen von der Bandbreite der Forschungsrichtungen, 
welche am wissenschaftlichen Religionsdiskurs partizipierten und dazu beitrugen, 
Religionswissenschaft und -geschichte als eigenständige Diskurse zu etablieren. Bei der 
Betrachtung eines Kongresses, der sich als erster einer bestimmten Disziplin versteht, kann 
auch damit gerechnet werden, dass die „Vorläufer“ dieser Disziplin erwähnt und im Sinne 
einer Ahnengalerie zusammengeführt werden. Friedrich Max Müller, der krankheits- und 
altersbedingt am Kongress fehlen musste, äusserte sich in dem verlesenen Brief bezüglich 
seiner Jahre in Paris, die er als die glücklichsten seines Lebens bezeichnete19 und beschrieb 
zudem die Besetzung des Lehrstuhls für Religionsgeschichte am Collège de France als erste 
Anerkennung, die „ihrer Wissenschaft“ in der Welt der Gebildeten zugekommen sei (Müller 
1901: 34).20 Réville habe, so Max Müller weiter, alle Ängste zerstreut, die mit der Bildung 
einer solchen Disziplin und dem Vergleich verschiedener Religionen einhergingen. Dies sei 

 
18  „Es erforderte den Scharfsinn eines Montesquieus, die poetische Fantasie eines Leibniz, die komplette 

Emanzipation von dem im 18. Jahrhundert proklamierten Geist, die Entdeckungen eines Anquetil 
Duperron und seiner Nacheiferer, die nach wie vor lobenswerten Arbeiten der Benediktiner, diejenige 
der Bibelkritik, gefolgt von der kritischen Lektüre anderer heiliger Schriften sofern sie als Texte 
zugänglich waren, die geduldigen und scharfsinnigen Arbeiten der vergleichenden Philologie, die 
aufmerksame und intelligente Analyse der primitiven Glaubenssysteme, wie sie bei den 
zurückgebliebenen Völkern noch zugänglich sind; es benötigte, näher bei uns gelegen, die Aufnahme 
des Einflusses der Philosophie Hegels, Mutter des Kontinuitäts- und Evolutionsprinzips, dem alle 
Naturwissenschaften schliesslich sich zugewandt haben – es benötigte all dies und noch einiges mehr, 
um die Menschen (eigtl. „esprits“) an die Idee zu gewöhnen, dass alle Manifestationen des 
menschlichen Lebens ihre eigene Geschichte haben und dass die Religion hier keine Ausnahme 
darstellt, schliesslich, dass man ihren Wert und ihre wahre Natur nur dann einzuschätzen vermag, wenn 
man ihre Geschichte kennt.“  

19  Dies habe er nicht zuletzt auch Eugène Burnouf zu verdanken, dem Sanskrit-Gelehrten, der ihn 
massgeblich zu seiner Übersetzung des Rigveda ermutigt hätte. Damit kann Max Müllers Biografie eine 
Facette beigefügt werden, die bisher wenig beachtet wurde (Klimkeit 1997: 29-40). 

20  Max Müller und Cornelis P. Tiele wurden in Abwesenheit zu Ehrenpräsidenten des Kongresses ernannt. 



 129 

bemerkenswert, da – als zum ersten Mal darauf hingewiesen worden sei, dass „wer eine 
kenne, keine kenne“ – eine solche Haltung als häretisch bezeichnet worden sei. Zu den 
weiteren, für die Disziplin massgeblichen Autoren werden neben Burnouf auch die Philologen 
Strauss und Reuss, die Religionshistoriker Tiele, Albert und sein Sohn Jean Réville, Auguste 
Sabatier, Goblet d’Alviella, Barth und Kuenen, die Anthropologen Tylor, Lang, Nutt sowie mit 
für Frankreich hervorgehobener Bedeutung Ernest Renan und Benjamin Constant angeführt 
(de Gubernatis 1901: 66; Bonet-Maury 1901: 50). 

Diese Galerie bedeutender Religionsforscher (die in der zweiten Generation deutlich kritisiert 
werden) nahm für sich gleichwohl auch eine gesellschaftspolitische Dimension in Anspruch: 
Albert Réville bezeichnete die Religionsgeschichte in seiner Eröffnungsrede als „beste Schule 
der Toleranz“, welche die Theologie bereichern, sie aber weder ersetzen könne noch wolle 
(Réville 1901: 48). Auch der Schlussredner am Pariser Kongress, Angelo de Gubernatis, wies 
darauf hin, dass die historische Religionswissenschaft (science historique des religions) lehre, 
den Glauben anderer zu respektieren. Damit ist einerseits auf die Entwicklung der 
laizistischen Moral hingewiesen, andererseits auf die Verknüpfung von „desinteressierter“ 
Forschung und den gesellschaftlichen Werten, welche diese gleichwohl zu befördern sich 
bemüht. 

Es mag wohl kaum erstaunen, dass an einem ersten Kongress für Religionsgeschichte – neben 
den sogleich näher erläuterten Methodendiskussionen – die junge Geschichte der neuen 
Disziplin eine wichtige Rolle spielt. Albert Révilles Sohn Jean fasste die aktuelle Situation der 
religionsgeschichtlichen Lehre am zweiten Tag des Kongresses in seinem Vortrag zusammen: 
neben den Vorreiterrollen der Universitäten Genf (ab 1868 mit Bouvier besetzt, ab 1873 mit 
Droz und Stroehlin, dann mit Oltramare), Basel (schon ab 1834 ein Lehrstuhl für die 
Geschichte der polytheistischen Religionen, besetzt mit Johann Georg Müller; zur Zeit des 
Kongresses mit Conrad von Orelli besetzt) und an niederländischen Fakultäten (mit Tiele, 
Chantepie de la Saussaye, Lamers). Jean Réville fasste die internationale Situation der 
Religionsgeschichte und -wissenschaft in den weiteren europäischen Ländern wie auch in den 
USA zusammen und zog ein insgesamt positiv gestimmtes Fazit über eine zwar noch junge, 
aber seines Erachtens schon gut etablierte Disziplin (J. Réville 1901: 17-19).  

Wir kommen bald auf den „ersten Kongress für Religionsgeschichte“ zurück, da an diesem 
auch die zeitgenössischen Methodendebatten abzulesen sind. Davor möchte ich jedoch die 
wissenschaftstheoretische Perspektive einführen, anhand derer im Weiteren die Genres der 
Verwissenschaftlichung analysiert werden.  

3. Ein wissenschaftstheoretisches Intermezzo: Verwissenschaftlichung 
und ihre Genres 

Die zu Beginn erwähnte, von Ludwik Flecks wissenschaftstheoretischen Ideen inspirierte 
Darstellung von Wissenschaftsgeschichte orientiert sich an der intra- und interkollektiven 



 130 

Entstehung wissenschaftlicher Tatsachen. Flecks Werk könnte, wären die Umstände andere 
gewesen, heute zu den Klassikern der Wissenschaftstheorie gezählt werden – wie Lothar 
Schäfer und Thomas Schnelle meinen sogar, sie wäre mit Poppers Logik der Forschung von 
1934 vergleichbar. Einerseits mag die Tatsache, dass dem nicht so ist, an der 
Unzeitgemässheit des Textes gelegen haben, andererseits haben hierzu der 
Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg massgeblich beigetragen: Der in Lwow lebende 
Fleck wurde zuerst in das Ghetto von Lwow getrieben und überlebte danach die 
Konzentrationslager Auschwitz und Buchenwald (Schäfer/Schnelle 1980: X-XVII).21 

Während Popper und Fleck beide gegen den Wiener Kreis anschrieben, geht Fleck (1980) in 
seinem Text zu Denkstil und Denkkollektiv von 1935 allerdings „entschieden weiter“ als das 
ein Jahr zuvor erschienene Werk von Popper: „Er stellt den als selbstverständlich 
angenommenen Tatsachenbegriff selbst in Frage.“ (Schäfer/Schnelle 1980: VII-VIII) Fleck 
stellt Wissenschaft als ein kollektives Produkt einer heterogenen Forschergemeinschaft dar, 
deren Neuerungen zwischen dem durch das Denkkollektiv etablierten Denkzwang und den 
auch Zufälligkeiten zuzuschreibenden Brüchen im Denkstil entstehen. Er hat damit das kurz 
nach seinem Tod (1961 in Israel) veröffentlichte Buch von Thomas Kuhn The Structure of 
Scientific Revolutions (1962) vorweggenommen (wie Kuhn selbst offenlegte, was aber bis 
heute zu wenig bekannt ist; Kuhn 2012: xii). 

Die hier für die Darstellung von Verwissenschaftlichung wichtigen Passagen konzentrieren 
sich auf die Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen im Übergang von der 
„Zeitschriftwissenschaft“ zur „Handbuch-“ und schliesslich zur „populären Wissenschaft“ 
(Fleck 1980: 146-164). Fleck macht auf den Unterschied zwischen der engeren (esoterischen) 
Fachgemeinschaft, der erweiterten (exoterischen) Wissenschaftsgemeinschaft und zuletzt 
dem allgemeinen „Kreise erwachsener, allgemein gebildeter Dilettanten“ (1980: 149) 
aufmerksam, der die Entstehung von wissenschaftlichen Tatsachen durch die erwähnten 
Genres der Zeitschrift, dem Handbuch und Lexika charakterisiert. Das populäre Wissen gipfle 
in der „Weltanschauung“, einer spezifischen, „gefühlsbetonte[n] Auswahl populären Wissens 
verschiedener Gebiete entstammend“ (Fleck 1980: 150). „Frische Gedanken“ entstünden 
allerdings in der „Zeitschriftwissenschaft“, die „das Gepräge des Vorläufigen und 
Persönlichen“ trage (Fleck 1980: 156). Demgegenüber entstehe die „Handbuchwissenschaft“ 
nicht einfach durch Addition von Zeitschriftarbeiten, sondern durch die „kritische 
Zusammenfassung in ein geordnetes System“ innerhalb des „esoterischen Kreises“ (Fleck 
1980: 156). Gleichzeitig enthalte „jede Zeitschriftarbeit eine solche Anknüpfung an die 
Handbuchwissenschaft als Beweis, dass sie ins Handbuch strebt und ihre gegenwärtige 
Position für vorläufig hält.“ (Fleck 1980: 156) Sie unterwerfe sich dabei dem 

 
21  Ein Grund für sein Überleben war wohl, dass Fleck im Ghetto unter einfachsten Bedingungen einen 

Impfstoff für Typhus herstellen konnte, worauf die SS in ihm einen der führendsten europäischen 
Mikrobiologen und Typhusspezialisten erkannte. Letztlich überlebten Fleck, seine Frau und sein Sohn 
Krieg und Nationalsozialismus. 



 131 

„wissenschaftlichen Allerheiligste[n], nämlich [dem] Urteilen über Existenz oder 
Nichtexistenz einer Erscheinung“, für „das allein berechtigte Kollektiv“ zuständig sei (Fleck 
1980: 157). All dies geschähe „in der Diskussion zwischen den Fachleuten, durch gegenseitige 
Verständigung und gegenseitiges Missverständnis, durch gegenseitige Konzessionen und 
wechselseitiges Hineinhetzen in Starrsinn“ (Fleck 1980: 158). 

Die frühe französischsprachige Religionsforschung hat sich in den hier diskutierten Jahren 
intensiv der Entwicklung sowie Übersetzung von Handbüchern gewidmet. In geraffter 
Nennung sind dies u.a. folgende:  

— 1881 erscheinen die Prolégomènes de l'histoires des religions von Albert Réville, in 
der seine religionshistorische Methode sowie das darin vertretene evolutionistische 
Geschichtsbild zum Tragen kommen. Réville veröffentlicht bald darauf zwei 
Religionsgeschichten, deren erste (1883) den „nichtzivilisierten Völkern“ gewidmet 
ist und die frühere These bestreitet, dass ebenjene Völker überhaupt keine Religion 
hätten (Atwood 2016a; 2016b; 2013). Der zweite Band widmet sich den Religionen 
Mexikos (Réville 1885), wobei hier der gesamte mittelamerikanische Raum gemeint 
ist. 

— 1887 erscheint von Eugène Goblet d‘Alviella die Introduction à l'Histoire générale des 
Religions, in der sich dieser intensiv der vergleichenden Methode widmet (und dabei 
u.a. am Kongress in einen längeren Disput mit Maurice Vernes tritt).  

— 1887 publiziert genannter Vernes L'histoire des religions. Son esprit, sa méthode et 
ses divisions en enseignement en france et à l'étranger, worin viele Bezüge zur 
Forschungsgeschichte, zur zukünftigen Lehrform (an Schulen und Universitäten) und 
zur politischen Kontextualisierung zu finden sind und gleichzeitig der Anspruch einer 
disziplinären Programmatik vertreten ist. 

— Das 1887 in den Niederlanden publizierte Lehrbuch der Religionsgeschichte von 
Chantepie de la Saussaye wurde 1904 von Henri Hubert und Isodor Lévy übersetzt. 
Zwischen der religionsgeschichtlichen und der (sich überhaupt erst unter dieser 
Bezeichnung etablierenden) Religionsphänomenologie gebe es, so Hubert in der 
Einleitung, in gegenstandsbezogener Hinsicht eine grosse Ähnlichkeit – die 
Gegenstände seien sogar dieselben (Hubert 1904: XXIII). 

Um den Prozess der Verwissenschaftlichung zu beobachten, eignen sich neben der 
Entstehung der Handbuchwissenschaft insbesondere Kongressakten, denn neben den finanz- 
und bildungspolitischen Rahmenbedingungen einer Disziplinengenese (die bei Fleck weniger 
im Fokus stehen, aber weiter oben etwa im Hinblick auf die Auflösung der katholisch-
theologischen Fakultäten und ihre Ersetzung durch die 5. Sektion der École Pratique des 
Hautes Études illustriert wurden), haben auch wissenschaftliche Kongresse ihre eigene Rolle, 
die man als semi-öffentliche Aushandlung auf dem Weg von der Zeitschriften- zur 
Handbuchwissenschaft beschreiben kann. Aus diesem Grunde lohnt es sich, nochmals auf 



 132 

den Pariser Kongress zurückzukommen und auf die dort aufgeführten 
Methodendiskussionen und disziplinären Selbstbeschreibungen näher einzugehen.  

Der Pariser Kongress versprach, die aktuellen Debatten, Theorien und Diskurse zu behandeln. 
Insofern stellen auch die Kongressakten einen einfachen Zugang zum Stand der damaligen 
Forschung nach ihrer ersten Konsolidierungsphase dar und es erstaunt umso mehr, dass sie 
bisher nicht gesondert aufgearbeitet wurden. Im Folgenden gehe ich deshalb knapp auf die 
Paradigmen, Methoden und Theorien, die Programmatiken sowie auf die massgeblichen 
Akteure ein, die am Pariser Kongress die „Diskussion der Fachleute“ kennzeichneten. 

Thematisch teilte sich der Kongress in sieben Sektionen auf, die später auch am Kongress in 
Basel übernommen wurden: Die erste Sektion befasste sich mit den „unzivilisierten“ Völkern, 
genauer den afrikanischen, amerikanischen und präkolumbianischen Völkern und deren 
Religionen. Es folgten die Geschichte der fernöstlichen Religionen, darunter China, Japan, 
Indo-China, der Mongolei und Finnland (II), diejenige der ägyptischen Religion (III), der 
semitischen Religionsgeschichte (IV), Indiens und Irans (V), die Religionsgeschichte 
Griechenlands und Roms (VI), diejenige der Germanen, Kelten und Slawen (VII) und 
schliesslich die christliche Religionsgeschichte (VIII). Zur methodischen Ausrichtung ist zu 
bemerken, dass die vergleichende Philologie bei allen Autoren eine wichtige Ausgangslage 
darstellte – sowohl für die eigene Forschung als Ergänzung zu hermeneutisch-textkritischen 
Herangehensweisen als auch im Hinblick auf die Disziplingeschichte. Die Mehrheit der 
Autoren sprach von der vergleichenden Linguistik oder Philologie. Am Kongress wird 
gleichwohl darauf hingewiesen, dass man nicht bei der Philologie stehen geblieben sei, 
sondern diese durch die historische (wo durch Quellen ermöglicht) oder ethnografische 
Arbeit ergänzt habe. Die historische Bibelkritik, wie sie insbesondere Auguste Sabatier vertrat 
und sie als Teil der übergreifenden Disziplin Religionsgeschichte begriff, wurde ansonsten 
nicht explizit stark gemacht. 

Die Diskussionen um den Blick von Aussen oder von Innen, die in Stockholm noch kontrovers 
geführt wurden, spielten am Pariser Kongress bereits keine herausragende Rolle mehr. Für 
die Mehrheit der Autoren sei eine Innenperspektive nicht erforderlich, jedoch stelle sie auch 
kein methodisches Problem dar. Einzig der Schlussredner de Gubernatis erachtete ein „tiefes 
religiöses Gefühl“ als notwendig für den Forscher und sah in seiner Religiosität eine Art 
„zweiten Blick“, der es ihm erlaube, sowohl das menschliche als auch das göttliche Werk zu 
sehen. Derart explizit religiöse Reden waren jedoch die Ausnahme am Kongress in Paris.  

Neben dem philologischen, dem historischen und dem ethnografischen sind drei weitere 
methodische Zugänge hervorzuheben: Eine erste und breit vertretene Methode ist diejenige 
des Vergleichs (la méthode comparative), welcher der belgische Religionshistoriker und 
Comte Eugène Goblet d’Alviella (1846-1925) einen Vortrag widmete. Goblet d’Alviella zufolge 
ist die Suche nach Ähnlichkeiten ein Hauptziel des Religionsvergleichs (1901: 148-163).22 

 
22  Zu Goblet d’Alviella siehe Dierkens (1995). 



 133 

Durch den Vergleich könne man Klassifikationen erstellen, die weit über die vorhandenen 
Quellen der Religionsgeschichte hinausgingen. Dabei sei in erster Linie morphologisch 
vorzugehen. Ähnlichkeiten erklären sich, so Goblet d’Alviella weiter, über drei Möglichkeiten: 
Entweder es handle sich um ein gemeinsames Erbe (héritage commun), eine reziproke 
Übermittlung (transmission réciproque) oder aber eine parallele Entwicklung (formation 
parallèle). Goblet d’Alviella formuliert hier also neben einer Methodenlehre der 
Komparatistik eine frühe Theorie des Religionsaustausches. Die auch von Max Müller 
hervorgehobene Lehre des Vergleichs wird hier in eine deutlich an der 
naturwissenschaftlichen Taxonomie ausgerichteten Form nuanciert: Religion wird als Klasse 
mit unterschiedlichen Spezies betrachtbar (Goblet d’Alviella 1901: 1-16). 

Eine zweite methodische oder eher disziplinäre Perspektive ist diejenige der Folkloristik, 
welche von Léon Marillier systematisch eingeführt wurde. In der Folkloristik würden 
bedeutende Kapitel der sozialen Psychologie geschrieben (Marillier 1901: 195). Auch bei der 
von Marillier vorgetragenen Folkloristik ist die Bemühung deutlich zu sehen, religiöse 
Phänomene zu klassifizieren. An dieser Stelle wird ein positivistischer und den 
Naturwissenschaften eigener Zug deutlich: Der ordnende Drang hat also auch die Welt der 
sogenannten Volksreligiosität und der Sagen erreicht, welche nun in den Bereich der 
‚Religion‘ inkorporiert werden.  

Als dritte Methode ist die Religionsstatistik zu nennen, der hier – ohne sie schon als 
„Soziologie“ zu beschreiben – Fournier de la Flaix eine global ausgerichtete Analyse widmete. 
De la Flaix, der 1889 am Institut International de Statistique eine erste Arbeit zur 
Religionsstatistik vorgelegt hatte, aktualisierte diese für den Kongress, ohne seine 1889 
verwendete Klassifikation zu verändern. Sie unterscheidet neun verschiedene Religionstypen: 
Christentum, Ahnenkult und Konfuzianismus (eine Klasse), Hinduismus, „Mahométisme“, 
Buddhismus, Taoismus, Schintoismus, Judaismus und Polytheismus. Jede dieser Klassen wird 
nochmals in verschiedene Gruppen aufgeteilt. De la Flaix konnte auf verschiedene 
Vorarbeiten (Statistiques des Religions; Church Atlas; Revue de l’Islam) zurückgreifen, was 
zeigt, dass die Religionsstatistik um 1900 kein vollkommen neuer Ansatz war. Gleichwohl 
zeichneten sich hier quantitativ-soziologische Arbeitsweisen ab, welche bald darauf in der 
Religionssoziologie disziplinär verortet wurden. 

Die geringe Bedeutung, die in Paris die Entscheidung zwischen Innen- und Aussenperspektive 
hatte, widerspiegelt die politische Situation im Umfeld der entstehenden Disziplin 
Religionsgeschichte. Die Innenperspektive gehört zwar nicht zur ausschliesslich der 
institutionell aufgelösten Theologie, hat aber in der Programmatik der bekenntnisfreien 
Religionsgeschichte keinen zentralen Ort mehr. Damit einher gingen aber gleichwohl 
Verschränkungen von wissenschaftlichen Konzeptionalisierungen und religiöser 
Valorisierung im Religionsdiskurs, wie etwa die Chiffre des „intensiven Lebens“ bei Albert 
Réville zeigte. 



 134 

4. Der Weg durch die Verwissenschaftlichung an zwei Beispielen 
Die im Folgenden aufzuzeigende Entwicklung der Religionswissenschaft an den beiden 
Beispielen Léon Marillier und Marcel Mauss beleuchtet nicht nur die ersten knapp dreissig 
Jahre der französischen Religionswissenschaft, sondern steht auch für einen 
Generationenbruch, der sich innerhalb des Lehrstuhls für die „Religionsgeschichte der 
nichtzivilisierten Völker“ abspielt. Dabei ist dieser Bruch nicht absolut, sondern von einem 
hohen Respekt des Nachfolgers Mauss für die Leistung seines sehr früh verstorbenen 
Vorgängers und Lehrers Marillier gekennzeichnet. 

Marcel Mauss ist im französischen Raum schon lange zu einer festen Grösse im geistes- und 
kulturwissenschaftlichen Kontext geworden und bis heute Gegenstand einer umfangreichen 
Forschungsliteratur.23 Mittlerweile gilt dies zunehmend auch für den englisch- und 
deutschsprachigen Raum, wo sein Werk zu einem Teil auch übersetzt worden ist (Mauss 
2012, 2017). Demgegenüber ist Léon Marillier ausserhalb der französischsprachigen und mit 
der religionswissenschaftlichen Fachgeschichte vertrauten Kreise gänzlich unbekannt, 
obschon er auch in der (französischen) Psychologiegeschichte wahrgenommen wird (Le 
Maléfan 2005). Aus diesem Grund stelle ich Léon Marillier ausführlicher vor, da er einerseits 
zur ersten Generation der Religionswissenschaftler an der École Pratique des Hautes Études 
gehört, andererseits an ihm der programmatische Bruch deutlich wird, der von den jüngeren 
Religionssoziologen Mauss und Hubert vollzogen wurde, obgleich die institutionelle Einheit 
im Falle von Mauss und Marillier dieselbe war: eben der Lehrstuhl für die 
„Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“. 

Léon Marillier und die Religionsgeschichte der „nicht-zivilisierten Völker“ 
Léon Marillier wurde 1862 in Lyon als Sohn des früh verstorbenen und wohlhabenden 
Händlers Auguste Marillier und Cécile Chaley geboren, die ihrerseits die Urenkelin der 
Madame Roland, einer wichtigen und tragischen Figur der französischen Revolution, war. Die 
Tradition des republikanischen Salons der Urahnin wurde auch von Léon Marilliers Mutter 
weitergeführt. Ihren Salon frequentierten verschiedene Persönlichkeiten wie Lucien Herr, 
Henry Wickam Steed oder Charles Seignobos – letzterer wurde nicht nur ein Freund des 
Sohnes, sondern auch der Lebensgefährte der früh verwitweten Mutter von Léon (Le Maléfan 
2005: 268). Der zehn Jahre ältere Seignobos, Sozialist und Dreyfusard, der sich nicht nur für 
die Menschenrechte engagierte, sondern überhaupt ein politisch stark involvierter Akteur 
der Dritten Republik war, spielte zweifelslos eine wichtige Rolle für Marillier, vermutlich auch 
für das wachsende Interesse Marilliers an der Psychologie, die beide auch als 
geschichtswissenschaftliche Methode ansahen. Marillier studierte zunächst Philosophie in 
Lyon und wandte sich danach – aufgrund seiner begüterten familiären Situation musste er 
nicht arbeiten – zunehmend der klinischen Psychologie zu. Dies geschah zu einer Zeit, als sich 

 
23  Bert (2017, 2020, 2023); Strenski (1993, 2004); Fournier (1994). 



 135 

analog zur Religionswissenschaft auch die Psychologie neu zu verorten begann und sich dabei 
von ihren metaphysischen Vorläufern trennte. In diesem Kontext wurde Marillier bald eine 
wichtige Figur, insofern er mit Théodule Ribot und Charles Richet die Société de psychologie 
physiologique gründete und entsprechende Konferenzen organisierte.  

Marillier übernahm zu einem grossen Teil die Übersetzung und Kommentierung vieler 
englischsprachiger Texte. Darunter ist etwa Andrew Langs Myth, Ritual and Religion von 1877 
zu nennen, welches er mit dem deutschen Philologen Adolf Dirr zusammen übersetzte, oder 
auch das gemeinsame Werk von Edmund Gurney, Frederic Myers und Frank Podmore 
Phantasms of the Living, welches Léon Marillier übersetzte und 1892 unter dem Titel Les 
hallucinations télépathique veröffentlichte. Ein weiteres Buch, das heute leider kaum 
beachtet wird, ist die Doktorarbeit der amerikanischen Soziologin und Ökonomin Elisabeth 
Laetitia Moon Conrad (1871-1946). Marillier übersetzte sie und brachte sie 1901 unter dem 
Titel „Les idée des Indiens Algonquins relatives à la vie dôutre-tombe“ in der Revue heraus. 

Daneben publiziert er selbst Aufsätze zum „Relikt der Seele und der Idee der Gerechtigkeit 
bei den nichtzivilisierten Völkern“ (1894), zur „Rolle der Psychologie in der vergleichenden 
Mythologie“ (in der Revue 1895 erschienen) und gab Vorlesungen zum „religiösen Charakter 
des melanesischen Tabus“ welche Mauss gehört hatte.  

Ein weiteres Interessengebiet zwischen der Religionswissenschaft und der Psychologie betraf 
die Frage nach der Halluzination, bezüglich derer Marillier eine Statistik über alle 
überlieferten Fälle sammelte. Schliesslich widmete er sich auch der Folkloristik, welche er als 
eine Unterdisziplin der Religionswissenschaft betrachtete und sich entsprechend am Pariser 
Kongress für Religionsgeschichte äusserte (Marillier 1901), wie oben berichtet. 

Marillier ging in der Folge sowohl in der religionswissenschaftlichen, in der folkloristischen 
wie auch in der psychologischen Fachgeschichte vergessen. Dies lag Maléfan zufolge daran, 
dass er eine „liminale Position“ zwischen den entstehenden Fachidentitäten einnahm und 
sowohl Religionswissenschaftler als auch Psychologe war (Le Maléfan 2005: 276). 
Nichtsdestotrotz übernahm er für beide Disziplinen massgebliche Arbeiten in der Herausgabe 
von Zeitschriften, Organisation von Konferenzen und dem Aufbau von Fachverbänden – 
Marillier war somit für die Institutionalisierung der Religionswissenschaft wie der Psychologie 
eine wichtige, sogar zentrale Figur. Seine eigenen wissenschaftlichen Leistungen haben unter 
dieser Arbeitslast sicherlich gelitten. Die überschaubare Anzahl an eigenen Aufsätzen gründet 
jedoch in seinem tragischen und frühen Tod: Die Familie Marillier besass ein Haus in der 
Bretagne, in der Bucht von Launay in der Nähe von Paimpol, wo die Familie viel Zeit 
verbrachte und auch auf dem Meer segelte. Am 12. Oktober geschah in dieser Gegend auf 
dem Fluss Jaudy ein Unglück, als Marillier mit seiner Frau Jeanne (welche die Schwester des 
bretonischen Dichters, Übersetzers und Folkloristen Anatole Le Braz war) und 15 weiteren 
Personen auf dem Boot Marie-Thérèse unterwegs war. Das Boot kenterte und von den 17 
Personen starben 13. Léon Marillier selbst konnte sich auf einen Felsen retten, wo er die 



 136 

Nacht verbrachte und, wie Pascal Le Maléfan beschreibt, verzweifelt nach Hilfe schrie. Dies 
ist aus einem tragischen und ironischen Grunde zugleich interessant: Wie sein Schwager 
Anatole Le Braz in der Einführung zu seinem Buch La légende de la mort von 1892 (wozu 
Marillier das Vorwort schrieb) notierte, handelte es sich bei dem Ufer, an welches der 
verunglückte Marillier gelangte, um einen Ort, wovon die Einheimischen glaubten, dass dort 
des Nachts Seelen aus der Hölle rufen würden. Marilliers Hilferufe wurde dort zwar gehört, 
allerdings unternahm aus ebendiesem Grund niemand etwas. Die von Le Maléfan bemerkte 
„makabre Ironie“ dieses Unfalls besteht also darin, dass Marillier selbst in genanntem 
Vorwort schreibt, dass die folkloristischen Legenden und Sagen bis heute „aktiv und 
fruchtbar“ seien – und somit letztlich zu Marilliers Tragödie beitrugen (Le Maléfan 2005: 276). 
Marillier überlebte den Unfall, starb aber drei Tage später im Alter von nur 38 Jahren in der 
Folge des Unfalls, an dem nicht nur seine Frau Jeanne starb, sondern ein grosser Teil von 
Anatole Le Braz‘ Familie. 

In ihrem Nachruf sprach Laetitia Moon Conrad von einem riesigen Verlust für die 
Religionswissenschaft. Marillier habe schon in seinem jungen Alter eine weltweite Reputation 
gewonnen und seinen Zenit noch nicht erreicht. Sie selbst habe das Vergnügen gehabt, seine 
Vorlesungen in den Jahren 1897-98 über Heiratsriten sowie über das Opfer zu besuchen (wo 
sie vermutlich auch Marcel Mauss begegnete). Seine Methode, das vorliegende Material 
genau und kritisch zu diskutieren (was fast identisch auch von Mauss positiv hervorgehoben 
wird), sei für die Student:innen ein grosser Gewinn gewesen. Conrad wies aber auch darauf 
hin, dass die Themen nicht populär gewesen wären und sie teilweise sogar die einzige 
Studentin im Publikum gewesen sei, was Marillier nicht davon abgehalten hätte, seine 
Vorlesung nach Plan durchzuführen (Conrad 1902). 

Marilliers Bedeutung für die frühe Religionswissenschaft ist nicht nur in den genannten 
Institutionalisierungsarbeiten in Zeitschriftenherausgeberschaften, Konferenzorganisationen 
und Verbandstätigkeiten zu sehen, wo er sich somit massgeblich in der Entstehung des 
Denkstils der sciences religieuses beteiligte. Er war neben diesen für die 
„Zeitschriftwissenschaft“ zentralen Tätigkeiten auch für die Transmission in die 
„Handbuchwissenschaft“ wichtig. Hierfür steht sein Artikel „Religion“ in der Grande 
Encyclopédie24 von 1900, worin Marillier die Synthese sowohl seines Religionsverständnisses 
wie auch seiner religionswissenschaftlichen Methode präsentierte und der hier deshalb 
etwas ausführlicher beschrieben wird. Dass mit diesem Artikel eine gewisse Bedeutung 
einhergeht, stellt 1902 auch Mauss fest, wenn er in seiner (insgesamt kritischen und weiter 
unten zu besprechenden Rezension) konstatiert, dass dieser Artikel „veritable Bedeutung“ 

 
24  La Grande Encyclopédie wurde von 1886 bis 1902 von Henri Lamirault herausgegeben; Marillier 

steuerte auch den Eintrag „Tabou“ bei. Unter den vielen Autoren publizierten auch Mauss und 
Durkheim darin. Der erste Aufsatz von Mauss und Hubert, der die im Folgenden an Durkheim angelegte 
Sichtweise auf die Soziologie dokumentierte, war der 1901 von Mauss und Paul Fauconnet in der 
Grande Encyclopédie veröffentlichte Artikel „Sociologie“ (Band 30), Mauss (1969: 133-177). 



 137 

besass und Marilliers „Autorität im Fach der vergleichenden Religionswissenschaft“ 
widerspiegelt (Mauss 1968: 124). 

Marilliers Artikel beginnt mit der Feststellung, dass es unterschiedliche Definitions-
möglichkeiten von Religion gebe, wobei das Problem entstehe, dass jede einzelne Definition 
wichtige Elemente aus anderen Definitionen ausschliesse (Marillier 1900: 341). Marillier 
grenzt seine religionswissenschaftliche Position gleich anfangs von Theologie (aufgrund ihrer 
Gebundenheit) und Philosophie ab und bezieht sich stattdessen auf ein psychologisch 
fundiertes Verständnis des religiösen Gefühls, welches den gesamten Lexikonartikel 
bestimmt.  

Weil das religiöse Gefühl für ihn mit der religiösen Praxis eng verbunden ist und beides der 
religiösen Autorität vorausgehe, also der kollektiven Formierung von Autorität, grenzt sich 
Marillier von Durkheims Religionsverständnis ab. Es sei ihm „nicht möglich“, Durkheims 
Definition von 1899 „als eine gültige Definition des religiösen Phänomens zu akzeptieren“ 
(Marillier 1900: 342). Dessen kollektives Verständnis von Religion komme einer „philosophie 
obligatoire“ gleich, wie Marillier anmerkt. Stattdessen bezieht er sich auf das religiöse Gefühl, 
wobei er hier Tiele und Sabatier folgt. Alle Religionen seien ihrem ursprünglichen Wesen nach 
individuell, tendieren aber dazu, sozial und kollektiv zu werden.25 

Sowohl Schleiermacher wie auch Darmesteter werden zwar von Marillier referiert, aber nicht 
uneingeschränkt gutgeheissen (Marillier 1900: 345). Schleiermacher spielt zwar eine wichtige 
Rolle in der Entwicklung der Idee des religiösen Gefühls, wird aber insofern revidiert, als dass 
Marillier die Ideen der Abhängigkeit und Allmächtigkeit als „relativ neue Begriffe“ begreift, 
welche etwa der „Nichtzivilisierte“ noch nicht in dieser Weise verstehe (Marillier 1900: 345-
346). Die Bedeutung des religiösen Gefühls zeigt sich auch dadurch, dass sie das erste 
Unterkapitel im Artikel ist. Danach kommt Marillier auf die „méthode de la science des 
religions“ zu sprechen (Marillier 1900: 343), die er ähnlich auch in seinem Beitrag „Le folklore 
et la science des religions“ (1901) präsentiert. Entworfen wird das Programm einer 
laizistischen und konfessionell ungebundenen Wissenschaft. Es geht, so Marillier, nicht 
darum, über den Wert der religiösen Dogmen zu sprechen, sondern diese zu analysieren und 
zu beschreiben: „il doit se borner à constater, à analyser et à décrire“ (Marillier 1900: 343). 
Hierdurch unterscheide sich die Religionswissenschaft von der Philosophie und der 
Dogmatik. Damit widerspiegelt Marillier den Konsens der ersten Generation 
französischsprachiger Religionswissenschaftler und -historiker, wie er oben schon gezeichnet 
wurde.  

 
25  „D’individuelle en son essence à l’origine, toute religion tend à devenir sociale et collective […].“ 

(Marillier 1900: 342). 

 



 138 

Sodann werden drei Methoden näher ausgeführt: die historische, die komparative sowie die 
psychologische Methode, wobei die komparative Methode der letzte Schritt einer 
vorhergehenden genauen Analyse sei. Dadurch können die unterschiedlichen „Phasen der 
sozialen und mentalen Evolution des Menschen“ nachgezeichnet werden (Marillier 1900: 
343). Spätestens hier wird die evolutionistische Grundierung von Marilliers Verständnis von 
Religionsgeschichte deutlich. Es gibt ihm zufolge eine gemeinsame Religion der Menschheit, 
die sich in unterschiedliche Formen und Typen ausdifferenziert habe (Marillier 1900: 344). 
Dabei ist es für Marillier offenkundig, dass zwischen „primitiven“ oder „nichtzivilisierten“ 
Völkern und Formen der Religion zu unterscheiden ist. Hier ist in der Klassifikation der 
Religionen die Unterscheidung von naturalistischen und ethischen Religionen grundlegend 
(Marillier 1900: 362).  

Die weiteren Unterkapitel des Artikels besprechen verschiedene Aspekte, die auch 
zeitgenössische Lexika-Einträge zu „Religion“ kennzeichnen, zuvorderst die Frage nach den 
Religionsdefinitionen (Krüger 2017). Marillier diskutiert insbesondere diejenigen von Goblet 
d’Alviella, Albert Réville, Sabatier und Tiele. In weiterer Auseinandersetzung werden auch die 
Religionsverständnisse von James Darmesteter sowie Schleiermacher diskutiert.  

Marilliers eigene Definition nimmt verschiedene Elemente von Sabatier, Tieles 
Gefühlsbezogenheit sowie die Tylorschen übernatürlichen Mächte auf: 

La religion, à nos yeux, est l‘ensemble des états affectifs suscités dans l'esprit 
de l‘homme par l‘obscure conscience de la présence en lui et autour de lui de 

Puissances, à la fois supérieures, et analogues à lui, avec lesquelles il peut entrer en 
relation, des représentations engendrées par ces sentiments et qui leur fournissent 
des objets définis, et des actes rituels auxquels il est provoqué par l‘action combinée 
de ces émotions et de ces croyances.26 (Marillier 1900: 346) 

Die letzten Unterkapitel umfassen Themensetzungen, die eine grosse Überschneidung zum 
Lehrstuhlnachfolger Mauss aufweisen: die primitiven Formen des religiösen Gefühls 
(Marillier 1900: 346-347); die primitiven Formen der Götter (Marillier 1900: 348-349); die 
Magie und ihr Begriff (Marillier 1900: 349); die Evolution des Opfers und des Gebets (Marillier 
1900: 351); Animismus und Totenkult (Marillier 1900: 355); Mythen (Marillier 1900: 357); die 
religiöse Metaphysik und der Symbolismus (Marillier 1900: 358); Religion, Moral und 
Eschatologie (Marillier 1900: 360); Klassifikationen der Religionen (naturalistische und 
ethische Religionen; Marillier 1900: 362) sowie zum Schluss die „Zukunft der Religion“ 
(Marillier 1900: 363).  

 
26  „Religion ist in unseren Augen die Gesamtheit der affektiven Zustände, die im Geist des Menschen 

durch das dunkle Bewusstsein der Präsenz in ihm und um ihn herum von ihm überlegenen und ihm 
analogen Mächten hervorgerufen werden, mit denen er in Beziehung treten kann sowie durch diese 
Gefühle erzeugte Repräsentationen, die ihm definierte Objekte und rituelle Handlungen liefern, zu 
denen die Menschen durch die kombinierte Wirkung dieser Emotionen und dieser Überzeugungen 
provoziert werden.“ 



 139 

Im Schlusskapitel zur „Zukunft der Religion“ wird nochmals eine affirmative Position 
zugunsten des religiösen Gefühls sichtbar. In einer Zeit, in der die Moral „sich säkularisiert 
und menschlich wird“ (Marillier 1900: 363), gebe dennoch nur das religiöse Gefühl, welches 
ein spezifischer Komplex von Emotionen sei, „der Seele das Gefühl des Friedens, der inneren 
Freude“ (Marillier 1900: 363). Marillier verbleibt allerdings nicht bei dieser Apologetik des 
religiösen Gefühls stehen, sondern weist auch in eine Zukunft, in der – nachdem Religion von 
Wissenschaft, Metaphysik und Moral getrennt sein wird –, der Gottesbegriff nur noch 
symbolisch gedacht werden kann. An diesem symbolischen Gottesbegriff bleibe sodann das 
religiöse Gefühl haften. Denn nicht die Formen seien das wichtige, sondern der diesen 
innewohnende „innere Modus“, eben: das religiöse Gefühl. Es erstaunt nicht, dass – wie im 
letzten Kapitel gezeigt wird – sich ein Religionssoziologe wie Marcel Mauss an solchen 
Formulierungen störte und sie u.a. für ihre protestantischen Residuen kritisiert. Damit 
machen wir den Schritt von der „Handbuchwissenschaft“ der ersten religionswissenschaft-
lichen Generation zur „Zeitschriftwissenschaft“ der zweiten, was sogleich auch die 
Vorläufigkeit von Lexika- und Handbuchwissenschaft aus der Perspektive des exoterischen 
Fachwissenschaftlers zeigt.  

Von Marillier zu Mauss – die Kritik der zweiten an der ersten Generation  
Marcel Mauss äusserte sich öffentlich zuerst in seiner Antrittsvorlesung „L’enseignement de 
l’histoire des religions des peuples non civilisés à l’école des hautes études“27 von 1902 
ausführlicher über seinen verstorbenen Vorgänger und Lehrer, bei dem er zwischen 1895 
und 1898 verschiedene Vorlesungen besucht hatte (Fournier 1994: 44). Dabei ist diese 
Antrittsvorlesung für die Darstellung der Verwissenschaftlichung ein geeigneter 
Ausgangstext, der als Rede Teil eines wissenschaftlichen Einsetzungsrituals war und den 
somit eine Programmatik auszeichnet. Danach wurde die Antrittsvorlesung in Form eines 
Zeitschriftenartikels in der Revue publiziert und später in Mauss‘ Werksammlung, den 
Œuvres, aufgenommen, während viele der in ihr genannten Themen Eingang in Mauss‘ 
zentrale Schriften und weitere Vorlesungen fanden. Die Antrittsvorlesung illustriert damit 
auch den Gang durch die Genres der Verwissenschaftlichung. Weil die Kritik in der 
Antrittsvorlesung aus offensichtlichen Gründen zurückhaltend ausgedrückt wird, werde ich 
danach weitere Texte Mauss beiziehen, in denen er sich zu Marillier äussert und welche den 
Bruch stärker verdeutlichen. 

Mauss verspricht in der Antrittsvorlesung, „dieselben Fragen zu behandeln“, die auch für 
Marillier an seinem Lehrstuhl sowie in dessen Vorlesungen wichtig waren (Mauss 2012: 230). 
Er zeichnet zuerst die elf Jahre von Marilliers Wirken an der 5. Sektion der sciences religieuses 
nach, die er selbst als Student teilweise miterlebt hat: Als maître de conférence der 1890 an 

 
27  Leider wurden in der deutschen Übersetzung „Über den Unterricht in der Religionsgeschichte der 

nichtzivilisierten Völker“ von 2012 viele entsprechende Passagen ausgelassen, welche sodann aus der 
französischen Ausgabe seiner Oeuvres referiert und übersetzt werden. 



 140 

der 5. Sektion eingeführten „conférence“ der „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten 
Völker“ übernahm Marillier eine Thematik, die Mauss zufolge vom „verehrten Präsidenten“ 
Albert Réville in einer Vorlesung am Collège de France sowie in seiner darauffolgenden 
Publikation institutionalisiert wurde. Das Jahr 1890, in dem Marillier diesen Lehrstuhl an der 
vier Jahre zuvor gegründeten 5. Sektion übernommen hatte, markierte für Mauss eine Art 
„wissenschaftliche Epoche[zäsur]“ (Mauss 1969: 460), als in diesem Jahr zwei Bücher 
erschienen sind, die für die Religionswissenschaft prägend waren: William Roberston Smiths 
Religion of the Semites und James Frazers Golden Bough. Neben Edward B. Tylor und Andrew 
Lang waren insbesondere Robertson Smith und Frazer für die ethnologische 
Religionsforschung wie sie sowohl Marillier als auch Mauss vertraten und lehrten, zentrale 
(wiewohl auch unterschiedlich bewertete) Figuren. Während allerdings Marillier bald als 
französischer Vertreter der angelsächsischen Anthropologie à la Tylor, Frazer, Robertson 
Smith und Lang galt, der diese rezensierte und übersetzte, wurden diese für Mauss und 
Durkheim bald zum wichtigsten Abgrenzungsgrund – überhaupt für die französische 
Religionssoziologie. Somit liegt hierin der erste Riss zwischen Marillier und Mauss. 

Allerdings machte Mauss auch deutlich, dass Marillier kein unkritischer Rezipient der 
englischen Anthropologen war. Mauss zufolge begann mit Marilliers Auseinandersetzung mit 
dem Totemismus die kritische Beschäftigung mit der „übertriebenen Bedeutung, die einige 
englische Autoren“ dem Totemismus zumassen (Mauss 1969: 463). Damit wird die für die 
französische Religionssoziologie charakteristische Abgrenzung gegenüber der englischen 
Anthropologie explizit gemacht, die auch für Émile Durkheim sowie Mauss‘ Arbeitszwilling 
Henri Hubert charakteristisch ist (Fournier 1994: 48). 

Neben der englischen Anthropologie rezipierte der Psychologe Marillier auch William James 
und schätzte diesen als eine wichtige Referenz in der Religionspsychologie, was wiederum 
Mauss zu Kritik an beiden brachte. Mauss schreibt einige Jahre später, 1939, über Marillier, 
dass dieser „ […] était résolument partisan de la psychologie religieuse; il pensait avoir 
expliqué un fait religieux lorsqu’il l’avait ramené à une loi psychologique générale dont il 
constatait l’existence universelle dans l’humanité.“28 (Mauss 1969: 461) 

Sowohl Mauss als auch Durkheim äusserten immer wieder Kritik an der englischen Schule der 
Anthropologie wie auch an James’ Religionspsychologie. Mauss selbst macht dies in seiner 
Antrittsvorlesung explizit: „In dieser Hinsicht verlassen wir die anthropologischen und 
psychologischen Methoden, die vor Marillier funktionierten und die er sich zu eigen gemacht 
hatte. Wir werden nicht nach den allgemeinen Motiven suchen, die zu religiösen Handlungen 
geführt haben mögen.“ (Mauss 2012: 235) Die Kritik an der Religionspsychologie ist also die 

 
28    Marillier sei „ein resoluter Partisan der Religionspsychologie gewesen; er meinte eine religiöse Tatsache 

dann erklärt zu haben, wenn er sie mit einem allgemeinen psychologischen Gesetz in Verbindung 
gebracht hatte, dessen universelle Existenz für die Menschheit er festgestellt hatte.“ 



 141 

zweite Bruchstelle, welche den Unterschied zwischen den beiden Vertretern desselben 
Lehrstuhls an der 5. Sektion der sciences religieuses ausmacht. 

Diese beiden methodischen Punkte bringen auch eine Kritik an der Themensetzung – weniger 
an den eigentlichen Themen, sondern an ihrer Ausgestaltung in den Farben der genannten 
zwei Perspektiven der Anthropologie und der Psychologie. So kritisiert Mauss etwa Marilliers 
Umgang mit der Idee der Seele (Le Maléfan 2005: 272) oder des religiösen Gefühls. Letzteres 
bringt gleichzeitig auch eine grundlegende Kritik Mauss‘ an Marilliers Religionsverständnis 
mit sich, die letzterer in seinem Artikel der Grande Encyclopédie systematisiert. Darauf 
bezugnehmend bemängelt Mauss, dass Marillier sich zu stark an den Theorien von Tiele und 
Sabatier, die Mauss als zu sentimentalistisch kritisierte, orientiere. Demgegenüber stellte 
Mauss (wie auch sein Onkel Durkheim) die soziale Tatsache der Religion in den Vordergrund, 
was schon in der Antrittsvorlesung von 1902 heraustritt. Mauss macht deutlich, wie er 
„religiöse Tatsachen“ versteht – nämlich „vor allem als soziale Tatsachen“ (Mauss 2012: 234). 
Diese für die Religionssoziologie bis heute klassische Definition wird hier von Mauss zehn 
Jahre vor Durkheims Grundlagenwerk Les Formes élémentaires de la vie religieuse (1994) 
expliziert. Damit soll nicht behauptet werden, dass Mauss die eigentliche Urheberschaft 
dieser Idee zukäme, denn vier Jahre vor Mauss‘ Antrittsvorlesung hatte Durkheim in seinem 
Aufsatz „Über die Definition der religiösen Phänomene“ in der zweiten Ausgabe von L’Année 
sociologique schon sehr ähnlich argumentiert (Durkheim 1899). Allerdings wird hieraus die 
enge Zusammenarbeit der beiden Soziologen deutlich. 

Die Kritik von Mauss an Marilliers Artikel „Religion“ in der Grande Encyclopédie wird 1902 in 
einer Rezension noch einmal deutlich verstärkt: In der fünften Ausgabe von L’Année 
sociologique rezensiert Mauss ausführlich Marilliers Artikel und bemängelt deutliche 
„protestantische Residuen“ darin (Mauss 1968: 125). Mit der Übernahme einer 
„sentimentalistischen Religionstheorie“ nach Tiele und Sabatier hätte Marillier sogar die 
Wissenschaftlichkeit seiner Forschung zur Disposition gestellt: „Peut-etre ne se rendait-il pas 
compte que l’adopter, c’est proclamer un postulat qui rend impossible la science qu’il s’agit 
de fonder.“29 (Mauss 1968: 125) In dieser Rezension wird der Bruch zwischen den 
Durkheimien zu ihren Vorgängern an der 5. Sektion überdeutlich. Mauss wendet sich gegen 
die individualistische Erklärung von Religion, welche die kollektive Dimension ihrer 
individuellen als nachgeordnet und das religiöse Gefühl den Dogmen und Riten historisch und 
systematisch als vorgelagert betrachtete: „Une croyance est obligatoire par cela seul qu’elle 
s’impose mécaniquement aux individus faisant partie d’un groupe détermine.“30 (Mauss 
1968: 129) Auch wenn gesellschaftliche Institutionen sich über die Geschichte änderten und 
damit auch die Mythen, Rituale und letztlich die jeweils hervorgerufenen Gefühle, auch wenn 

 
29  „Vielleicht war ihm nicht bewusst, dass diese Übernahme ein Postulat verkündet, das die zu 

begründende Wissenschaft unmöglich macht.“ 
30    „Ein Glaube ist einfach deshalb obligatorisch, weil er Einzelpersonen, die Teil einer bestimmten Gruppe 

sind, mechanisch aufgezwungen wird.“ 



 142 

sie sich als „instabil“ erwiesen, so blieben dennoch die Institutionen der Ort der Genese 
religiöser Vorstellungswelten. Mauss schliesst seine Rezension folgendermassen:  

Mais une institution, religieuse ou autre, n’est pas necessairement fixée d’une 
manière immuable. Le langage chez les Australiens en général, les 

groupements totémiques chez les Aruntas, les sociétés relgieuses dans l’Amerique 
du Nord, sont essentiellement variables. Ce sont pourtant des institutions.31 (Mauss 
1968: 129) 

Die grundsätzliche Kritik von Mauss gegenüber Marillier verläuft also neben der 
methodischen Abgrenzung vor allem über die theoretische Konzeption von Religion und 
offenbart einen damit einhergehenden epistemischen Bruch (Vernant 1987: 81), der sich an 
der individuellen oder aber der Soziogenese religiöser Institutionen entzündet. Hierin zeigt 
sich die für die nachkommenden Jahrzehnte französischer Gesellschaftstheorie zentrale 
Perspektive der Religionssoziologie um Durkheim, Mauss und Hubert und ihren weiteren 
Mitstreiter:innen. 

Eine dritte spezifische Bruchstelle verläuft schliesslich entlang des evolutionistischen 
Geschichtsbildes: Für Marcel Mauss gibt es keine „nichtzivilisierten Völker“ (Le Maléfan 2005: 
274), wie er in der Antrittsvorlesung überraschend deutlich sagt: „In Wirklichkeit gibt es keine 
nichtzivilisierten Völker. Es gibt nur Völker unterschiedlicher Zivilisationen. Die Hypothese des 
‚natürlichen‘ Menschen wurde endgültig fallengelassen.“ (Mauss 2012: 227) Stattdessen 
spricht er – der den Lehrstuhl für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ noch 
viele Jahre innehaben wird – zwar weiterhin von nichtzivilisierten Völkern, versteht darunter 
aber 

[…] einfach Völker, die auf der Stufenleiter der bekannten Gesellschaften 
einen sehr niedrigen Rang einnehmen. Es sind kleine, nicht sehr dichte soziale 

Gruppen mit kleinem Siedlungsgebiet […], wenig perfektionierten Sprachen und 
Techniken, hinreichend elementaren Systemen bezüglich des Rechts, der Familie, 
der Religion und der Wirtschaft. (Mauss 2012: 227)  

Es wäre somit falsch, von einer gänzlichen Absage an den Sozialevolutionismus zu sprechen. 
Viel eher kann diese Veränderung als eine „dichotomische Aktualisierung“ begriffen werden, 
was meint, dass die Dichotomien nicht aufgelöst, sondern „aktualisiert und in neue 
Semantiken“ transformiert werden (Atwood 2013: 378). Mauss folgert ausserdem, dass es 
solche Völker in Europa nicht gäbe, wobei sein „Freund Hubert hier die primitiven religiösen 
Tatsachen, die es noch geben mag“ untersucht (Mauss 2012: 227). Trotz dieser Ambivalenz 

 
31   „Aber eine Institution, ob religiös oder nicht, ist nicht unbedingt unveränderlich festgelegt. Die Sprache 

unter den Australiern im Allgemeinen und die totemistischen Gruppierungen unter den Aruntas, den 
religiösen Gesellschaften in Nordamerika, sind im Wesentlichen unterschiedlich. Dennoch sind sie 
Institutionen.“ 



 143 

ist Mauss‘ Absage an die „nichtzivilisierten Völker“ bemerkenswert, zumal in der 
Antrittsvorlesung zum ebenso benannten Lehrstuhl. 

Neben all dieser Kritik an seinem Lehrer zeigt Mauss diesem gegenüber immer wieder eine 
grosse Dankbarkeit, etwa in der Rezension eines Buches von Sebald R. Steinmetz: Marillier 
habe ihm stets seine Bibliographien und Notizen zu seinen verschiedenen Veranstaltungen 
über die Themen „Tabu, Bestattungsriten, Totenverehrung und Heirat“ überlassen (Fournier 
1994: 46). 

Einem Hinweis von Pascal Le Maléfan ist es schliesslich zu verdanken, dass Marillier und 
Mauss zumindest in einem populären Text im selben Atemzug – in derselben Fussnote – 
genannt werden: Sigmund Freud wies in Totem und Tabu in einer Fussnote auf die Theorien 
des Opfers von „Marillier, Hubert und Mauss u.a.“ hin, die der Bedeutung der Aufzehrung 
des Totemtiers – die Freud von Robertson Smith zustimmend übernahm – kritisch 
gegenüberstanden. Somit nahm Freud also sowohl Marillier als auch die nachfolgenden 
Mauss und Hubert wahr und sorgte nicht zuletzt dafür, dass in der Fussnote eines bis heute 
kulturgeschichtlich prominenten Textes die beiden ersten Generationen der französischen 
Religionswissenschaft gänzlich ohne Bruch vereint wurden (Freud 2012: 194). 

5. Schlussfolgerungen 
Die Verwissenschaftlichung von Religion ist ein vielschichtiger Prozess, der sich ab der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts über mehrere Jahrzehnte und in den verschiedenen 
Ländern auf unterschiedliche Weise erstreckte, aber letztlich überall dazu führte, dass 
Religion als ein Grundkonzept (Stausberg 2011) der kulturhistorischen Deutung bereitstand 
und auch als umstrittenes Konzept seiner unendlichen Definitionsarbeit entgegensah 
(Dubuisson 2003; Nongbri 2013; Jensen 2014; Masuzawa 2005; Asad 2003; McCutcheon 
1997). 

Das Ziel dieses Beitrags lag darin, den Institutionalisierungsprozess der französischen 
Religionswissenschaft dem deutschsprachigen Publikum zugänglich zu machen und diese 
wissenschaftshistorische Phase sowohl allgemein als auch an zwei Beispielen 
nachzuzeichnen. Sie wird als ein Prozess sichtbar, der in erster Linie durch eine politische 
Situation ausgelöst wurde: Die Religionswissenschaft in Frankreich ist eindeutig eine 
politische Gründung, die vonseiten der republikanischen Laizisten gegenüber der 
katholischen Opposition geschaffen wurde. Dabei erstaunt es nicht, wenn die erste 
Generation dieser Religionswissenschaftler bemüht war, gerade nicht als eine 
„Kriegsmaschine“ wahrgenommen zu werden, sondern eben weder theologische Apologetik 
oder Dogmatik noch religionskritische Polemik, sondern eine genaue, historische und 
vergleichende Analyse der religiösen Formen des menschlichen Lebens zu betreiben. Mit 
diesem Ethos bewegt sie sich im Rahmen einer laizistischen Moral, die in diesem Beitrag nur 
ansatzweise angedeutet werden konnte und im deutschsprachigen Kontext weiterhin einer 
ausführlicheren Auseinandersetzung harrt. Auch konnte die frühe Religionswissenschaft in 



 144 

Frankreich selbst nur hinsichtlich einer oberflächlichen Darstellung der Institutionalisierungs-
geschichte sowie mit zwei Schlaglichtern auf die ersten beiden Inhaber des Lehrstuhls für die 
„L’histoire des religions des peuples non civilisés“ illustriert werden. Neuere Forschungsbei-
träge haben hier etwa die Geschichte der 5. Sektion nachgezeichnet (Henriet 2020) oder 
einzelne Forscher dieser Institution untersucht (Lannoy 2020). 

Auch wenn die ersten Jahre der institutionalisierten französischen Religionswissenschaft zum 
laizistischen Frankreich gehörten, zeigte sich eine Tendenz zu einer religiösen Bevorzugung 
bestimmter, innerlicher Positionen, die etwa das „religiöse Gefühl“ zum Schlusspunkt 
religionswissenschaftlicher Theoriearbeit machen, was an Marillier deutlich wurde. Ein Grund 
für diese Tendenz liegt sicherlich in der Tatsache, dass die erste Generation der 
Religionswissenschaftler zu grossen Teilen aus liberalen Protestanten bestand. Dies war wie 
dargelegt auf die politische Situation zurückzuführen, in der die katholischen Theologen der 
neuen Disziplin und ihren Institutionen nicht nur Misstrauen, sondern geradezu „Hass“ 
entgegenbrachten und damit die Religionswissenschaft den protestantischen und jüdischen 
Minderheiten überliessen. 

Weiter wird an der Darstellung der Verwissenschaftlichung durch die Institutionen und 
Genres sichtbar, wie die „Zeitschriftwissenschaft“ als vorläufige und persönliche immer ins 
Handbuch strebt, dort aber gleichwohl die Behauptung von wissenschaftlicher Tatsächlich-
keit nicht halten kann. Stattdessen wird das in Handbuch, Lexikon oder Enzyklopädie 
publizierte Wissen von der nachfolgenden Generation wiederum – wie am Beispiel von 
Mauss und Marillier deutlich gemacht werden konnte – teilweise rasch mit einer 
fundamentalen Kritik konfrontiert. Flecks typologische Darstellung der „Zeitschrift- und 
Handbuchwissenschaft“ verweist somit auf die soziale Konstitution wissenschaftlichen 
Wissens und konnte hier punktuell am wissenschaftshistorischen Material der frühen 
Religionsforschung illustriert und nuanciert werden. 

Hinsichtlich der diskutierten Positionalität, die sich in der ersten Generation französischer 
Religionswissenschaftler zu etablieren begann und die als Teil der republikanischen Fraktion 
in einer tief gespaltenen Nation gleichwohl weder in eine polemisch-religionskritische 
Kriegsmaschine noch (viel weniger) in die Position einer religionsaffirmativen Apologetik 
gedrängt werden wollte, zeigt sich in dieser doppelten Abgrenzung eine Ambivalenz, welche 
die Disziplin der Religionswissenschaft bis heute prägt. Die Frage nach der Positionalität, die 
mit einer Regelmässigkeit immer wieder in internen Debatten auftaucht – sei es in den 
1960er Jahren im Moment der kulturwissenschaftlichen Übernahme oder zeitgenössisch 
etwa an der Frage nach der postkolonialen Neuprägung der religionswissenschaftlichen 
Disziplinenidentität – liegt somit am Anfangspunkt der institutionellen Religionswissenschaft, 
zumindest in Frankreich. Der Grund für diese Tatsache ist weitaus weniger in der Disziplin 
Religionswissenschaft zu suchen als in der für die europäische Moderne charakteristischen 
Unterscheidung zwischen Religion und ihren verschiedenen konstitutiven Aussen, in der sich 
die massgeblichen Funktionsbereiche moderner Gesellschaften situieren, sei es Politik, 



 145 

Recht, Wissenschaft, Geschichte oder Wirtschaft (Atwood 2019). Die Kreation der Disziplin 
Religionswissenschaft zeugt letztlich vom Wunsch, den Signifikanten ‚Religion‘ und das damit 
einhergehende und sich stetig erweiternde Diskursfeld von einem seiner konstitutiven 
Aussen her zu begreifen: von dem der Wissenschaft. Dadurch wird das konstitutive Aussen 
der Religionswissenschaft – eben: Religion – offenkundig selbst erst gebildet, stabilisiert und 
wieder verunsichert, etwa durch neue Methodenstreite wie die dargestellten zwischen 
Mauss und Marillier. Die Wahl der beiden Vertreter des Lehrstuhls für die „L’histoire des 
religions des peuples non civilisés“ gründete darin, dass Léon Marillier einerseits ein für die 
Institutionalisierungsgeschichte zentraler Akteur war, während an seinem bekannten 
Nachfolger Mauss andererseits die Kritik der zweiten Generation französischer 
Religionswissenschaftler an der ersten deutlich sichtbar gemacht werden konnte. 

Vermutlich kein anderer Länderkontext zeigt das politische Begehren hinter dieser Gründung 
und Institutionalisierung expliziter als der französische Kontext, bei dem wissenschaftliches 
und politisches Anliegen eine enge Verbindung eingehen und die Etablierung 
religionswissenschaftlicher Institutionen das direkte Ergebnis eines Parlamentsentscheids 
sind.  

Literaturverzeichnis 
Asad, Talal. 2003. Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford 

University Press. 

Atwood, David. 2013. „Die Religion der Anderen. Zur Diskursgeschichte der frühen 
Religionsforschung.” In Erfassen - Deuten - Urteilen. Empirische Zugänge zur Religion-
forschung, hg. von Andreas Heuser / Claudia Hoffmann / Tabitha Walter. Zürich: 
Theologischer Verlag, 367-382.  

Atwood, David. 2016a. „The Discourse on Primal Religion: Disentangling Regimes of Truth.” 
Method and Theory for the Study of Religion 28, 445-464.  

Atwood, David. 2016b. „Primitive Religion: ‘Africa’ as a Marker for Transformations in 
European History of Religion.“ Ghana Bulletin of Theology 5, 5-19. 

Atwood, David. 2019. Schwellenzeiten. Mythopoetische Ursprünge von Religion in der 
Zeitgeschichte. Würzburg: Ergon. 

Baubérot, Jean / Jacques Béguin / François Laplanche / Émile Poulat / Claude Tardits / Jean-
Pierre Vernant, Hg. 1987. Cent ans de sciences religieuses en France. Paris: Les 
Éditions du Cerf.  

Baubérot, Jean. 1997. La morale laïque contre l’ordre moral. Paris: Éd. du Seuil. 

 

 



 146 

Baubérot, Jean. 2002. „Deux institutions de sciences des religions en France: la section des 
sciences religieuses de l’École Pratique des Hautes Études (EPHE), le groupe de 
sociologie des religions.“ In Modern Societies and the Science of Religions. Studies in 
Honor of Lammert Leertouwer, hg. von Gerard A. Wiegers. Leiden: Brill, 55-66. 

Bert, Jean-François. 2017. „Marcel Mauss ou l’ethnologie au miroir d'une bibliothèque.“ 
Etudes sociales 2 (166), 21-45. 

Bert, Jean-François. 2020. „Le sacrifice: un lourd fardeau? L’ambivalence du sacré chez 
Marcel Mauss et Henri Hubert.“ Revue des sciences sociales 63, 142-151.  

Bert, Jean-François. 2023. „L’impossible comparatisme de Marcel Mauss au Collège de 
France. Deux candidatures, deux échecs frappants: 1907 et 1909.“ In Dieu au Collège 
de France, hg. von Antoine Compagnon / Céline Surprenant. Paris: Collège de France. 

Bonet-Maury, Gustave. 1901. „Discours de Bienvenue.“ In Actes du premier congrès 
international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à 
l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 50-53. 

Boudin, Hugh R. 1995. „Eugène Goblet d’Alviella et le protestantisme liberal.“ In Eugène 
Goblet d'Alviella, historien et francmaçon, hg. von Alain Dierkens (Problèmes 
d’histoire des religions), 6, Éditions de l’Université de Bruxelles, 35-50. 

Cabanel, Patrick. 1994. „L’institutionnalisation des ,sciences religieuses’ en France (1789-
1908). Une entreprise protestante?“ Bulletin de la Société de l’histoire du 
protestantisme français 140 (Janvier-Février-Mars), 33-80. 

Cabanel, Patrick. 2017. „Ve section de l’EPHE vs. Année sociologique: Une querelle 
intellectuelle au cœur de l’institutionnalisation des sciences religieuses“, Archives de 
sciences sociales des religions 180, 35-50. 

Conrad, Laetitia Moon. 1902. „Leon Marillier. Orbituary Notice.” The Open Court: A Monthly 
Magazine 16 (1), no. 548, 50-51.  

De Gubernatis, Angelo. 1901. „L’avenir de l’histoire des religions.“ In Actes du premier 
congrès international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 
à l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 53-74.  

Despland, Michel. 1979. La religion en Occident: Évolution des idées et du vécu. Paris: Éditions 
du Cerf. 

Despland, Michel. 1999. L’émergence des sciences de la religion. La monarchie du Juillet: un 
moment fondateur. Paris: L’Harmattan. 

Despland, Michel. 2001. „Les sciences que l’on pratique mais que l’on n‘enseigne pas.“ 
Archive des Sciences Sociales des Religions 46, 5-25. 



 147 

Dierkens, Alain, Hg. 1995. Eugène Goblet d'Alviella, historien et francmaçon. Problèmes 
d’histoire des religions, 6, Éditions de l’Université de Bruxelles. 

Dubuisson, Daniel. 2003. The Western Construction of Religion: Myths, Knowledge, and 
Ideology. Baltimore: John Hopkins University Press. 

Durkheim, Émile. 1899. „De la définition des phénomènes religieux.“ L’Année Sociologique 2, 
1-18. 

Durkheim, Emile. 1994 [1912]. Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Fleck, Ludwik. 1980 [1935]. Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. 
Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Fournier, Marcel. 1994. Marcel Mauss. A Biography. Princeton: Princeton University Press.  

Freud, Sigmund. 2012. Totem und Tabu. Frankfurt a.M.: Fischer. 

Goblet d’Alviella, Eugène. 1901. „De l’emploi de la méthode comparative dans l’étude des 
phénomènes religieux.“ In Actes du premier congrès international d’histoire des 
religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à l’occasion de l’Exposition 
Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: Ernest Leroux, 148-163. 

Goblet d’Alviella, Eugène. 1911. Croyances, Rites, Institutions, Tome II (Questions de méthode 
et d'origines, hiérologie). Paris: Paul Geuthner. 

Grosse, Christian 2014. „Apologétique et science des religions. 1880, annus mirabilis du 
processus d‘institutionnalisation des sciences des religions.“ In Mises en scène de 
l‘humain. Sciences des religions, philosophie, théologie, hg. von Jacques Ehrenfreund 
/ Pierre Gisel. Paris: Beachesne, 189-208. 

Gurney, Edmund / Frederic Myers / Frank Podmore. 1891. Les hallucinations télépathiques, 
übers. von Léon Marillier, Paris, Alcan. 

Henriet, Patrick. 2020. „La création de la chaire d’Histoire des religions au Collège de France 
(1880): les rapports de Jules Soury et d’un savant anonyme [Ernest Renan].“ Revue 
de Synthèse 141 (3-4), 189-238. 

Hubert, Henri. 1904. „Introduction à la traduction française.“ In Pierre-Daniel Chantepie de la 
Saussaye: Manuel d’histoire des religions, hg. von Henri Hubert / Isidore Lévy. Paris: 
Armand Colin, 103-106. 

Jensen, Jeppe S. 2014. What is Religion? Durham: Acumen.  

Jurt, Joseph. 2012. Frankreichs engagierte Intellektuelle. Von Zola bis Bourdieu. Göttingen: 
Wallstein. 

Kiyonobu, Date-Tedo. 2007. L’histoire religieuse au miroir de la morale laïque au XIXe siècle 
en France. Lille: Universität Charles de Gaulle.  



 148 

Klimkeit, Hans-Joachim. 1997. „Friedrich Max Müller (1823-1900)“. In Klassiker der 
Religionswissenschaft: Von Friedrich Schleiermachen bis Mircea Eliade, hg. von Axel 
Michaels. München: C.H. Beck, 29-40. 

Kuhn, Thomas S. 2012 [1962]. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of 
Chicago Press. 

Krüger, Oliver. 2017. „‘Religion‘ definieren. Eine wissenssoziologische Analyse 
religionsbezogener Enzyklopädistik“. In Zeitschrift für Religions- und 
Geistesgeschichte 69/1, 1-46. 

Lang, Andrew. 1896. Mythes, cultes et religion, übers. und eingeführt von Léon Marillier und 
Adolf Dirr. Paris, Alcan, 1896. 

Lannoy, Annelies. 2020. Alfred Loisy and the Making of History of Religions: A Study of the 
Development of Comparative Religion in the Early 20th Century. Berlin: De Gruyter.  

Le Maléfan, Pascal. 2005. „Léon Marillier, figure de la psychologie naissante (1862-1901).“ 
Bulletin de psychologie 2 (476), 267-280. 

Lüddeckens, Dorothea. 2002. Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen 
interreligiöser Begegnung im 19. Jahrhundert. Berlin: De Gruyter. 

Marillier, Léon. 1893. „Introduction.“ In Anatole Le Braz. La légende de la mort en Basse-
Bretagne, croyances, traditions et usages des Bretons armoricains, Paris : H. 
Champion, VI-LXXI. 

Marillier, Léon. 1894. „La survivance de lʼâme et lʼidée de justice chez les peuples non 
civilisés.“ Rapports annuels de lʼÉcole pratique des hautes études, Section des sciences 
religieuses 3, Paris: E. Leroux, 1-46. 

Marillier, Léon. 1895. „Du rôle de la psychologie dans les études de mythologie comparée.“ 
Revue de lʼhistoire des religions 32, 116-141. 

Marillier, Léon. 1986. „Sur le caractère religieux du tabou mélanésien, Étude de critique et 
dʼhistoire.“ 2e série, Bibliothèque de lʼÉcole des hautes études, Sciences 
religieuses,1896, 7, 2, p. 35-74. 

Marillier, Léon. 1900. „Religion.“ La Grande Encyclopédie 28, Paris: Lamirault, 341-366. 

Marillier, Léon. 1901. „Le folklore et la science des religions.“ In Actes du premier congrès 
international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à 
l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 182-199.  

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions. Chicago: University of Chicago 
Press. 

Mauss, Marcel. 1968. Œuvres, 1: les fonctions sociales du sacré. Paris: Éditions de Minuit. 



 149 

Mauss, Marcel. 1969. Œuvres, 3: cohésion sociale et divisions de la sociologie. Paris: Éditions 
de Minuit. 

Mauss, Marcel. 2012. Schriften zur Religionssoziologie, hg. von Stephan Moebius / Frithjof 
Nungesser / Christian Papilloud. Berlin: Suhrkamp.  

Mauss, Marcel. 2017. Die Nation oder der Sinn fürs Soziale, hg. von Jean Terrier / Marcel 
Fournier. Frankfurt: Campus.  

McCutcheon, Russell. 1997. Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Generis Religion 
and the Politics of Nostalgia. New York: Oxford University Press. 

Moon Conard, Laetitia Elisabeth. 1901. Les idées des Indiens Algonquins relatives à la vie 
dʼoutre-tombe, übers. von Léon Marillier, Paris, E. Leroux. 

Müller, Max. 1901. „Lettre adressé par M. le Professeur Max Müller“. In Actes du premier 
congrès international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 
à l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 34-36. 

Nongbri, Brent. 2013. Before Religion. A History of a Modern Concept. Yale: University Press. 

Pinard de la Boullaye, Henri. 1922. L’étude comparée des religions. Essai critique. Paris: 
Beauchesne. 

Popper, Karl. 1966 [1934]. Logik der Forschung. Tübingen: J.C.B. Mohr. 

Poulat, Émile. 1987a. Liberté, laicité. La guerre des deux France et le principe de la modernité. 
Paris: Éditions du Cerf. 

Poulat, Émile. 1987b. „L’institution des „sciences religieuses.“ In Cent ans de sciences 
religieuses en France, hg. von Jean Baubérot / Jacques Béguin / Claude Tardits / 
François Laplanche / Emile Poulat / Jean-Pierre Vernant. Paris: Le Cerf, 49-78. 

Réville, Albert. 1880. Leçon d’ouverture du cours d’histoire des religions au Collège de France. 
Paris: Fischbacher.  

Réville, Albert. 1883. Histoire des religions I: Les religions des peuples non-civilisés. Paris: 
Fischbacher. 

Réville, Albert. 1885. Histoire des religions II: Religions du mexique. De l’amérique centrale et 
du Pérou. Paris: Fischbacher. 

Réville, Albert. 1901. „Discours d’ouverture.“ In Actes du premier congrès international 
d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à l’occasion de 
l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: Ernest Leroux, 37-
49. 



 150 

Réville, Jean. 1901. „La situation actuelle de l’enseignement de l’histoire des religions. 
Mémoire lu en séance générale au Congrès internationale d’histoire des religions, le 
4 septembre 1900.“ Revue d’histoire des religions 43, 58-74. 

Schäfer, Lothar / Thomas Schnelle. 1980. „Einleitung. Ludwik Flecks Begründung der 
soziologischen Betrachtungsweise in der Wissenschaftstheorie.“ In Ludwik Fleck. 
Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung in die 
Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, vii-xlix.  

Seager, Richard H., Hg. 1993. The Dawn of Religious Pluralism: Voices from the World's 
Parliament of Religions, 1893. La Salle: Open Court. 

Sharpe, Eric J. 2009 [1986]. Comparative Religion. A History. London: Duckworth. 

Simon-Nahum, Perrine. 2002. „L’histoire des religions en France autour de 1880.“ Revue 
germanique internationale 17, 177-192. 

Stausberg, Michael. 2011. „The Study of Religion(s) in Western Europe (I): Prehistory and 
History until World War II.” Religion 37 (4), 294-318.  

Strenski, Ivan. 1993. Religion in Relation. London: Palgrave MacMillan. 

Strenski, Ivan. 2004. „Hubert and Mauss’ Sacrifice: its Nature and Functions. Reading its plain 
Meaning and Reading between the Lines.“ In Religion im heutigen Diskurs, hg. von 
Brigitte Lucchesi / Kocku von Stuckrad. Berlin: de Gruyter, 479-494. 

Van Gennep 1910. „De quelques rites de passages en Savioie. ” Revue d’histoire des religions 
62, 37-55. 

Vernes, Maurice. 1880. „Introduction.” Revue d’histoire des religions 1, 1-17. 

Wiebe, Donald. 1999. The Politics of Religious Studies. The Continuing Conflict with Theology 
in the Academy. New York: St. Martin’s Press. 

Winock, Michel. 2003. Das Jahrhundert der Intellektuellen. Konstanz: UVK. 

 

Über den Autor 
Prof. Dr. David Atwood ist Assistenzprofessor für Religion und Öffentlichkeit an der Universität 
Zürich. Er leitet als geschäftsführender Direktor das Zentrum für Religion, Wirtschaft und Politik 
(ZRWP). Seine Forschungsschwerpunkte liegen auf dem Zusammenhang von Religion, Recht und 
Politik sowie der Wissenschaftsgeschichte der Religionswissenschaft. 

E-Mail: david.atwood@uzh.ch 

 



 151 

Danksagung 
Mein Dank geht an Stephanie Gripentrog-Schedel, Anja Kirsch, Dirk Johannsen, Lorenz Trein, 
Stefan Ragaz und Jürgen Mohn für die langjährige freundschaftliche und intellektuelle 
Zusammenarbeit, die in dieser Ausgabe ein wissenschaftliches Ergebnis erhält. Ganz besonders 
danke ich Jürgen Mohn, mit dem mich nun viele Jahre verbinden, zuerst als Student, dann als 
Assistent und Doktorand, schliesslich als Freund und Kollege. Wir haben über viele Jahre 
zusammen gearbeitet, gedacht, diskutiert und unterschiedliche Veranstaltungen wie die 
Beuggener Theorie-Seminare oder die religions-promenadologischen Exkursionen in 
verschiedene Gebirge und Landschaften Europas gemeinsam geleitet. 

Jürgen zeigt uns allen, wie Wissenschaft anarchistisch gelebt werden kann, wie disziplinäre 
Grenzen keinen Respekt verdienen und wie Materialien, Genres und Perspektiven aus selbst 
entlegenen Gebieten Teil unseres Denkens werden dürfen: Sein nie explizites (denn das wäre ja 
wieder dogmatisch gewesen), immer aber vorgelebtes „(almost) anything goes“ hat uns 
Schüler:innen geprägt – gerade auch deshalb, weil er sich die Rede von der Schülerschaft 
verbitten würde. Eine Absolutheit, die er ausschliesslich in Fragen der persönlichen 
Aggrandisierung an den Tag legt. 

Abstract in English 
This article traces early French religious studies in its first two generations since its 
institutionalization and shows by way of example how, in the historically and politically specific 
context of the Third Republic, a religious studies discipline was formed that set itself apart from 
theology and sought its own disciplinary identity. The first focus is on academic institutions and 
their genres (inaugural lectures, journals, encyclopedias, and congresses). Two examples are then 
used to illustrate the process of scientification and the transformation of early French-language 
religious studies from the first to the second generation: Léon Marillier represents the first 
generation of French scholars of religion, while Marcel Mauss exemplifies the consolidation of 
religious studies, history, and sociology. Early French-language religious studies is thus outlined 
on the basis of the genesis of its first styles of thought, which can be traced through the genres. 

Résumé en français 
L’article suit les débuts des sciences religieuses en France dans ses deux premières générations 
depuis son institutionnalisation. Il montre à titre d’exemple comment, dans le contexte historique 
et politique spécifique de la Troisième République, s’est formée une recherche religieuse qui se 
différencie de la théologie et recherche sa propre identité disciplinaire. L'accent est mis dans un 
premier temps sur les institutions scientifiques et leurs genres (leçons inaugurales, revues, 
encyclopédies et conférences). Le processus de scientification et l'évolution des premières études 
religieuses en langue française de la première à la deuxième génération sont ensuite illustrés par 
deux exemples : Léon Marillier est un exemple de la première génération d'érudits religieux 
français, tandis que Marcel Mauss représente la consolidation des religions. Les premières études 
religieuses de langue française se dessinent ainsi à partir de la genèse de leurs premiers styles de 
pensée, qui peuvent se révéler au fur et à mesure que l’on évolue à travers les genres. 



 
Korrespondierender Autor: Lorenz Trein, Ludwig-Maximilians-Universität München. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Trein, Lorenz. 2025. „‚Unparteilichkeit ist nie die Sache religiöser Polemik gewesen‘: 
Wissenschaftlichkeit, Religion und ‚Islamfrage‘ im Kontext der Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910.“ 
AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 152-165. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8216. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

 

Zusammenfassung 
Die Aushandlung von Wissenschaftlichkeit ist keineswegs auf innerakademische Debatten und den 
theoretischen Höhenkamm beschränkt. Was als „wissenschaftlich“, „sachlich“ oder „unparteiisch“ 
gilt, erfährt eine entscheidende Zuspitzung im Kontext politischer, kultureller und religiöser Fragen 
zum Zeitgeschehen. Der Artikel zeichnet Umrisse und Hintergründe einer Debatte nach, die 1905 und 
1910 auf den Kolonialkongressen in Berlin geführt wurde. Diese Debatte war vordergründig der Frage 
gewidmet, wie der Islam als kultureller Faktor einzuschätzen sei. Wichtige Schlagworte der Debatte 
waren u.a. „Islamgefahr“ und „Islampropaganda“. Ob der Islam eine Religion im modernen Sinne sei, 
galt keineswegs als ausgemacht. Die Forderung einer Trennung von Staat und Politik und der Ruf nach 
Religionsfreiheit als Bedingung ‚kultureller Hebung‘ blieben nicht ohne Widerspruch. Umgekehrt 
wurde im Islam eine Alternative zur als dekadent erachteten Zivilisation Europas gesehen. Strittig war 
aber auch, wie sich politische, religiöse und wissenschaftliche Interessen in der Debatte zueinander 
verhalten. „Unwissenschaftlichkeit“ und „Parteilichkeit“ fungierten auch hier als Kampfbegriffe, um 
gegnerische Argumente zu diskreditieren. 

 

1. Einleitung: Kolonialismus und Verwissenschaftlichung von Religion  
Debatten über Kolonialismus und die nationale und religiöse Bedeutung der Kolonialpolitik sind 
im deutschsprachigen Raum des frühen 20. Jahrhunderts ein zentraler Bezugspunkt religions- 
und islambezogener Aushandlungen von Wissenschaftlichkeit, die eng mit der zeitgenössischen 
Diskussion über den Begriff der Weltreligionen zusammenhängen.1 Eine institutionalisierte 
Debatte im engeren Sinn findet sich in den Akten der Deutschen Kolonialkongresse von 1905 und 
1910 dokumentiert, die in Berlin im Reichstagsgebäude tagten (Verhandlungen 1906; 1910). Die 
Kongresse waren eine öffentliche Plattform der Auseinandersetzung kolonialer Interessen und 

 
1  Der Aufsatz greift Fragestellungen einer früheren Arbeit zum diskursiven Zusammenhang von Religions- und 

Islambegriff auf (Trein 2015), die hier mit Blick auf die Kolonialkongresse erweitert werden. Für einen 
genealogischen Zugang zum kolonialen Archiv hat Jörg Haustein (2023) eine grundlegende Arbeit vorgelegt. 

„Unparteilichkeit ist nie die Sache          
religiöser Polemik gewesen“:  

Wissenschaftlichkeit, Religion und „Islamfrage“ im 
Kontext der Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910 

Lorenz Trein 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 153 

wurden als „ein auf jeweils wenige Tage fokussiertes Abbild der gesamten kolonialpolitischen 
Debatten in Deutschland“ charakterisiert (Grosse 2005: 96-97). Pascal Grosse zufolge  

fungierten die Kongresse als ein ‚koloniales Parlament‘ der neuen deutschen 
Weltpolitik, dessen […] Aufgabe es war, unter der bisweilen argwöhnischen Ägide 

der Deutschen Kolonialgesellschaft in öffentlicher Debatte […] die Koordinaten der 
künftigen deutschen Expansionspolitik abzustecken. […] Ohne eine gewählte 
Körperschaft zu sein, nahmen die Kongressorganisatoren für sich in Anspruch, 
allgemeingültige kolonialpolitische Richtlinien zu bestimmen […] Über Resolutionen, die 
als Petitionen an die Reichsleitung weitergeleitet wurden, bekundeten die 
Zusammenkünfte ihren politischen und in Abstimmung getroffenen kollektiven Willen 
auf plebiszitärem Weg. (2005: 97)  

Adressiert waren die Kongresse vornehmlich  

an die Vertreter des […] gebildeten Bürgertums und wissenschaftliche 
Einrichtungen, an die Staatsbürokratie, Justiz, Kirchen und Missionen sowie an 

Wirtschaftsunternehmen bzw. -verbände und das Militär. Gewerkschaften und 
Angestelltenorganisationen zählten ebenso wenig zu den Adressaten wie die SPD, die 
als einzige der im Reichstag vertretenen Parteien nicht aufgefordert wurde, eine 
Vertretung zu den Kongressen zu entsenden. (Grosse 2005: 97) 

Levent Tezcan hat darauf hingewiesen, „dass auf den Kolonialkongressen keineswegs eine 
akademische Debatte geführt“ wurde. Vielmehr ging es darum, „ob die Kolonialverwaltung 
Muslime als Beamte, Soldaten und Geistliche aktiv einbeziehen und islamische Schulen fördern, 
Moscheebauten erlauben soll oder nicht.“ (2012: 29-30) Allgemeiner gesprochen stand „die 
Beurteilung des kolonialen Wertes der Religionen“ (Mirbt 1910: 260) zur Diskussion. Ansprüche 
auf Wissenschaftlichkeit wurden in Abgrenzung von missionarischen Interessen geltend gemacht 
(Verhandlungen 1910: 671), andere brachten den „kolonialen Wert der Mission“ (Verhandlungen 
1906: 553) als Beitrag zur „Vergleichenden Religionswissenschaft“ ins Spiel (Habermas 2012; 
2014). Auch jenseits der Kongressakten gab es eine Vielzahl an Stellungnahmen, die sich der 
diskursiven Aushandlung von „Wissenschaftlichkeit“ (Metzger 2011: 73) eingeschrieben haben, 
kulturkritische und religiöse Stimmen nicht ausgeschlossen. Die koloniale Indienstnahme des 
Religionsdiskurses war keineswegs unumstritten.  

Es ist sicher nicht verkehrt, diese Islamdebatte auf das um 1900 in verschiedenen Diskursen an 
Bedeutung gewinnende neue begriffliche Ordnungsmuster zu beziehen, welches an die Stelle des 
Viererschemas ‚Christen, Juden, Mohammedaner und Heiden‘ die „Welt-Religionen“ setzte 
(Auffarth 2005; Masuzawa 2005), in dessen Kontext auch vermehrt vom ‚Islam‘ die Rede war 
(Trein 2015). Dass dieses Ordnungsmuster eine globalgeschichtliche Verflechtung reflektiert, 
weist exemplarisch das „Weltparlament der Religionen“ (Lüddeckens 2002; Stausberg 2020) auf. 
Wie in der Literatur vielfach herausgestellt, führte der Diskurs über Weltreligionen keineswegs zu 
einer Vereinheitlichung des Religionsverständnisses. Eher stellten sich vom Religionsbegriff her 
Antworten auf die Frage ein, ob der Islam nicht als Kultur oder Zivilisation aufzufassen sei, sodass 



 154 

der Zusammenhang von Islam und Religion kontingent erscheint (Trein 2015; Maltese 2021). Das 
trifft auch auf die Debatte im Umfeld der Kolonialkongresse zu. Die Frage war keineswegs auf 
innerakademische Diskussionen beschränkt und aufs Engste mit der öffentlichen Aushandlung 
von „Wissenschaftlichkeit“ verknüpft. Was als „wissenschaftlich“, „sachlich“ oder „unparteiisch“ 
galt, hing immer auch von der Frage ab, wer wie zur „Islamfrage“ Stellung bezog. Der Vorwurf der 
„Unwissenschaftlichkeit“ fungierte dabei als politischer Kampfbegriff, dessen Gebrauch bei 
Befürwortern und Kritikern kolonialer Islampolitik gleichermaßen verbreitet war. 

2. Wissenschaftlichkeit und „Islamfrage“ auf den Kolonialkongressen  
Auf dem Kolonialkongress von 1905 wurde die Islamthematik im Rahmen zweier Vorträge 
behandelt, denen sich eine Diskussion und die Annahme einer „Resolution“ anschlossen:  

Der Deutsche Kolonialkongress 1905 wünscht dringend, dass in den 
afrikanischen Kolonien dem Islam und insbesondere der Ausbreitung der 

arabischen Kultur und Sprache in keiner Weise Vorschub geleistet werde; dass 
demselben im Gegenteil durch eine starke deutsch-christliche Kultur ein Gegengewicht 
geschaffen werde. (Verhandlungen 1906: 538) 

Die beiden vorausgegangenen Vorträge lauteten Der Islam eine Gefahr für unsere afrikanischen 
Kolonien (Pastor J. Richter, Schwanebeck bei Belzig) und Welches ist der Kulturwert des Islam für 
koloniale Entwickelung (J. Froberger, Provinzialoberer der weissen Väter, Trier) (Verhandlungen 
1906: 210-531).  

Froberger hatte bereits einen Vortrag über Die Mission als Mitarbeiterin an der vergleichenden 
Religionswissenschaft gehalten (Verhandlungen 1906: 490-495; Habermas 2010: 263-270). 
Letzterer bescheinigte er ein empirisches Defizit und eine „Tendenz“ begrifflicher Art, die „positiv 
gläubige Kreise diesen Zweig der Wissenschaft mit Misstrauen betrachten“ lasse. Froberger ging 
es um eine Verhältnisbestimmung von Mission und Religionswissenschaft, die im Wesentlichen 
zwei Punkte implizierte. Einerseits „die Sucht, überall Entwicklung, Evolution zu erblicken“:2 

Sie [die vergleichende Religionswissenschaft] tritt hierdurch aus dem Feld 
empirischer Forschung und sorgfältiger Vergleichung einzelner Tatsachen in das 

schwankende Gebiet kühnster Hypothesen und bildet sich dann geradezu ein, die 
Schöpfungsgeschichte des Geistes schreiben zu können, d.h. die Geschichte des 
allmählichen Entstehens religiöser Anschauungen und sittlicher Zustände aus primitiver 
Unkultur und Religionslosigkeit. (Verhandlungen 1906: 491) 

Andererseits bestünden „Risslinien der christlichen Apologetik diesen Tendenzen gegenüber“, 
ohne dass diese eigens ausgeführt wurden. (Verhandlungen 1906: 491) Der Einwand gegen die 
Religionswissenschaft lief darauf hinaus, dass „das Tatsachenmaterial“ ohne die Missionen nicht 
zur Verfügung stünde:  

 
2  Zur Kritik an der Evolutionsgeschichte im Lichte des Verhältnisses von Kulturkampf und Kolonialismus vgl.   

Krüger 2023: 88-92, 101-102. 



 155 

Wir werden wohl niemand beleidigen, wenn wir offen behaupten, dass die 
Missionare eigentlich die berufenen Erforscher dieser Gebiete [die 

ursprünglichen religiösen Anschauungen der Naturvölker] sind. Sie haben zu diesen 
Völkern die innigsten Beziehungen, leben mitten unter ihnen, beschäftigen sich 
vorwiegend mit religiösen Problemen, haben grössere Sprachkenntnis, auch das 
Vertrauen der Eingeborenen und sind somit in der Lage, das religiöse Empfinden dieser 
Völker leicht zu studieren. (Verhandlungen 1906: 491-492) 

Wenn Missionare auf den Kolonialkongressen sprachen, und das taten sie auch zur „Islamfrage“ 
(Verhandlungen 1910: 629) wiederholt, wurden auch Ansprüche auf Wissenschaftlichkeit 
erhoben. Diese Ansprüche fanden in der Forderung Ausdruck, „die Mission“ möge „immer mehr 
Mitarbeiterin der vergleichenden Religionswissenschaft werde[n] und dadurch nicht bloss der 
Religion, sondern auch der Wissenschaft immer grössere Dienste leiste[n].“ (Verhandlungen 
1906, 494) „[O]bjektiver Forscher“ und „ein für die Verbreitung seines Glaubens begeisterter 
Christ“ zu sein, der „nicht unparteiisch sein könne“, wurde keineswegs als Widerspruch 
aufgefasst. (Verhandlungen 1910: 671) Mit Blick auf das späte 19. Jahrhundert spricht Rebekka 
Habermas von „eine[r] regelrechte[n] Verwissenschaftlichung der Mission …, die spätestens in 
dem Moment zutage trat, in dem 1886 die Zeitschrift für Missionskunde und 
Religionswissenschaft vom evangelisch-protestantischen Missionsverein ins Leben gerufen 
wurde.“ Als Edmund Hardy seine Ausführungen zur Geschichte der Religionsforschung 1901 im 
Archiv für Religionswissenschaft veröffentlichte, findet sich auch die Rolle von Missionsberichten 
erwähnt.3 Habermas geht so weit, in den Missionsberichten ein entscheidendes Moment für die 
Entstehung und Verselbstständigung der Religionswissenschaft als akademischer Disziplin zu 
sehen. „Ohne diese Berichte wäre die Religionswissenschaft nie Religionswissenschaft geworden, 
wurde sie doch bis weit in das 20. Jahrhundert hinein vor allem von armchair-Wissenschaftlern 
betrieben.“ (Habermas 2010: 269) 

Insgesamt findet sich in den Referaten und Diskussionsbeiträgen der Sektion Die religiösen und 
kulturellen Verhältnisse der Kolonien und überseeischen Interessensgebiete in den Kongressakten 
von 1905 der missionarische Anspruch auf Wissenschaftlichkeit stärker dort betont, wo die 
Islamthematik nicht verhandelt wurde, wenngleich Froberger einen „sachliche[n]“ Ton für sich in 
Anspruch nahm. Im Anschluss an einen Vortrag über die Die religiösen Vorstellungen der Eweer, 
welcher auf Frobergers Ausführungen zum Verhältnis von Mission und Vergleichender 
Religionswissenschaft folgte und den beiden Referaten zum Islam vorausging, wurde wiederholt 
auf die wissenschaftliche Bedeutung missionarischer Berichte und (Material-)„Sammlungen“ 
hingewiesen (Verhandlungen 1906: 509). In den Referaten zum Islam findet sich hingegen ein 
kulturalisierender Tonfall von Diagnose und Therapie angeschlagen – „der Islam“ sei „kein 

 
3  Zu Edmund Hardy siehe das Argos-Sonderheft Hardy 125 (Krüger/Vollmer 2023). 



 156 

Kulturfaktor, er ist überall eine Kulturgefahr“4 –, der „die Gefahr der Islamisierung“ in den 
Kolonien betont (Verhandlungen 1906: 510). Dieser sei „die geistige, sittliche und kulturelle 
Hebung der Eingeborenen“ entgegenzustellen (Verhandlungen 1906: 553).  

Auf dem Kolonialkongress von 1910 wurde die Islamthematik im Rahmen dreier Vorträge 
behandelt, auf die eine Diskussion und erneut die Annahme einer „Resolution“ folgten, die von 
den Referierenden eingebracht worden war:  

Da von der Ausbreitung des Islam der Entwickelung unserer Kolonien ernste 
Gefahren drohen, rät der Kolonialkongress zu sorgsamer Beachtung und 

gründlichem Studium dieser Bewegung. Er hält es bei grundsätzlicher religiöser 
Unparteilichkeit für geboten, dass alle an der Erschliessung der Kolonien Beteiligten 
gewissenhaft vermeiden, was zur Beförderung der Ausbreitung des Islam und zur 
Benachteiligung des Christentums dienen könnte, und empfiehlt missionarische 
Kulturarbeiten, insbesondere auf dem Gebiet des Schulwesens und der 
Gesundheitsfürsorge, der tatkraftigen Unterstützung, auch der Kolonialregierung. Er 
erkennt auch in der islamischen Gefahr eine dringliche Aufforderung an die deutsche 
Christenheit, die vom Islam noch nicht ergriffenen Gebiete unserer Kolonien ohne 
Verzug in missionarische Pflege zu nehmen. (Verhandlungen 1910: 662) 

Die drei Vorträge lauteten Die Ausbreitung des Islam in Afrika und ihre Bedeutung für die 
deutschen Kolonien (Missionsinspektor Lic. Axenfeld, Berlin), Staat und Mission in der Islampolitik 
(Dr. C. H. Becker, Professor der Geschichte und Kultur des Orients am Hamburgischen 
Kolonialinstitut), sowie Welche Aufgaben stellt die Ausbreitung des Islam den Missionen und 
Ansiedlern in den deutschen Kolonien? (P. Rektor Hubert Hansen, Mödling, St. Gabriel) 
(Verhandlungen 1910: 629-662). Die „Resolution“ wurde im Plenum als „Appell an das deutsche 
Volk“ und als „Aufklärung der öffentlichen Meinung“ kontextualisiert. Gegenüber der Resolution 
des Kolonialkongresses von 1905 fällt auf, dass die Frage der wissenschaftlichen Thematisierung 
(„Unparteilichkeit“) eigens und explizit hervorgehoben wird, etwa durch Verweis auf Beckers 
1908 in Hamburg eingerichtete Professur (Verhandlungen 1910: 663). 

In den Referaten und Diskussionsbeiträgen überlagern sich mehrere Diskursstränge. Einerseits 
ging es um allgemeine Zielsetzungen der deutschen Kolonialpolitik und deren Ausrichtung im 
Spiegel des Verhältnisses staatlicher und religiöser Interessen. Kolonialpolitik habe von religiösen 

 
4  „Nicht Voreingenommenheit, nicht Kreuzfahrerbegeisterung sollen uns zum Kampfe gegen den Islam 

treiben, aber wohl die Erwägung, dass es sich im Kampfe zwischen Kreuz und Halbmond um ideale Güter 
handelt, um die echte Kultur, nicht bloss um die Frage, ob Afrika dem Christentum oder dem Islam, sondern 
ob es europäischer Gesittung oder der Sittenverwilderung verfallen soll.“ (Verhandlungen 1906: 531) „Nur 
eine Alternative sehe ich für unsere Kolonien. Entweder sie werden islamisiert und dann durch die Derwisch-
Orden, die Mekkawallfahrten, die Koranhochschulen langsam, aber sicher, in eine feindselige, arabische 
Kulturwelt hineingezogen, aus deren Dunkel Mahdi-Aufstände und Fulbe-Dschihads, Sklavenjagden und 
Sklavenhandel wie Blitze grell aufzucken. Oder sie werden mit dem Geiste europäisch-christlicher Kultur 
erfüllt, dadurch innerlich dem Vaterlande angegliedert und mit uns durch die geheiligten Bande des 
gemeinsamen Glaubens verknüpft. Ich meine, in dieser Alternative gibt es nur eine Wahl: Für Christentum 
und Deutschtum!“ (Verhandlungen 1906: 510). 



 157 

Interessen frei zu sein, die Unterstützung der Mission untergrabe deren eigentliche Zielsetzung, 
den „Vorteil des Mutterlandes“:  

Darf […] eine Regierung ihre Islampolitik auf der Voraussetzung einer künftigen 
Christianisierung aufbauen und die vielen Entwicklungsmöglichkeiten, die der 

Islam bietet, vernachlässigen oder gar den Islam durch Widerstände kopfscheu machen? 
Nie und nimmer. Sie muss mit dem Islam paktieren, und damit tritt sie wieder in 
Gegensatz zur Mission. (Verhandlungen 1910: 644) 

Gegen diese These Beckers wurde angeführt, dass „deutsch-nationale, wirtschaftliche und 
religiöse Momente … im Kampf gegen den Islam“ zusammenfallen und „für eine erfolgreiche 
Kolonialpolitik … das religiöse Moment unentbehrlich“ sei (Verhandlungen 1910: 667). Allerdings 
könne „das religiöse Interesse mit dem staatlich-kolonialen nicht [absolut identisch] sein“ 
(Verhandlungen 1910: 642). 

Andererseits blieb umstritten, was 1905 unter den Stichworten „Kulturwert“ und „Kulturfaktor“ 
diskutiert worden war. „Der Islam“, so Becker, habe „eine ganz erhebliche Kulturarbeit in Afrika 
geleistet“, eine Beobachtung, die ihn zur „Theorie von einer Europäisierung des Islam“ führte 
(Verhandlungen 1910: 645, 650). Wie in seiner späteren Auseinandersetzung mit Ernst Troeltsch, 
ging es Becker um einen Islambegriff, der dessen Transformation durch Bildung und Wissenschaft 
als denkmöglich in Betracht zog und zugleich auf eine Differenzierung von Religion und Politik 
ausgerichtet war: „Durch die europäische Bildung soll der Islam die soziale Form ‚Religion‘ 
erhalten, die nun nicht mit der Politik vermischt sei.“ (Tezcan 2012: 32) Dagegen hieß es bei 
Axenfeld: „Aus der christlichen Mission erwächst eine vielseitige, wertvolle Kulturarbeit, während 
der Islam in Afrika für den Kulturfortschritt so gut wie versagt oder gar ihn aufhält.“ 
(Verhandlungen 1910: 638) 

Auch hier spiegelt sich in den Diskussionsbeiträgen die Frage der Wissenschaftlichkeit. Seinen 
Kritikern antwortend, betonte Becker:  

[…] bei aller Anerkennung der Leistung der Mission – die Missionskreise stellen 
doch nur einen Bruchteil des deutschen Volkes dar. Deshalb darf auf dem 

Kolonialkongress, der kein Missionskongress ist, nicht ausschließlich der Missionsstand-
punkt zu Wort kommen. Ich sprach als neutraler Gelehrter, als objektiver Forscher, nicht 
als Anwalt der Mission. Wenn ich auch warme Worte für den Islam fand, so geschah es 
vor allem von dem Geschichtspunkt aus: audiatur et altera pars. Der Islam wird aber 
berurteilt und verunglimpft von Leuten, die nichts von der Sache verstehen. Das 
Problem ist unendlich schwierig und kompliziert, namentlich, weil es sich mit dem 
Rassenproblem vermischt. Von der Missionsseite werden alle Lichtseiten oder 
Charakteristika einer höheren Rasse hingestellt, während alle Schäden dem Islam in die 
Schuhe geschoben werden. Dies Vorgehen ist ungerecht. (Verhandlungen 1910: 671) 

In einem Diskussionsbeitrag (des Grafen von Hoensbroech) wurde ähnlich hinterfragt, „in 
scharfer Weise gegen den Islam Stellung zu nehmen,“ da die „Kolonialkongresse nicht die 



 158 

Aufgabe haben, eine bestimmte religiöse Richtung auf Kosten anderer Richtungen zu fördern.“ 
(Verhandlungen 1910: 664) Gleichzeitig beanspruchte auch Axenfeld, „als objektiver Forscher“ 
aufgetreten zu sein, indem er auf den bereits 1905 vorgetragenen Anspruch verwies, „zur 
vergleichenden Religionskunde“ beizutragen: „Wir Missionsarbeiter stellen ans uns selbst, ganz 
ebenso wie es die an praktischer Religionsverbreitung nicht beteiligten Forscher tun, die 
Forderung der ‚Objektivität‘ […] und der gewissenhaften Bemühung um ein gerechtes Urteil.“ 
Ebenfalls an Becker dürfte die Bemerkung gerichtet gewesen sein, „dass Anschauungen und 
Urteile, die an dem Studium des einst auf dem Boden der hellenistischen Kultur erwachsenen 
Islam gewonnen sind, zu Unrecht übertragen werden auf den Islam, der sich jetzt in den Boden 
des primitiven Animismus einwurzelt.“ (Verhandlungen 1910: 671-672) Für Becker hingegen 
schlossen sich religiöse und wissenschaftliche Interessen gegenseitig aus: „Glücklicherweise ist 
auch der Islam gar nicht so schlimm, wie er in der Missionsliteratur meist erscheint. 
Unparteilichkeit ist nie die Sache religiöser Polemik gewesen. Sie braucht es auch nicht. Der 
lebendige Christ kann gar nicht objektiv sein, weil es für ihn nur eine Erlösung gibt und diese 
Erlösung ihm wichtiger ist als Bildung oder wissenschaftlicher Fortschritt.“ Demgegenüber müsse 
„[d]er Staat“ – als Träger der Islampolitik – „ausschließlich diese Welt im Auge haben.“ 
(Verhandlungen 1910: 644-645) 

Dass man sich auf dem Kolonialkongress ungeachtet von Standpunktverschiedenheiten auf eine 
„Resolution“ verständigen konnte, dürfte aber nicht nur der „sammlungspolitischen Rhetorik“ 
(Grosse 2005: 99) der Kongresse geschuldet sein. Vielmehr ist davon auszugehen, dass dieser 
Verständigung das einigende Moment des Islam als Differenzbegriff zugrunde lag: 

Though missionaries and Orientalists did evaluate some things differently, they 
nonetheless had more in common than it seems at first glance. […] I contend that 

the importance of the debate cannot be reduced to the notion that one side emphasized 
the positive effects and the other the potential dangers of Islam. Rather, the real 
significance of the debate consists in the fact that here, Islam itself is put on the agenda. 
[…] the Islam debate was not so much a dispute between scholars and missionaries as a 
debate informed by a consensus that an ontological and essentialist difference existed 
between the Muslim and the Christian world. According to this consensus the Muslim 
world was defined by the slave trade, superficial and magic elements of faith, 
polygamous practices, the complete absence of agency, and the fact that Islam 
threatened to overrun the African colonies and then all of Europe. (Habermas 2012: 128-
132)  

Die Annahme eines Gegensatzes von muslimischer und europäischer Zivilisation fand auch in der 
Frage Ausdruck, ob der Islam die Gestalt einer modernen Religion annehmen könne (Tezcan 
2012: 32). Diese Frage wurde keineswegs eindeutig beantwortet. Die Forderung nach einer 
Trennung von Staat und Religion als Bedingung kultureller und wirtschaftlicher Reformen stieß 
durchaus auf Widerspruch, wie sich im nachfolgenden Abschnitt dieses Aufsatzes zeigen wird. 
Dabei wird auch auf die Ausgangsüberlegung zurückzukommen sein, dass der Religionsbegriff 



 159 

und das Konzept der Weltreligionen den Zusammenhang von Islam und Religion einerseits 
stabilisieren, andererseits begründungspflichtig erscheinen lassen. Wenn die Rede vom Islam den 
semantischen Wandel hin zum Begriff der Weltreligionen reflektiert, ist bemerkenswert, dass in 
den Debatten der Zeit keineswegs gesichert war, dass es sich beim Islam um eine Religion 
handelt. Mit der Verbreitung des Begriffs ging die Hinterfragung genau dieses Zusammenhangs 
einher, aber auch eine Vervielfältigung der Begründungen, dass es sich beim Islam um eine 
Religion handelt, als ob dieser Zusammenhang erst noch zu beweisen sei. Das hat zu der These 
geführt, dass sich im Begriff der Weltreligionen konfessionelle Wahrnehmungsmuster in 
säkularisierter Gestalt fortschreiben, bis hin zur Annahme, gegenüber einem mit der Moderne 
kompatiblen, säkularen Christentum sei nur der Islam exemplarisch Religion (Anidjar 2006).  

3. Wissenschaftlichkeit und „Islam“ jenseits der Kolonialkongresse  
Auf dem Kolonialkongress von 1910 war Wissenschaftlichkeit seitens der durch Carl Heinrich 
Becker vertretenen Islamwissenschaft u.a. mittels „Unparteilichkeit“ und in Abgrenzung von der 
religiösen Polemik missionarischer Argumente beansprucht worden. Das entsprach dem in der 
„Diskussion über die Ausbreitung des Islam“ vorgetragenen Hinweis, nicht „als Propagandist des 
Islam aufgetreten“ zu sein, während Hansens Vortrag über „islamgünstige Indiezukunftschauer 
[sic!]“ spöttelte (Verhandlungen 1910: 644, 671, 653). In dieser kolonialpolitisch aufgeladenen 
Islamdebatte waren beide Seiten bestrebt, ihre Beiträge als wissenschaftliche zu plausibilisieren. 
Von missionarischer Seite wurde, wie schon zuvor auf dem Kongress von 1905, auf den Beitrag 
zur vergleichenden Religionswissenschaft hingewiesen, der nicht als in Widerspruch zum eigenen 
religiösen Selbstverständnis stehend gesehen wurde. 

Als Zuschreibungen verweisen „Islampropaganda“ oder „Liebäugeln mit dem Islam“ auf zwei 
Bedeutungsfelder (Verhandlungen 1910: 655, 666), von denen Letzteres im Folgenden mit Blick 
auf Aushandlungen und Abgrenzungen von Wissenschaftlichkeit auch jenseits der Kongresse 
kontextualisiert werden soll. Einerseits die Frage, inwiefern die Kolonisation der „Ausbreitung des 
Islam“ in den Kolonien entgegenkomme und welche religionspolitischen Konsequenzen daraus 
zu ziehen sind. Andererseits wurden Stellungnahmen auf den Kongressen selbst zum Gegenstand 
einer Debatte, da in den Redebeiträgen immer wieder auf Unterschiede und Gemeinsamkeiten 
in der Art und Weise des Redens vom Islam und dessen „Beurteilung“ hingewiesen wurde. Dabei 
wurde Wissenschaftlichkeit nicht nur in Anspruch genommen, sondern auch in Frage gestellt. 

Auch jenseits der Kolonialkongresse lassen sich in deutschsprachigen Islamdebatten um 1900 
Beispiele ausmachen, die Einblicke in diskursive Aushandlungen von Wissenschaftlichkeit geben.5 
So monierte der Islamwissenschaftler Martin Hartmann in einer Rezension des Buches Morgen- 
und Abendland. Vergleichende Kultur- und Rassestudien von Adolf Harpf (1906), dessen Verfasser 

 
5  Die nachfolgenden Absätze orientieren sich an einer früheren Darstellung (Trein 2015: 135-141) und 

erweitern diese um kolonialpolitische Kontexte der Debatte mit Blick auf Diskussionen im Umfeld der 
Kolonialkongresse.  



 160 

habe versäumt, die positive Bedeutung der britischen Kolonialpolitik für Ägypten ausreichend zu 
würdigen: 

Dass aber die selbstsüchtige Politik der Briten, die in Kairo durch den umsichtigen 
und energischen Lord Cromer vertreten wird, einen glänzenden Erfolg nicht bloss 

für das englische Imperium, sondern auch für die Bewohner des Nillandes gehabt hat, 
wird von H. nicht gesagt. Wenn sich die Engländer die Ausbeutung des Sudans, den sie 
auf dem Papier mit der ägyptischen Regierung zusammen verwalten, zu ihrem 
ausschliesslichen Vorteil dadurch sichern, dass sie die Bahnstrecke Assuan – Wadi Halfa 
ungebaut lassen, und den reichen Handel des Sudan über die kürzlich fertiggestellte 
Strecke Berber – Sawakin leiten, so kann ihnen das doch niemand verdenken, am 
allerwenigsten ein Deutscher, dessen Volksgenossen das völkische Interesse in den 
Kolonien rücksichtslos entschlossen wahrnehmen. (Hartmann 1906: 361-362) 

Auch an anderer Stelle bezog sich Hartmann explizit auf Themen und Stichworte der Debatte auf 
den Kolonialkongressen (Hartmann 1910; Haridi 2005: 82-84). Mit der „Resolution“ von 1910 
zeigte er sich „[v]öllig einverstanden“ (Hartmann 1912: 36). Becker nicht unähnlich, der „eine 
absolut voraussetzungslose Beurteilung der Sachlage […] von religiösen Voraussetzungen“ 
missionarischer Sprecherpositionen abgrenzte (Becker 1910: 391), verteidigte sich Hartmann im 
Briefwechsel mit seinem Kollegen Ignaz Goldziher als „reiner Religionswissenschaftler und 
Soziologe“: „[M]ir liegt Parteinahme für irgend eine der sogenannten Religionen völlig fern.“ 
(Hanisch 2000: 331) Dieser Anspruch erscheint im Lichte der zeitgenössischen Debatte betrachtet 
keineswegs unkontrovers. So hieß es in der Diskussion zur „Ausbreitung des Islam“ auf dem 
Kolonialkongress von 1910: „Ebenso wie hier eine freiwillige Vereinigung mit den 
Sozialdemokraten eine antinationale Tat wäre, ebenso arbeitet derjenige gegen das Wohl der 
Kolonie, der den Islam fördert. Der Umsturz wird dadurch in der Kolonie erzogen.“ 
(Verhandlungen 1910: 669)  

Umgekehrt findet sich im Journal Die Neue Zeit. Wochenschrift der deutschen Sozialdemokratie 
1913 ein Artikel zu Hartmanns Buch Islam, Mission, Politik (1912), der explizit und kritisch gegen 
kolonialpolitische Apologien Stellung bezog. In diesem Artikel war u.a. zu lesen: „Hartmann sagt 
am Anfang seiner Schrift […] er bemühe sich, sich von der Suggestionierung durch irgend ein 
religiöses oder politisches Parteiprogramm freizuhalten. Wir können nicht zugeben, dass ihm dies 
gelungen ist.“ (van Ravesteyn 1913: 29) Die Forderung, Religionsfreiheit und die Trennung von 
Staat und Religion wären für Reformen im Osmanischen Reich unerlässlich, sei vielmehr Ausdruck 
einer religionsfeindlichen Haltung und der „Kultur des Islam“ keineswegs wohlgesonnen (van 
Ravesteyn 1913: 30, 29). Der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und Unparteilichkeit erscheint 
hier als kolonialpolitisch korrumpiert und konnte als politischer Kampfbegriff problemlos die 
Seiten wechseln. Als „allein wissenschaftliche[r] und unparteiische[r] Schluß“ müsse „die einzige 
wirklich zivilisatorische Politik dem Islam gegenüber […] die Behandlung des Islam und der 
islamitischen Staaten als völlig Gleichberechtigte“ sein (van Ravesteyn 1913: 30, 29). 



 161 

Im breiteren kolonialpolitischen Kontext der Debatte diente der Islam auch als Bezugspunkt der 
Kritik am auf Europa bezogenen Zivilisationsdiskurs. So wurde auf dem vierten Kongress der 
Kommunistischen Internationale (1922) „die positive, emanzipatorische Seite dessen“ betont, 
„was die Komintern Panislamismus“ nannte: „‚Dem westlichen dekadenten und untergehenden 
Kapitalismus erhebt sich drohend die junge, immer kräftiger werdende Welt des Orients und des 
Islams – ungezählte Millionen, die der Imperialismus seit Jahrhunderten so tief erniedrigt, 
mißhandelt und ausgeplündert hat, daß sie sich immer mehr gegen ihn empören.‘“ (Flores 1980: 
219-220) Diese Kritik weist interessanterweise Ähnlichkeiten mit Debattenbeiträgen auf, denen 
„Islampropaganda“ (Verhandlungen 1910: 654) und Unwissenschaftlichkeit vorgeworfen wurde. 

Ein Beispiel waren für Hartmann „die Bücher des Adil Schmitz du Moulin“, welche ihm als „wüstes 
Durcheinander von unverstandener Lektüre“ und, so Hartmann weiter, „voreingenommener 
Beobachtung“ galten „und eine[n] glühenden Hass gegen die islamische Länder beherrschenden 
Europäer“ zum Ausdruck bringen würden (Hartmann 1909: 2). Anderen Rezensionen war zu 
entnehmen, dass deren Verfasser ursprünglich aus Zülpich stamme, als Ingenieur auf Sumatra 
tätig gewesen und zum Islam konvertiert sei und zur kolonialen Herrschaft kritisch Stellung 
bezogen habe (Trein 2015: 137-138). „Wenn es auch nicht offiziell so genannt wird, so ist doch 
die einzige Triebfeder aller Kolonialbestrebungen ausschließlich der Eigennutz mit allen Mitteln.“ 
(Schmitz du Moulin 1904: 225) Ähnlich wie später auf dem Kongress der Komintern, wird der 
„Islam“ auch hier mit einer politischen Alternative zum Kapitalismus in Verbindung gebracht: „Für 
jene, denen es wirklich Ernst mit Sozialismus, d.h. Kameradschaftlichkeit oder Brüderlichkeit ist, 
wäre nichts besseres […] denkbar als einzutreten in die große Bruderschaft des Islams“ (Schmitz 
du Moulin 1904: 283). Die Aushandlung von Wissenschaftlichkeit erweist sich so nicht nur mit 
dem globalen Religionsdiskurs verwoben, sondern auch mit dem religiösen und dem politischen 
Feld bzw. mit Akteuren des politischen und sozialistischen Diskurses. 

4. Schluss: Religion im Mahlstrom der Verwissenschaftlichung  
Wird Verwissenschaftlichung weniger als linearer Prozess und als Selbstbeschreibung moderner 
Gesellschaften, sondern als diskursives Aushandlungsgeschehen von Wissenschaftlichkeit in den 
Blick gebracht, zeigen Religionsbezüge dieser Aushandlung im Umfeld der Kolonialkongresse, 
dass Wissenschaft und Religion weniger Gegensätze darstellen, sondern vielfach miteinander 
verflochten sind. Einerseits war Religion Gegenstand einer Islamdebatte, die von verschiedenen 
Sprecherpositionen mit je eigenen Wissenschaftlichkeitsansprüchen und durch einen diskursiven 
Rahmen von Unterscheidungen der Religion getragen war. Der Religionsbegriff fungierte auch 
hier als Differenzbegriff, um das Verhältnis von Religionen (Christentum, Islam) zu klären. Der 
Islam wurde häufig als kulturelles Feld eigener Art verstanden, welches eben nicht nur Religion 
umfasst, sondern alle Lebensbereiche der Gesellschaft. Demgegenüber wurden Forderungen 
nach einer Reform gestellt, welche den Einfluss der Religion auf andere Bereiche von Gesellschaft 
beschränkt. In Diskursen über den Katholizismus als anti-moderne Religion und „innerer Orient“ 
Europas lassen sich ähnliche Unterscheidungen ausmachen, die ebenfalls eng mit der Geschichte 



 162 

des Säkularisierungsprozesses zusammenhängen (Casanova 2009; Borutta 2010). Andererseits 
kommt Religion in der Disziplinierung von Ansprüchen auf Wissenschaftlichkeit als konstitutives 
Gegenüber Bedeutung zu. „Unwissenschaftlichkeit“ wurde in der Islamdebatte mit Blick auf 
apologetische und religiöse Agenden diagnostiziert. Hier stellt sich die Frage nach politischen, 
kulturellen und religiösen Diskursen und Prägungen, auch und gerade dann, wenn diese in 
wissenschaftlicher Absicht diagnostiziert oder negiert wurden. Das Auftreten der Missionen auf 
den Kolonialkongressen zeigt umgekehrt, wie apologetische Diskurse als Beitrag zur disziplinären 
Ausbildung und damit auch als Teil der Entwicklung der Religionswissenschaft aufgefasst wurden. 
Wenn die Disziplin gegen eine theologische Religionswissenschaft in Stellung gebracht wurde 
(Hardy 1898; Wach 1924), dürfte kein einheitliches Bild der Grenzverläufe von Wissenschaft und 
Religion vorausgesetzt gewesen sein.6 Das Narrativ der Emanzipation der Religionswissenschaft 
von der Theologie (Mohn 2021) ist folglich auf das Verhältnis von Unterscheidungen zu befragen, 
mittels denen solche Grenzverläufe beobachtet werden (Trein 2023). 

Literaturverzeichnis 
Anidjar, Gil. 2006. „Secularism.“ Critical Inquiry 33 (1), 52-77.  

Auffarth, Christoph. 2005. „‚Weltreligion‘ als ein Leitbegriff der Religionswissenschaft im 
Imperialismus.“ In Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen. Europäische 
Missionsgesellschaften in politischen Spannungsfeldern in Afrika und Asien zwischen 1800 
und 1945, hg. von Ulrich van der Heyden / Holger Stoecker. Stuttgart: Steiner, 17-36. 

Becker, Carl Heinrich. 1910. „Die Islamfrage auf dem Kolonialkongreß 1910.“ Der Islam. 
Zeitschrift für Geschichte und Kultur des islamischen Orients 1 (3-4), 390-391. 

Borutta, Manuel. 2010. „Genealogie der Säkularisierungstheorie. Zur Historisierung einer 
großen Erzählung der Moderne.“ Geschichte und Gesellschaft 36 (3), 347-376. 

Casanova, José. 2009. Europas Angst vor der Religion. Berlin: Berlin University Press. 

Flores, Alexander. 1980. Nationalismus und Sozialismus im arabischen Osten. 
Kommunistische Partei und arabische Nationalbewegung in Palästina 1918-1948. 
Münster: Periferia. 

Grosse, Pascal. 2005. „Die Deutschen Kolonialkongresse in Berlin 1902, 1905 und 1910.“ In 
„…Macht und Anteil an der Weltherrschaft“. Berlin und der deutsche Kolonialismus, hg. 
von Ulrich van der Heyden / Joachim Zeller. Münster: Unrast, 95-100. 

 
6  Für die Islamwissenschaft ist die These interessant, Becker habe Kultur und weniger Theologie und „Religion 

als Erklärungsansatz“ verfolgt, was gegenüber einer Konfliktthese „als Entschärfung der ideologisch stark 
aufgeladenen Frage nach dem Verhältnis von Wissenschaft und Religion“ gewertet werden könne. Beckers 
„Marginalisierung“ von Religion scheint mit einer Kritik eines „Fortschritts- und Wissenschaftsoptimismus“ 
zu korrespondieren, auf welchem die Annahme eines Konflikts zwischen Wissenschaft und Religion fußte. 
Vgl. Medrow 2018: 384, zur Konfliktthese 326-328. 



 163 

Habermas, Rebekka. 2010. „Wissenstransfer und Mission. Sklavenhändler, Missionare und 
Religionswissenschaftler.“ Geschichte und Gesellschaft 36 (2), 257-284. 

Habermas, Rebekka. 2012. „Islam Debates around 1900: Colonies in Africa, Muslims in Berlin, and 
the Role of Missionaries and Orientalists.“ In Migration and Religion: Christian 
Transatlantic Missions, Islamic Migration to Germany, hg. von Barbara Becker-Cantarino. 
Amsterdam: Rodpoi, 123-154. 

Habermas, Rebekka. 2014. „Debates on Islam in Imperial Germany.“ In Islam and the European 
Empires, hg. von David Motadel. New York: Oxford University Press, 231-253. 

Hanisch, Ludmila, Hg. 2000. „Machen Sie doch unseren Islam nicht gar zu schlecht“. Der 
Briefwechsel der Islamwissenschaftler Ignaz Goldziher und Martin Hartmann 1894-1914. 
Wiesbaden: Harrassowitz. 

Hardy, Edmund. 1898. „Was ist Religionswissenschaft? Ein Beitrag zur Methodik der 
historischen Religionsforschung.“ Archiv für Religionswissenschaft 1, 9-42. 

Haridi, Alexander. 2005. Das Paradigma der islamischen Zivilisation – oder die Begründung 
der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933). Würzburg: 
Ergon.  

Hartmann, Martin. 1906. „Rezension zu ‚Adolf Harpf: Morgen- und Abendland. Vergleichende 
Kultur- und Rassestudien, Stuttgart 1905‘.“ Zeitschrift des Vereins für Volkskunde 16, 
360-364. 

Hartmann, Martin. 1909. Die Frau im Islam. Halle: Gebauer-Schwetschke. 

Hartmann, Martin. 1910. „Deutschland und der Islam.“ Der Islam. Zeitschrift für Geschichte 
und Kultur des islamischen Orients 1 (1), 72-92. 

Hartmann, Martin. 1912. Islam, Mission, Politik. Leipzig: Wigand. 

Haustein, Jörg. 2023. Islam in German East Africa, 1885-1918: A Genealogy of Colonial 
Religion. Cham: Palgrave Macmillan. 

Krüger, Oliver. 2023. „Edmund Hardy: Religionswissenschaft als empirische Kultur- und 
Geisteswissenschaft.“ AЯGOS 2/2, Sonderheft Hardy 125, 87-119.   

Krüger, Oliver / Ulrich Vollmer, Hg. Hardy 125. AЯGOS 2/2 (Sonderheft). 

Lüddeckens, Dorothea. 2002. Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen 
interreligiöser Begegnung im 19. Jahrhundert. Berlin: De Gruyter.  

Maltese, Giovanni. 2021. „Islam is not a ‚Religion‘ – Global Religious History and Early 
Twentieth-Century Debates in British Malaysia.“ Method and Theory in the Study of 
Religion 33 (3-4), 345-380.  

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions: Or, how European Universalism 
was preserved in the Language of Pluralism. Chicago: The University of Chicago Press. 



 164 

Medrow, Lisa. 2018. Moderne Tradition und religiöse Wissenschaft. Islam, Wissenschaft und 
Moderne bei I. Goldziher, C. Snouck Hurgronje und C. H. Becker. Leiden: Ferdinand 
Schöningh. 

Metzger, Franziska. 2011. Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20. 
Jahrhundert. Bern: Haupt (utb).  

Mirbt, Carl. 1910. Mission und Kolonialpolitik in den deutschen Schutzgebieten. Tübingen: 
Mohr Siebeck.  

Mohn, Jürgen. 2021. „Religionswissenschaft als nicht-theologische Disziplin in ihrem Bezug zur 
theologischen Enzyklopädie: Verortungen und Entwicklungen von der Emanzipation zur 
Partizipation.“ In Themen und Probleme theologischer Enzyklopädie. Perspektiven von 
innen und von außen, hg. von Christian Albrecht / Peter Gemeinhardt. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 181-191. 

Ravesteyn, Willem van. 1913. „Ein Bekämpfer des Islam.“ Die Neue Zeit. Wochenschrift der 
deutschen Sozialdemokratie 31 (2) / H. 27, 25-30. 

Schmitz du Moulin, Muhammad A. 1904. Der Islam., d.h. die Ergebung in Gottes heiligen 
Willen. Leipzig: Uhlig. 

Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer. Eine Globalgeschichte der Religionen im 20. 
Jahrhundert. München: Beck.  

Tezcan, Levent. 2012. Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam 
Konferenz. Konstanz: Konstanz University Press. 

Trein, Lorenz. 2015. Begriffener Islam. Zur diskursiven Formation eines Kollektivsingulars und 
zum Islamdiskurs einer europäischen Wissenschafts- und Religionsgeschichte. 
Würzburg: Ergon. 

Trein, Lorenz. 2023. Beobachtungen der Säkularisierung und die Grenzen der Religion. Tübingen: 
Mohr Siebeck. 

[o. Hg.] 1906. Verhandlungen des Deutschen Kolonialkongresses 1905 zu Berlin am 5., 6. und 7. 
Oktober 1905. Berlin: Reimer.  

[o. Hg.] 1910. Verhandlungen des Deutschen Kolonialkongresses 1910 zu Berlin am 6., 7. und 8. 
Oktober 1910. Berlin: Reimer.  

Wach, Joachim. 1924. Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheo-
retischen Grundlegung. Leipzig: J. C. Hinrich.  

 

 



 165 

Über den Autor 
PD Dr. Lorenz Trein ist Religionswissenschaftler an der Ludwig-Maximilians-Universität München. 
Seine Arbeitsschwerpunkte sind allgemeine Religionswissenschaft, europäische Religionsgeschichte, 
Zeit- und Geschichtstheorien, Begriffsgeschichte und Wissenssoziologie. Seine Veröffentlichungen 
umfassen u.a. Begriffener Islam (2015), Narratives of Disenchantment and Secularization (2021, hrsg. 
mit Robert A. Yelle), Beobachtungen der Säkularisierung (2023) sowie zuletzt Säkulare Religion (2024, 
hrsg. mit Christoph Auffarth). Aktuelle Projekte: „Transzendenzbezüge geschichtlicher und sozialer 
Zeit in Diskursen über das Anthropozän“, „Globale Religionsgeschichte und Ideenpolitik des Islam 
ausgehend von Leopold Weiss/Muhammad Asad und Talal Asad“, „Säkularisierung und Religion: 
Verschränkte Begriffsgeschichten und sprachlicher Wandel im 20. Jahrhundert“ sowie „History and 
the Secular“. 

E-Mail: lorenz.trein@lrz.uni-muenchen.de 

Danksagung 
Mein Dank gilt Anja Kirsch, Stephanie Gripentrog-Schedel, David Atwood, Christoph Auffarth, Dirk 
Johannsen, Oliver Krüger und Stefan Ragaz. In besonderem Maße möchte ich Jürgen Mohn danken. 
Durch seine fragende und sich zurücknehmende Art und Weise des Forschens, die Antworten und 
Schlussfolgerungen stets als etwas Offenes betrachtet, hat er Raum für Alternativen geschaffen. 

Abstract in English 
The negotiation of scientific rigor is by no means limited to intra-academic debates and theoretical 
literature. What is considered “scientific,” “factual,” or “impartial” comes to a head in the context of 
political, cultural, and religious questions about current events. The article traces the outlines and 
background of a debate that took place at the Colonial Congresses in Berlin in 1905 and 1910. This 
debate was primarily devoted to the question of how to assess Islam as a cultural factor. Important 
keywords in the debate were “Islam danger” and “Islam propaganda”.  

Whether Islam was a religion in the modern sense was by no means a foregone conclusion. The 
demand for the separation of state and politics and for freedom of religion as a condition for the 
civilizing mission did not go unchallenged. Conversely, Islam was seen as an alternative to European 
civilization, which was considered decadent. The relationship between political, religious, and 
scientific interests in the debate was also controversial. Again, “unscientific” and “partisanship” were 
also used here as political battle concepts to discredit opposing arguments.  

 



 
Korrespondierende Autorin: Stephanie Gripentrog-Schedel, Universität Kiel. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. „Fälle von Religion.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft 
Genres der Verwissenschaftlichung, 166-207. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8217. 

 Lizenz durch AЯGOS und die Autorin. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Beitrag beschäftigt sich mit der spezifischen Rolle von psychologischen Fallgeschichten für die 
Verwissenschaftlichung von Religion und nimmt dafür insbesondere die Tagungsgeschichte in den 
Blick. Nach einigen grundsätzlichen Überlegungen zur epistemologischen Relevanz der Fallgeschichte 
und wissenschaftlichen Kongressen als Orte spezifischer Wissensproduktion folgt die Analyse eines 
Ausschnitts des Fachdiskurses der entstehenden Religionspsychologie. Hierfür werden insbesondere 
die ersten internationalen religionspsychologischen Kongresse der Jahre 1930 und 1931 in den Blick 
genommen. Gegenstand der Analyse sind hier vor allem die entsprechenden Kongressakten sowie die 
Bedeutung von Fallgeschichten für die Begründung der Religionspsychologie als empirischer 
Wissenschaft. Dabei sticht die Fallgeschichte der Therese Neumann von Konnersreuth in besonderem 
Maße heraus: Sie war nicht nur wissenschaftlich, sondern auch politisch von hoher Brisanz. 
Gegenstand des zweiten Kongresses von 1931 war vor allem die Frage nach dem „Unglauben“, mit 
der auf die als krisenhaft wahrgenommene religiöse Situation der Gegenwart reagiert und der 
ebenfalls anhand empirischer Erhebungen nachgegangen wurde. Auf beiden Kongressen zeigte sich 
eine Veränderung des disziplinären Selbstverständnisses: Im Interesse einer religionsapologetischen 
Profilierung bewegte man sich weg von früheren, als „psychologistisch“ wahrgenommenen Ansätzen. 

 

1. Einleitung und Fragestellung 
Auf menschliche Individuen bezogene psychologische „Fallgeschichten“ sind in der Religions-
wissenschaft bislang nicht systematisch als Quellen für die Fachgeschichtsschreibung oder die 
Frage nach der Aushandlung von „Religion“ berücksichtigt worden. Dabei rührt die Frage nach 
dem Fall, die Suche nach Fällen für etwas, an den Kern einer sich als empirische Wissenschaft 
konstituierenden Disziplin. Deren Sammlung war in den Augen der Forschenden, die sie für 
religiös relevant hielten, eine Möglichkeit zum Schluss auf Allgemeines: sei es eine sich stets 
wiederholende Entwicklungs-/Verlaufsstruktur, eine Typologie oder auch das „Wesen“ von 
Religion. Wer also nach der Geschichte einer Verwissenschaftlichung von Religion fragt, kommt 
an der Frage nach dem einzelnen, zu verallgemeinernden Fall nicht vorbei. Der Fokus auf den Fall 
greift dabei auch ein seit einigen Jahren immer prominenter werdendes Thema der 
wissenschaftstheoretischen und -geschichtlichen Forschung auf: „die Relevanz singulärer 
Evidenzen, medialer Aufzeichnungspraktiken und narrativer Strukturen für die moderne 

Fälle von Religion  

Stephanie Gripentrog-Schedel 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 167 

Wissenschaftskommunikation“ (Düwell/Pethes 2014: 9), wie sie in den unterschiedlichen 
Varianten von Fallgeschichten anschaulich wird. Es ist, so Düwell und Pethes, diese grundlegende 
Verknüpfung der Ebene der „Epistemologie mit derjenigen der Repräsentation“ (2014: 13), die 
den Fall und seine Darstellungen so interessant für die wissenschaftstheoretische und                             
-historische Forschung macht und die Frage nach der anhaltenden „Relevanz von Einzelfällen für 
das Selbstverständnis der Humanwissenschaften“ (2014: 10) zu einer Schlüsselfrage der 
verschiedenen mit dem Menschen befassten Disziplinen werden lässt.  

Nun war es gerade auch die entstehende Religionspsychologie, in der immer wieder kontroverse 
Debatten über Chancen und Risiken einer fallorientierten Forschung geführt worden sind. Man 
fragte sich: Kann und soll Religion so überhaupt erforscht werden? Welches Wissen lässt sich auf 
diese Weise generieren und welche wissenschaftliche, aber auch religiöse Relevanz hat dieses 
Wissen dann? Die folgende Analyse ist der Aushandlung von Religion gewidmet, wie sie anhand 
von Fallgeschichten in der deutschsprachigen frühen Religionspsychologie geführt wurde.  

Der für die Analyse ausgewählte Zeitraum beläuft sich dabei im Wesentlichen auf die ersten drei 
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts, die die Forschung immer wieder als die erste Blütephase der 
Religionspsychologie für den deutschsprachigen Raum beschrieben hat (Henning/Murken/ 
Nestler 2003: 10). Dies steht in Diskrepanz zu den verhältnismäßig wenigen ausführlicheren 
wissenschaftshistorischen Forschungsarbeiten zu diesem Zeitraum (van 2015: 11). Daher soll das 
folgende Quellenmaterial einer religionswissenschaftlichen Analyse unterzogen werden: 
einerseits eine Auswahl von Schriften maßgeblicher Schlüsselfiguren der Disziplin, in denen 
zwischen 1900 und 1930 die religionspsychologische Diskussion über ihre empirischen 
Grundlagen und die Methoden zu deren Bearbeitung mit Fokus auf der Frage nach dem Fall 
geführt wurde, andererseits Fallgeschichten, die Gegenstand der Debatten auf den ersten beiden 
internationalen religionspsychologischen Kongressen in Erfurt (1930) und Wien (1931) waren. 
Die Fallgeschichte der Therese Neumann von Konnersreuth sticht hier in besonderem Maße 
heraus, weil sie nicht nur auf den Kongressen, sondern auch in der breiten Öffentlichkeit überaus 
kontrovers diskutiert wurde. 

Der Gang der Analyse ist dabei wie folgt: Nach einer Klärung der Frage, was hier unter 
„Verwissenschaftlichung von Religion“ verstanden werden soll, sind die darauffolgenden 
Ausführungen der Bedeutung des writing in cases für die Konstituierung der Psychologie und 
Psychiatrie als Wissenschaften gewidmet. Darauf folgt eine Einführung in die 
Entstehungsgeschichte der Religionspsychologie anhand von prominenten Beispielen und ihrer 
Auseinandersetzung mit Fallgeschichten. Das Kernelement der Analyse bilden die dann 
folgenden Kapitel zu den ersten internationalen religionspsychologischen Kongressen im Hinblick 
darauf, wie dort im Medium der Fallgeschichte Religion bzw. die Grenzen von Religion erörtert 
wurden. Eine analytische Auswertung der beschriebenen Debatten mit Fokus auf der 
Verwissenschaftlichung von Religion anhand von Fallgeschichten schließt die Untersuchung ab. 



 168 

2. Fallgeschichten, Kongresse und die Verwissenschaftlichung von 
Religion 

Bevor auf die Frage nach den Fallgeschichten als einem Genre näher eingegangen wird, bedarf 
der Begriff der Verwissenschaftlichung einer genaueren Klärung. Den Ausgangspunkt dafür bildet 
kein normatives Wissenschaftsverständnis, auf dessen Grundlage dann ein linearer, entweder 
erfolgreich oder weniger erfolgreich verlaufender Prozess der Konsolidierung von „Wissenschaft“ 
nachgezeichnet werden könnte. Stattdessen wird hier im Anschluss an inzwischen gängige, 
diskursanalytisch perspektivierte Ansätze vorgeschlagen (Bergunder 2011; von Stuckrad 2013; 
2014), Wissenschaft – in diesem Fall die Wissenschaft der Religionspsychologie – als einen Diskurs 
zu beschreiben, der seine Wissenschaftlichkeit auf eine spezifische Weise herzustellen 
beansprucht. Dabei bleibt dieser Anspruch jedoch stets herausgefordert, umstritten und brüchig: 
Es kursieren etwa verschiedene Verständnisse davon, was überhaupt als empirisch messbar 
gelten kann, was damit begründet werden soll oder auch, welchem Zweck solche Forschung 
dient. Anstatt also von einer Kontinuität auszugehen, von einer Substanz „Wissenschaft“, deren 
Geschichte sich (dann bestenfalls als Erfolgsgeschichte) über längere Zeit hinweg bis in die 
Gegenwart hinein verfolgen lässt, sollen hier vor allem Prozesse im Fokus stehen, die dem 
Selbstanspruch nach zur Herstellung solcher Wissenschaftlichkeit dienten. Deswegen sind die 
hier angestellten Überlegungen auch keine Fortschreibung einer Begriffsgeschichte zur Religion, 
sondern eine „anti-essentialistische Alternative zur Begriffsgeschichte, in der die Aufmerksamkeit 
für die Komplexität diskursiver Bedeutungsproduktion stark erhöht ist“ (Laack 2021: 193). Hier 
interessiert dabei letztlich nicht primär, ob und wie die Religionspsychologie sich selbst zur 
Wissenschaft machte, sondern wie sie ihren Gegenstand, die Religion, als einen wissenschaftlich 
beschreib- und analysierbaren Gegenstand für sich herstellte. An diesem Punkt kommen die 
Fallgeschichten ins Spiel. Denn sie waren es, über die die Religionspsychologie sich dem 
Selbstanspruch nach von der Philosophie, aber auch von einer spekulativ-normativ 
ausgerichteten Theologie zu unterscheiden beanspruchte und über die der Gegenstand Religion 
verhandelt wurde.  

In der literaturwissenschaftlichen ebenso wie der wissenschaftsgeschichtlichen und                                
-theoretischen Forschung ist die Frage nach dem Fall und den Fallgeschichten inzwischen vielfach 
diskutiert worden (Engel/Scholz/Süßmann 2007; Košenina 2009; Mülder-Bach/Ott 2014; Zelle 
2015; Hackler/Kinzel 2016; Wegmann 2016; Düwell 2019). Die Bedeutung fasst der 
Literaturwissenschaftler Nicolas Pethes so zusammen: „Unterhalb gängiger Gattungsmuster und 
quer zu den herkömmlichen Epochengrenzen hat die deutschsprachige Literatur des 18., 19. und 
20. Jahrhunderts eine Schreibweise entwickelt, die man – in Anlehnung an einschlägige 
wissenschaftstheoretische Überlegungen zum Thema – als writing in cases bezeichnen könnte.“ 
(Pethes 2016: 9).  

Doch geht die Bedeutung des Falles noch tiefer als nur bis zur Frage nach der Fallgeschichte als 
einem bestimmten Genre. Denn aus der Perspektive Michel Foucaults resultiert aus einer 



 169 

fundamentalen „Unsicherheit des Wissens über das Besondere“ (Düwell 2019: 31), also der Frage 
nach dem jeweils Einzelnen, Besonderen, ein neues „Instrument der ‚Prüfung‘, das 
Machtausübung mit Wissensproduktion kombiniert und sich in den Humanwissenschaften 
verbreitet.“ (Düwell 2019: 31). Was daraus folgt, ist erstens die Sichtbarmachung des 
Individuums, zweitens dessen – unter anderem schriftliche – Dokumentation sowie drittens sein 
„Zum-Fall-Werden“ (Düwell 2019: 31). Für die unterschiedlichen mit dem Menschen befassten 
Wissenschaften hat dieser Prozess immense Auswirkungen, denn: „einerseits konstituiert sich 
das Individuum als beschreibbarer und analysierbarer Gegenstand […]; andererseits baut sich ein 
Vergleichssystem auf, das die Messung globaler Phänomene, die Beschreibung von Gruppen, die 
Charakterisierung kollektiver Tatbestände, die Einschätzung der Abstände zwischen den 
Individuen und ihre Verteilung in einer ‚Bevölkerung‘ erlaubt.“ (Foucault 1992: 245) Auch für 
Foucault stand in diesem Gefüge das Individuum als „Fall“ und damit als Gegenstand 
unterschiedlicher Arten von Bemächtigung im Zentrum des Interesses:  

[Der] Fall ist das Individuum, wie man es beschreiben, abschätzen, messen, 
mit andern vergleichen kann – und zwar in seiner Individualität selbst; der Fall 

ist aber auch das Individuum, das man zu dressieren oder zu korrigieren, zu 
klassifizieren, zu normalisieren, auszuschließen hat usw. (Foucault 1992: 246)  

So war etwa für die Entstehung von Psychologie und Psychiatrie als empirische Wissenschaften 
die Arbeit an Fällen zu menschlichen Individuen entscheidend. Über sie etablierte sich 
beispielsweise das Verständnis von psychischer Krankheit, insofern psychiatrische 
Klassifikationen den Versuch der Herausbildung eines spezifischen disziplinären 
Begriffsinstrumentariums zu deren Kategorisierung darstellten. Die Vielzahl an Einzelfällen, die 
auf ganz unterschiedliche Weise schriftlich festgehalten wurden, waren dabei selbst sowohl 
Grundlage als auch Ausdruck eben dieser Kategorisierungsversuche. Fälle vereinen dabei stets 
zwei Aspekte in sich:  

Der Fallbegriff verweist darauf, dass eine konkrete Erscheinung […] weder als 
bedeutungslose, kontingente Singularität aufgefasst werden kann, noch als 

bloßes Exemplar einer allgemeinen Regularität. […] Der Fall ist also weder bloßes 
Exemplar noch bloßer Einzelfall: Er ist eingespannt in die Dialektik von Allgemeinem 
und Besonderem. (Wernet 2023: 57-58)  

Insofern können Fälle einerseits als Exemplare für Normierungen – beispielsweise psychiatrische 
Klassifikationen – gesehen werden, gehen jedoch andererseits niemals gänzlich in diesen 
Normierungen auf, denn: „Als Narrativ verweist der Fall […] entweder auf die innere Schwäche 
einer Norm oder auf den Konflikt zwischen verschiedenen normativen Systemen.“ 
(Brändli/Lüthi/Spuler 2009: 27) Die hier zu beschreibenden Beispiele sollen genau in diesem Sinn 
verstanden werden: als Ausdruck eines Konflikts zwischen verschiedenen (psychologischen, aber 
eben auch religiösen) Systemen mit Ansprüchen auf Normierung. Hinzu tritt neben der 
restriktiven Beschränkung, die etwa ein Fallnarrativ ggf. zugleich als Rolle für die dort 



 170 

beschriebene Person mit sich bringt, auch umgekehrt die Möglichkeit einer produktiv-kreativen 
Aneignung der Rolle durch eben diese Person. Insofern lag darin auch ein systemsprengendes 
Potential: Der Fall konnte durch die jeweils auf ihn zugreifenden Deutungsmächte niemals ganz 
beherrscht werden und stellte damit stets eine Herausforderung für jene dar, die ihn erschöpfend 
beschreiben und sich dadurch seiner bemächtigen wollten. Dies wird besonders am Beispiel der 
Therese Neumann aus Konnersreuth noch zu zeigen sein.  

Erwähnenswert ist in dem Zusammenhang auch die Frage danach, wer den Fall erzählen „darf“. 
Um bei Psychologie und Psychiatrie zu bleiben: In den Texten zeigt sich dort stets ein 
Machtgefälle im Hinblick auf die Frage nach der Autor*innenschaft. Entsprechende Forschungen 
zu patientenbezogenen Fallgeschichten konnten beispielsweise zeigen, dass die 
Patientenstimme im 19. Jahrhundert mehr und mehr aus den Texten verschwand und Kranke 
dort nicht mehr als handelnde Subjekte, sondern nur mehr als zu diagnostizierende und zu 
behandelnde Objekte auftauchten (Jewson 1976), wohingegen den Behandelnden mehr und 
mehr das Deutungsmonopol und damit auch das alleinige Recht auf Autorenschaft zukam. Die 
meisten Krankengeschichten wurden daher auch von den behandelnden Personen und nicht von 
den Kranken selbst verfasst, auch wenn es immer wieder Versuche seitens der Patient*innen gab, 
ihre Geschichte selbst und in Form autobiographischer Texte zu publizieren. (Peterson 1982; 
Ankele 2009; Hahn/Person/Pethes 2002; Brink 2002) Roy Porter hat als erster auf diese fehlende 
Perspektive hingewiesen (Porter 1985). Allerdings war die beschriebene Entwicklung neu im 19. 
Jahrhundert. Denn noch im 18. Jahrhundert bildete die typische Krankengeschichte ein 
„interaktives Konstrukt, in dem sich die Perspektiven des Arztes und des Kranken verdichten.“ 
(Lachmund 1997: 41) Das änderte sich auch bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts nicht wesentlich. 
Vorherrschend war, so schreibt Karen Nolte, die sich mit der Veränderung des Genres der 
Krankengeschichten im 19. Jahrhundert beschäftigt hat, bis zu diesem Zeitpunkt stattdessen  

[…] die narrative Form in den publizierten medizinischen Fallberichten, die durch 
„Vielstimmigkeit“ geprägt waren und in denen nicht nur die Lehrmeinung des 

behandelnden Arztes wiedergegeben wurde, sondern auch diejenige der Patienten und 
Patientinnen sowie anderer – auch nicht akademischer – Heilpersonen, die von den 
Kranken im Verlauf der Krankheit konsultiert wurden. (Nolte 2009: 50)  

Dass nicht nur Psychiater*innen im Speziellen, sondern auch Ärzt*innen im Allgemeinen in 
diesem Zeitraum keineswegs das Behandlungsmonopol innehatten, dokumentiert diese 
Vielstimmigkeit in den Texten ebenfalls. Neben ihnen gab es Heilende unterschiedlichster Art, 
Lai*innen auf medizinischem Gebiet, die sich häufig ebenso großen Zulaufs erfreuten: „Häufiges 
Thema der Fallnarrative waren demnach Spannungen zwischen abstraktem Wissen und 
therapeutischer Hilflosigkeit, zwischen persönlichen Gefühlen und professioneller Identität.“ 
(Putz 2009: 99) Insofern sind Fallgeschichten auch Schauplätze versuchter (und häufig eben auch 
misslungener) Etablierung spezifischer, beispielsweise psychiatrischer Wissensordnungen. 
Erwähnenswert sind an dieser Stelle einige spektakuläre Einzelfälle, die in Form von ausführlichen 
Monografien zum Gegenstand intensiver und kontrovers geführter Debatten geworden sind. 



 171 

Religionswissenschaftlich interessant sind sie besonders deswegen, weil hier stets religiöse, 
psychiatrische, psychologische und okkultistische Deutungen miteinander um Klärung rangen. 
Herausragende Beispiele dafür waren die „Seherin von Prevorst“ (Kerner 1829) oder auch die 
„Seherin von Genf“ (Flournoy 1900).  

Nun wird bei einem Blick auf die Unterschiedlichkeit der dokumentierten Fälle aber auch deutlich: 
Es handelt sich hier nicht um ein Genre im strengen Sinne des Wortes, im Gegenteil: „Die 
Fallgeschichte ist kein Genre.“ (Hess 2014: 37) Der Fall ist mehr als die Geschichte einer Person, 
die in einer bestimmten, immer wieder gleichen Erzähl- oder anderweitig formalisierten 
Darstellungsform in einem spezifischen situativen Kontext Gestalt annimmt. Vielmehr sind – etwa 
im Kontext der psychologischen und psychiatrischen Diskurse des 19. und frühen 20. 
Jahrhunderts – die schriftlichen Formen, in denen Fälle erzählt bzw. dargestellt wurden, 
außerordentlich vielgestaltig und reichen von umfangreichen Monografien über einzelne, 
dadurch besonders herausragende Fälle, bis hin zu kurzen Notizen in Krankenakten der 
entstehenden psychiatrischen Anstalten:  

Ob als experientia, observatio, curatio, consilium oder casus, ob als Kranken- oder 
Krankheitsgeschichte, ob als Fallbericht, Pathographie oder novellistisches Genre: 

die patientenbezogene Aufzeichnung ist für die Medizin zentral. Doch diese Funktion 
darf nicht dazu verleiten, die Fallgeschichte als Quellengattung oder literarisches Genre 
zu begreifen. Vielmehr lassen sich sehr unterschiedliche […] Aufzeichnungstechniken 
und Schreibweisen, mediale und materiale Traditionen sowie literarische Stile und 
Gattungen unterscheiden. (Hess 2014: 35)  

Neben einem Textgattungen übergreifenden Verständnis von „Genre“, wie hier von Volker Hess 
verwendet, hat sich das Verständnis von „Genre“ insgesamt gewandelt: Die Forschung der letzten 
30 Jahre hat vermehrt darüber zu diskutieren begonnen, dass „Genres“ nicht lediglich 
Kategorisierungen von Texttypen sind, sondern zugleich als Formen sozialen Handelns 
(Bawarshi/Reiff 2010: 3) verstanden werden können: „[G]enres have become increasingly 
defined as ways of recognizing, responding to, acting meaningfully and consequentially within, 
and helping to reproduce recurrent situations.“ (Bawarshi/Reiff 2010: 3) Das bedeutet, dass das 
Genre nicht nur als Instrument zur Klassifikation von Textsorten verstanden wird, sondern als 
etwas, das Texte, Bedeutungen und soziale Handlungen stets neu und anders formt – sie also 
nicht nur klassifiziert, sondern sie zuallererst hervorbringt. Genres sind damit „both organizing 
and generating kinds of texts and social actions, in complex, dynamic relation to one another.“ 
(Bawarshi/Reiff 2010: 4) Bestimmte formale Merkmale eines Textes beziehen ihre 
„Sinnhaftigkeit“ in einer solchen Perspektive wesentlich aus der sozialen Funktion, die sie erfüllen, 
und werden erst in ihrer Bezogenheit auf einen spezifischen sozialen bzw. institutionellen Kontext 
hin verstehbar, den sie dadurch zugleich selbst immer wieder neu mit erzeugen. 

Während die Frage nach den auf das menschliche Individuum bezogenen Fallgeschichten in der 
Medizin- und Psychologiegeschichte einiges an Forschung hervorgebracht hat, haben 
Fallgeschichten für die gegenwärtige religionswissenschaftliche Forschung zur Geschichte des 



 172 

Religionsbegriffs und der Verwissenschaftlichung von Religion bislang noch keine Rolle gespielt. 
Was das Schreiben in Fällen für die Psychologie und die Psychiatrie bedeutet hat, wurde oben 
kurz beschrieben. Doch welche Konsequenzen hatte dieses Schreiben, wenn es auf als religiös 
verstandene Individuen gerichtet war, für das Verständnis von Religion? Die hier im Fokus 
stehenden Diskurse der Religionspsychologie werden im Folgenden auf die Frage hin beleuchtet, 
welche Rolle sie für die Verwissenschaftlichung von Religion gespielt haben. Im Zentrum stehen 
die ersten beiden internationalen religionspsychologischen Kongresse. Damit wird auch der 
Anschluss an die bislang noch in den Anfängen begriffene Konferenzforschung (Albrecht et al. 
2022) gesucht, die wissenschaftliche Konferenzen neben dem bereits vielfach analysierten Labor 
oder der Klinik als einen weiteren wissenschaftsgeschichtlich relevanten Ort der spezifischen 
Wissensproduktion herausstellt: 

[…] conferences are vital for the life of science and medicine. Of course, 
conferences offer the opportunity for members of a collective to gather 

together, but they are also sites where relationships are forged, statutes and roles are 
distributed, reputations are fought and established, and where the history and future of 
disciplines are enacted, remembered and planned. (González-Santos/Dimond 2015: 
235)  

So beschreibt der Bildungshistoriker Eckhart Fuchs die steil ansteigende Zahl an internationalen 
wissenschaftlichen Kongressen ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, mit einem Höhepunkt 
in den Jahren 1910 und 1913. (Fuchs 1996) Er weist in dem Zusammenhang darauf hin, dass die 
Internationalisierung solcher Versammlungen nicht nur eine „Addition nationaler Wissenschaft“, 
sondern auch eine „neue Qualität“ für den Wissenschaftsdiskurs bedeuteten. (Fuchs 1996: 165) 
Zugleich waren sie – und dies trifft auch auf die hier zu beschreibenden Tagungen zu – hochgradig 
politisch aufgeladen, standen im Spannungsfeld „zwischen Kosmopolitismus und Nationalismus“ 
(Fuchs 1996: 165) und/oder waren direkt oder indirekt durch das politische Geschehen im 
Gastgeberland mitgeprägt. Dies trifft in besonderer Weise auf die beiden hier zu beschreibenden 
Tagungen in Erfurt und Wien zu, die in den Jahren 1930 und 1931 in einem unruhigen politischen 
Klima stattfanden. 

3. Religionskonzepte und die Bedeutung des Falls für die 
Religionspsychologie 

Einen eindeutigen Zeitpunkt für die Entstehung der „Disziplin“ der Religionspsychologie 
anzusetzen, ist schwierig. Schon die Aushandlungsprozesse zur Verwissenschaftlichung der 
Psychologie allgemein zogen sich durch das 19. Jahrhundert, und Religion ist dort vielfach 
Gegenstand der Debatten gewesen. (Gripentrog 2016) Nur wenige wissenschaftsgeschichtliche 
Untersuchungen widmen sich dem weiteren Fortgang insbesondere religionspsychologischer 
Diskurse im deutschsprachigen Raum des frühen 20. Jahrhunderts (van Belzen 2015; Heine 2005; 
Wulff 1996). Ein Grund dafür liegt aus religionswissenschaftlicher Perspektive darin, dass man die 
religionspsychologischen Diskurse dieser Zeit stets als stark theologisch vereinnahmt gesehen hat 



 173 

– eine Diagnose, die sich auch nach ausführlicherer Auseinandersetzung mit den entsprechenden 
Quellen als weiterhin richtig erweist. Aus zwei Gründen lohnt sich die Aufarbeitung dieses Teils 
der Fachgeschichte für die Religionswissenschaft dennoch: Erstens gibt es zahlreiche sowohl 
thematische als auch personelle Verflechtungen zwischen religionswissenschaftlichen und 
religionspsychologischen Diskursen in dieser Zeit, auf die hier noch einmal ausführlicher 
eingegangen werden kann. Zweitens lässt sich anhand der beiden großen Themen, die auf den 
beiden ersten religionspsychologischen Kongressen verhandelt wurden, Wichtiges über die 
Verwissenschaftlichung von Religion im Spiegel der gesamtgesellschaftlichen Konstellation in 
diesem Zeitraum sagen. Dies betrifft einerseits den spektakulären Fall der Therese Neumann von 
Konnersreuth (1898–1962), eine bayerische Mystikerin, die durch Stigmata, Visionen und 
angebliche Wunderheilungen bekannt wurde. Berichte über ihre Ekstasen und angebliche 
jahrelange Nahrungslosigkeit machten sie zu einer überregional bekannten, sowohl umstrittenen 
als auch viel verehrten Figur. Nicht weniger kontrovers diskutiert wurde die Frage nach dem 
Unglauben, die Gegenstand des zweiten Kongresses war. Anhand der Debatten um diese beiden 
Themen können wichtige Aspekte des deutschsprachigen Religionsdiskurses dieser Zeit 
herausgearbeitet werden, die nicht nur, aber auch für die Religionswissenschaft von Bedeutung 
gewesen sind. 

In den ersten dreißig Jahren des 20. Jahrhunderts tritt eine Häufung von als explizit 
religionspsychologisch ausgewiesenen Programmschriften (Wundt 1900-1920, Kinast 1900; 
Troeltsch 1905; Wauer 1909; Wielandt 1910; Bauke 1912; Pariser 1914; Oesterreich 1917; Koepp 
1920; Beth 1926), Zeitschriftengründungen,1 Gesellschaften2 und Kongressen im 
deutschsprachigen Raum auf, und daher soll es auch im Folgenden um die Debatten in diesem 
Zeitraum und in diesem Diskurszusammenhang gehen.3 Nicht unerwähnt bleiben kann zugleich, 
dass ihnen seit 1879 die institutionelle Etablierung des psychologischen Experiments durch 
Wilhelm Wundt an der Universität Leipzig vorangegangen war, die vielen bis heute als das 
Geburtsjahr der Etablierung der Psychologie als Wissenschaft gilt. Religionspsychologisch im 
engeren Sinne waren diese Forschungen gleichwohl nicht, denn der Religion beabsichtigte sich 
Wundt gerade nicht experimentell und im Sinne der Frage nach dem Fall, sondern auf ganz 
anderem Wege zu nähern: Zwischen 1900 und 1920 erschien daher sein zehnbändiges Werk zur 

 
1  Gründung der Zeitschrift für Religionspsychologie durch Johann Bresler und Gustav Vorbrodt 1907, die 

jedoch aus Mangel an Leser*innen bald wieder eingestellt werden musste, aber 1928 durch Karl Beth 
wiederbelebt wurde; 1914 Gründung des Archivs für Religionspsychologie durch Wilhelm Stählin und Kurt 
Koffka. 

2  Beispielsweise die International Association for the Psychological Study of Religion (IAPR), die 1914 als 
Gesellschaft für Religionspsychologie durch Wilhelm Stählin gegründet wurde. Karl (1872-1959) und 
Marianne (1890-1984) Beth gründeten später 1924 (1922 informell) die dazu in Konkurrenz tretende 
Internationale Religionspsychologische Gesellschaft (IRP) in Wien.  

3  Was hier nicht berücksichtigt werden kann, ist die umfangreiche Diskussion zur Psychoanalyse. Auf den hier 
zu analysierenden Tagungen hat sie auch keine bedeutende Rolle gespielt – abgesehen davon, dass Sigmund 
Freuds Freund Oskar Pfister auf der „zweiten“ ersten Tagung einen Vortrag in christlich-psychoanalytischer 
Perspektive hielt, zu dem die Diskussion im Nachgang jedoch leider nicht dokumentiert ist. 

 



 174 

Völkerpsychologie (Wundt 1900-1920), in dem er sich keinen individuellen psychologischen 
Prozessen, sondern den höheren geistigen Produkten menschlicher Kollektive widmete. Dabei 
war vor allem die Frage nach den psychologischen Zusammenhängen und Gesetzen von 
Interesse, die Wundt aus dem vorliegenden historischen Material auf induktivem Wege heraus zu 
präparieren beanspruchte. Ohne dabei von einem religiösen proprium auszugehen, verfolgte er 
die in der Religionsgeschichte sich zeigenden psychologischen Entwicklungsgesetze. Wundts 
Ansatz war bis zum Ersten Weltkrieg zweifelsohne diskursprägend sowohl für die Psychologie im 
Allgemeinen als auch für die Religions- und Völkerpsychologie im Besonderen; und doch zweigten 
die hier weiter zu verfolgenden Debatten an einer anderen Stelle ab. Denn anders als für Wundt 
stand für sie im Hinblick auf religionsbezogene Fragen das Individuum und nicht das Kollektiv im 
Zentrum des Interesses. Ansätze dieser Art fanden sich zunächst vor allem in den USA: Als 
besonders prominent müssen dabei die Arbeiten von William James (1842-1910) zur Vielfalt der 
religiösen Erfahrung (James 1902) und von Edwin Diller Starbuck (1866-1947) zum Thema 
Bekehrung (Starbuck 1899) hervorgehoben werden, die beide später (James 1907, Starbuck 
1909) auch ins Deutsche übersetzt wurden und dann vielseitige Debatten auslösten. Sie alle 
befassten sich mit Fällen: James zog sowohl persönliche Berichte von Einzelpersonen als auch 
Texte aus der Weltliteratur heran, um an ihnen seine unterschiedlichen Typen von Religiosität zu 
exemplifizieren. Seine Vorgehensweise war insofern deduktiv, als er ausgehend von einem 
bestimmten Verständnis von Religion entsprechende Fälle suchte, die das Gesagte 
demonstrieren sollten. Starbuck hingegen war der weltweit erste, der mit Hilfe eines 
Fragebogens empirische Daten zu einer religionspsychologischen Fragestellung erhob. Hierzu 
hatte er eine Liste mit Fragen entwickelt, auf die die Versuchspersonen mit einem 
autobiografischen Text antworten sollten (Starbuck 1899: 11). Ziel dessen war das 
Herauspräparieren einer Gesetzmäßigkeit aus dem Vergleich der einzelnen Fälle miteinander. 
Während James sich in erster Linie für den religiösen Extremfall (James 1902: 8) interessierte, 
wollte Starbuck etwas über den religiösen Durchschnittsmenschen (Starbuck 1899: 12) erfahren. 
Auch hinsichtlich der Frage nach der Verwissenschaftlichung vertraten beide Autoren 
unterschiedliche Positionen: James nahm – auch wenn er sich zu dieser Frage in seiner Schrift 
nicht ganz einheitlich positionierte – doch ein religiöses proprium an, das von der Wissenschaft 
nicht mehr berührt werden könne: 

The further limits of our being plunge, it seems to me, into an altogether other 
dimension of existence from the sensible and merely “understandable” world. 

Name it the mystical region, or the supernatural region, whichever you choose. So far as 
our ideal impulses originate in this region (and most of them do originate in it, for we 
find them possessing us in a way for which we cannot articulately account), we belong 
to it in a more intimate sense than that in which we belong to the visible world, for we 
belong in the most intimate sense wherever our ideals belong. Yet the unseen region in 
question is not merely ideal, for it produces effects in this world. When we commune 
with it, work is actually done upon our finite personality, for we are turned into new 
men, and consequences in the way of conduct follow in the natural world upon our 



 175 

regenerative change. But that which produces effects within another reality must be 
termed a reality itself, so I feel as if we had no philosophic excuse for calling the unseen 
or mystical world unreal. (James 1902: 506-507) 

Dem gegenüber deklarierte Starbuck den restlosen Siegeszug der Wissenschaft auch bis in den 
letzten Winkel der Religion hinein: 

Science has conquered one field after another, until now it is entering the most 
complex, the most inaccessible, and, of all, the most sacred domain – that of 

religion. The Psychology of Religion has for its work to carry the well-established 
methods of science into the analysis and organization of the facts of the religious 
consciousness, and to ascertain the laws which determine its growth and character. 
(Starbuck 1866: 1)  

Ausgangspunkt der Überlegungen bildete für Starbuck die Annahme, dass das Universum eines 
und als solches vollständig nach Gesetzen geordnet sei. Dieser Ordnung unterlägen sowohl die 
physischen wie auch die psychischen und religiösen Dinge – insofern ging er nicht von einem 
religiösen Phänomen oder Bereich sui generis aus. Die Aufgabe der Wissenschaft sei es dann, 
diese Ordnung anhand der Auseinandersetzung mit vielen Einzelfällen zu ermitteln und sich zu 
diesem Zweck entsprechender wissenschaftlicher Methoden zu bedienen. Als religionskritisch 
sah er dieses Unterfangen dennoch nicht an, insofern eine solche Forschung auch Früchte für das 
religiöse Leben tragen würde. 

Ein dritter amerikanischer Ansatz soll an dieser Stelle noch deswegen Erwähnung finden, weil er 
in dieselbe Tradition wie Starbuck gehört, hinsichtlich ihres reduktionistischen Ansatzes jedoch 
deutlich zugespitzt und damit religionskritisch ausgerichtet ist: James Henry Leuba (1868-1946). 
Er war gebürtiger Schweizer, hatte dann aber in den USA unter Granville S. Hall studiert und 1895 
eine bahnbrechende empirische Studie zur Bekehrung vorgelegt (Leuba 1896). Während er in 
religionswissenschaftlichen Arbeiten zur Disziplingeschichte meist nur im Zusammenhang mit 
seiner umfangreichen Zusammenstellung von beinahe fünfzig Religionsbegriffen bekannt 
geworden ist (Leuba 1912), wäre stattdessen seine naturalistisch-reduktionistische Deutung des 
Religiösen oder auch seine empirische Umfrage zur Religiosität von amerikanischen 
Wissenschaftler*innen (Leuba 1916) mindestens ebenso interessant für eine weitere 
religionswissenschaftliche Auswertung. Dass seine Forschung auch in Europa wahrgenommen 
und rezipiert wurde, zeigen beispielsweise die intensiven Diskussionen seines Vortrags auf der 
Internationalen Psychologischen Tagung in Genf 1909 (weiteres zu dieser Tagung siehe unten 
Kapitel 4) oder auch in Groningen 1926, wo er eine äußerst kritische Grundsatzrede über 
Religionspsychologie hielt (van Belzen 2015: 137-138). Auf den beiden explizit 
religionspsychologischen Tagungen von 1930 und 1931 war sein Ansatz dann allenfalls noch 
indirekt präsent als Teil jenes durch die Tagungsteilnehmenden kritisch, weil als 
„psychologistisch“, gewerteten Diskurses. 



 176 

Über den Vergleich der Zugänge von James und Starbuck/Leuba lässt sich viel über die späteren 
Konfliktlagen in der darauf reagierenden deutschsprachigen Religionspsychologie antizipieren – 
sowohl was die methodischen Zugänge, den Umgang mit dem Gegenstand Religion, als auch was 
die Rolle des Falles für die Argumentation anbelangt. 

Akzentuiert liest sich das etwa in der wegweisenden Einführung des 1914 durch den deutschen 
Psychologen Kurt Koffka (1886-1941) und den deutschen evangelischen Theologen Wilhelm 
Stählin (1883-1975) neu gegründeten Archivs für Religionspsychologie, dem Publikationsorgan 
der International Association for the Psychological Study of Religion: „[R]eligionspsychologisch 
nennen wir eine wissenschaftliche Untersuchung, die es mit der Religion als einem im Menschen 
sich abspielenden psychischen Phänomen zu tun hat.“ (Koffka/Stählin 1914: 1) Im Fokus stehe 
dabei das Erlebnis des Individuums. Dementsprechend habe die Religionspsychologie zwei 
Aufgaben: die der Beschreibung (im Sinne einer Phänomenologie) solcher Erlebnisse und die der 
Auffindung von Regelmäßigkeiten in diesen Erlebnissen (Koffka/Stählin 1914: 1). Die Sorge einer 
potenziellen „Entweihung“ des Religiösen durch wissenschaftliche Forschung sei dabei 
unbegründet, zumal sich viele religiöse Menschen selbst freiwillig im Nachgang zu ihren 
Erfahrungen äußern würden. Der Fragebogenmethode stünde man hingegen kritisch gegenüber; 
wertvoller sei die biografische Literatur. Fälle haben hier also die Funktion, Grundlage für die 
Praxis eines Vergleichs zu sein, an dessen Ende – siehe Starbuck – Gesetzmäßigkeiten und 
Typologien stehen. Der Umgang mit dem Religionsbegriff ist an dieser Stelle aufschlussreich: Er 
steht nicht am Anfang, sondern allenfalls am Ende solcher Forschung. Doch wie kann das Feld der 
Forschung dann begrenzt werden? 

Die Frage wird sich in der Praxis einfach dahin erledigen, daß jeder Forscher 
das untersucht, was er als Religion bezeichnet; und dies eben ist es, was die 

Herausgeber wünschen: Alle Erscheinungen, die irgendwie mit dem Namen 
„Religion“ bezeichnet werden, gehören, soweit sie eine psychologische Behandlung 
zulassen, in das Gebiet der Religionspsychologie, das hier gepflegt werden soll. 
(Koffka/Stählin 1914: 2) 

Der Begriff wird damit offengelassen bzw. wird die vorläufige Antwort auf diese Frage gänzlich an 
die jeweiligen Forschenden zurück delegiert. Ob es überhaupt ein Wesen von Religion gebe, sei 
zu diesem Zeitpunkt daher ebenfalls eine offene Frage, die allenfalls empirische Forschung an 
entsprechenden Fällen zu klären vermöge (Koffka/Stählin 1914: 2). Zu einer Antwort auf die 
Wahrheitsfrage führe dies jedoch nicht; vielmehr bliebe sie notwendigerweise innerhalb 
religionspsychologischer Forschung ausgeklammert (Koffka/Stählin 1914: 7). Der beschriebene 
Zugang hat vieles gemeinsam mit den Überlegungen Starbucks.  

Dies gestaltet sich anders im Kreis um Karl und Marianne Beth, die die Internationale 
Religionspsychologische Gesellschaft in Wien gegründet hatten. Sie führten eine 
interkonfessionelle Ehe (er protestantisch, sie jüdisch) und versammelten schon vor der 
Gründung ihrer Gesellschaft eine heterogene Gruppe an religionspsychologisch Interessierten in 



 177 

ihrem Haus; darunter Personen aus der Theologie, dem Recht, der Medizin und der Politik, die 
wiederum verschiedenen Konfessionen (katholisch, protestantisch, jüdisch) angehörten. 
Marianne Beth war von ihrer Ausbildung her Juristin und die erste Frau in Österreich, die beim 
Wiener Oberlandesgericht die Rechtsanwaltsprüfung abgelegt hatte, um 1928 erste 
Verteidigerin in Strafsachen zu werden (van Belzen 2015: 90). Karl Beth (1872-1959) war ab 1908 
Ordinarius für Systematische Theologie und war durch Adolf Harnack, vor allem aber Otto 
Pfleiderer und Wilhelm Dilthey (1833-1911), geprägt worden. Bekannt wurde er nicht nur für 
seine religionspsychologische Forschung, sondern auch durch seine Arbeiten auf dem Gebiet der 
Religionsgeschichte (Beth 1914; 1920; 1927). Sein Ansatz steht in der verstehenden Tradition 
Wilhelm Diltheys. 1928 hatte Karl Beth die vorerst eingestellte Zeitschrift für Religionspsychologie 
als Konkurrenzprojekt zum Archiv für Religionspsychologie wiederbelebt. Der erste wieder 
erschienene Band enthält noch keine eigene neu ausformulierte Programmatik; diese folgt erst 
im ersten Heft des dritten Jahrgangs von 1930. Hier lässt sich der verstehende Ansatz kontrastiv 
zum experimentellen eindeutig nachweisen: Zwar sei, so Beth, die Mutterdisziplin der 
Religionspsychologie die Psychologie, aber weil sie es mit der „Tiefenschicht“ des Menschen zu 
tun habe, wären experimentell-empirische Verfahren hier nicht zielführend (Beth 1930: 5). 
Zugleich teilte Karl Beth die Auffassung Kurt Koffkas, dass der Religionsbegriff nach wie vor 
ungeklärt sei:  

[…] anzumerken ist, daß der Begriff Religiosität selbst noch nicht 
wissenschaftlich klargestellt ist, sondern für seine phänomenologische und 

philosophische Klärung noch der Arbeit der Psychologie bedarf. Sie befindet sich 
damit in ähnlicher Lage wie andere Wissenschaften auch, und sie sucht selbst an 
jener Aufgabe sich zu beteiligen, indem sie unter Voraussetzung eines 
vorweggenommenen Begriffs von Religion den Äußerungen der Religiosität als der 
eigenartigen Form, in welcher sich der religiöse Mensch kundgibt, überall dort 
nachgeht, wo sie sich im menschlichen Leben finden. (Beth 1930: 6) 

Greifbar werde dies in spontanen Äußerungen religiöser Menschen, religiösen Handlungen, 
Gebeten, Bekenntnissen oder auch überlegten Äußerungen wie Autobiografien oder 
mündlichen/schriftlichen Kundgaben, zuletzt auch in Kunst- und Literaturerzeugnissen (Beth 
1930: 6). Prominente Methode der Herangehensweise sei dabei die Beobachtung und das 
Verstehen. Grundlage sind auch hier aber wiederum die einzelnen Fälle; das haben beide Ansätze 
bei allen methodologischen Differenzen doch gemeinsam. So scheint sich für die Frage nach der 
Verwissenschaftlichung von Religionskonzepten an dieser Stelle abzuzeichnen, dass die 
Religionspsychologie – anders etwa als Rudolf Otto mit seiner religionsphilosophischen 
Begründung eines sui generis von Religion – zur Ermittlung eines empirischen 
Religionsverständnisses hier den induktiven Weg wählte: Von der Sammlung und Beschreibung 
vieler einzelner Fälle sollte überhaupt erst auf einen allgemeinen Begriff von Religion zu kommen 
sein. Einiges erinnert an dieser Stelle an das Programm einer systematischen 
Religionswissenschaft von Joachim Wach, von dem weiter unten noch zu sprechen sein wird. 



 178 

Die Religionspsychologie der ersten Jahrhunderthälfte gehört mit ihrem Fokus auf das religiöse 
Individuum damit in den Kontext jener wissenschaftlichen Religionsdiskurse, die im menschlichen 
Individuum (kontrastiv zur Gemeinschaft) den Dreh- und Angelpunkt von Religion sahen (Krech 
2001: 52-53). Die Frage nach dem Fall fügte dem jedoch etwas Spezifisches hinzu: den dezidierten 
Bezug zum Empirischen. Das hat die Religionspsychologie zunächst einmal vor allem interessant 
für die protestantische Theologie gemacht, mit der sie auch in der Wissenschaftsgeschichts-
schreibung bis heute am meisten in Verbindung gesehen wird: Nach einer Untersuchung der 
theologischen Debatten der Zeitschrift für Theologie und Kirche von 1907-1910 beschreibt 
beispielsweise Christian Henning (Henning 1998) drei Typen der Verhältnisbestimmung zwischen 
Theologie und Religionspsychologie, wie sie von den jeweiligen Autoren dieser Zeit vorgeschlagen 
wurden: Während einige die Religionspsychologie idealer Weise neben der Dogmatik verortet 
sahen, wollten andere eine Religionspsychologie in der Dogmatik. Dem stand die radikalste Lesart 
mit einer Religionspsychologie anstelle von Dogmatik gegenüber, wie dies etwa Gustav Vorbrodt 
vertreten hat. Insofern war die Gemengelage durchaus komplex, und die Religionspsychologie 
hatte in der Theologie sowohl starke Befürworter*innen als auch Kritiker*innen. Entscheidend 
für die Debatte war dabei ihr Bezug zur Empirie und damit auch zu den Fällen. Ihre 
Befürworter*innen erhofften sich davon eine neue (zwingende, weil empirische) Art der 
Begründung theologischer Wahrheit, ihre Gegner*innen fürchteten demgegenüber die 
Begründung einer nicht mehr theologisch legitimierten Wahrheit auf Grundlage eben dieser 
Empirie.  

Wo liegen im Rahmen dieser Entwicklungen aber nun die Querverbindungen zur ebenfalls sich 
etablierenden Religionswissenschaft im engeren Sinne? Einige besonders prägnante Aspekte 
seien an dieser Stelle erwähnt, die deutlich zeigen: Besonders in den ersten 
wissenschaftstheoretischen Grundlegungen des Faches wurde der Psychologie ein prominenter 
Platz zugewiesen, den sie erst später, vor allem mit der Entfaltung der Religionsphänomenologie, 
wieder einbüßte:  

Lange bevor Joachim Wach 1924 seine wissenschaftstheoretische Grundlegung der 
Religionswissenschaft formulierte, trat bereits 1898 der katholische Priester, Indologe und 
Religionswissenschaftler Edmund Hardy (1852–1904) mit einem disziplinengeschichtlich höchst 
bedeutsamen Beitrag an die Öffentlichkeit (Hardy 1898). Erst in jüngerer Zeit hat sich die 
Fachgeschichtsschreibung intensiver mit diesem Ansatz befasst (Krüger / Vollmer 2023), der sich 
nun auch für die hier vorliegende Fragestellung auswerten lässt: Denn an Hardys Grundlegung 
der Religionswissenschaft ist zunächst die streng empirische Ausrichtung (Hardy 1898: 11), für 
die hier diskutierte Frage aber vor allem der psychologische Bezug interessant: Die 
Religionswissenschaft sei „auf die Dienstleistungen der Psychologie angewiesen“, die Hardy als 
„Erfahrungswissenschaft des Geistes“ charakterisierte und in deutlicher Anlehnung an Wilhelm 
Dilthey (Krüger 2023: 98) eine „allgemeine Geisteswissenschaft“ nannte. Dilthey wiederum ist 
nicht zuletzt wegen seiner Begründung der Psychologie als Geistes- und eben nicht 
Naturwissenschaft maßgeblich für deren Fachgeschichte gewesen (Dilthey 1883, 1894). In seiner 



 179 

Ablehnung experimenteller Forschung stand er an dieser Stelle auch scharf gegen Wilhelm 
Wundts frühe experimentelle Ausrichtung. Weil nun auch für Hardys Verständnis von 
Religionswissenschaft das „erfahrungsmässig Gegebene den Ausgangspunkt der Untersuchung“ 
bilde, sei sie ebenfalls eine Geisteswissenschaft, aber anders als die Psychologie „eine der 
speziellen“ (Hardy 1898: 19). Nun ging es Hardy hier jedoch nicht um rein psychische oder 
individuelle Erfahrungstatsachen, sondern um „die Religion im Sinne eines in die Aussenwelt 
tretenden geistigen Faktums“ und zugleich um eine spezifische „Klasse von Erfahrungstatsachen“ 
(Hardy 1898: 20). Die inhaltliche Füllung des „Klassenbegriffs Religion“ sei dabei durch „die 
Beobachtung des Thatsächlichen“ (Hardy 1898: 20) gewährleistet, was diese Wissenschaft eben 
zu einer empirischen mache. Den Mutterboden dieser Untersuchungen sollte jedoch die 
Psychologie bilden. Joachim Wach, von dem die wissenschaftstheoretische Grundlegung der 
Religionswissenschaft von 1924 stammt, bezog sich später extensiv auf Hardys Überlegungen 
(Krüger 2023: 106) und war zugleich Mitherausgeber der Zeitschrift für Religionspsychologie. In 
seinen Prolegomena wies er der religionspsychologischen Typenforschung einen eindeutigen 
Platz zu: Ihre „Erforschung der Modalitäten der Lebensgestimmtheit (Siebeck), der Religiosität 
(Höffding, James, Scholz) und die Herausarbeitung von typischen Formen in der objektiven 
Religion“ (Wach 1924: 188) habe in der formalen Religionssystematik ihren Platz. Zugleich warnte 
er in derselben Schrift in einem kurzen abschließenden Kapitel vor einem einseitigen 
„Psychologismus“, den er um sich greifen sah: „Für die Religionswissenschaft ist die Beseitigung 
der durch den ‚Psychologismus‘ drohenden Gefahren wichtig.“ (Wach 1924: 193) Denn: Der allein 
auf das menschliche Subjekt gerichtete Blick sei deutlich eingeschränkt, während sich die 
Religionsforschung doch immer auf die „ganze Breite der objektiven religiösen Welt“ (Wach 
1924: 193) zu beziehen habe. So attestierte Wach der entstehenden Religionswissenschaft (mit 
Rekurs auf prominente Autoren wie Jakob W. Hauer, Wilhelm Wundt, Karl Beth und den oben 
erwähnten Edmund Hardy) einen viel zu einseitig psychologisch ausgeprägten Blick: „Man 
interessierte sich nicht nur vorwiegend, sondern – auch in der entstehenden Religionswissen-
schaft – nahezu ausschließlich für die religiösen Zuständlichkeiten, für die Erforschung der 
psychologischen Zusammenhänge.“ (Wach 1924: 200) Nur vier Jahre später wandte sich Wach 
schließlich ganz der Religionsphänomenologie zu, was auch eine Abkehr von seinen zuvor 
formulierten empirischen Grundsätzen bedeutete. Dieselbe Kritik am Psychologismus findet sich 
auch bei Friedrich Heiler, dem ersten Inhaber des 1920 in Marburg neu gegründeten Lehrstuhls 
für Vergleichende Religionsgeschichte und Religionsphilosophie: „Religion wurde in einen 
psychischen Mechanismus verlegt und als menschliches Erlebnis analog den anderen seelischen 
Erlebnissen gedeutet; dadurch drohte die Religionsforschung vom eigentlichen Zentrum 
abgelenkt zu werden.“ (Heiler 1961: 10) Die Autoren, mit denen Heiler diese Bedrohung verband, 
nannte er namentlich: Edwin Diller Starbuck, William James, Sigmund Freud, Oskar Pfister, Carl 
Gustav Jung, Karl Girgensohn, Werner Grühn sowie Willy Hellpach (Heiler 1961: 10). Sein Urteil 
fiel hart aus:  



 180 

 Die moderne Religionspsychologie hat, soweit sie nach ‚exakter‘ Methode 
die religiösen ‚Bewußtseinsvorgänge‘ erforschen wollte, uns keinen Schritt 

näher zum Verständnis der lebendigen Religion geführt. Die echte 
Religionspsychologie besteht nicht in einer gefühllosen Anatomie der religiösen 
Psyche, sondern in einem intuitiven Nachfühlen fremden religiösen Erlebens. (Heiler 
1921: VIII)  

Heiler stellte damit einer „falschen“ Form der Religionspsychologie seinen Entwurf der 
„richtigen“, echten, entgegen. Nur so konnte sie dann auch Platz finden im Kontext seines 
religionsphänomenologischen Ansatzes mit der expliziten Forderung nach der eigenen religiösen 
Erfahrung als Bedingung des Verstehens. Seine bekannteste Arbeit zum Gebet nannte er 
dementsprechend eine „religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung“ 
(Heiler 1918). Relevant für die hier diskutierte Frage nach der Bedeutung des Falles ist auch, dass 
Heiler die Debatte zwischen Starbuck und James erneut aufgriff: Es müsste das „religiöse Genie“, 
der Ausnahmefall, im Fokus der Forschung stehen und eben nicht alle „möglichen anonymen 
Durchschnittsmenschen“ (Heiler 1921: 20). Dieser Auffassung war auch Nathan Söderblom, der 
1912 in Leipzig das erste Ordinariat für Religionsgeschichte innehatte und auf den Heiler an dieser 
Stelle rekurrierte (Heiler 1921: 20). 

Dass die Religionspsychologie der Religionsphänomenologie trotz aller Kritik zugleich wesentliche 
Elemente vererbt hat, zeigt auch das Werk Rudolf Ottos. Wie Wach hat er in der Zeitschrift für 
Religionspsychologie publiziert und sich in seiner wichtigsten Schrift zum Heiligen an 
entscheidenden Stellen mit Psychologen wie William James und Wilhelm Wundt befasst 
(Gripentrog 2012). Auch wenn seine Schrift nicht als religionspsychologisch im engeren Sinne 
gelten kann, hat Otto seine Thesen doch eindeutig im Dialog mit wichtigen Vertretern der 
Religionspsychologie entwickelt. Auch zu Gerardus van der Leeuw lassen sich Verbindungslinien 
von der Religionspsychologie aus ziehen, der ebenfalls Mitherausgeber der Zeitschrift für 
Religionspsychologie war und darin auch publiziert hat. Van der Leeuw war zudem an 
verschiedenen Tagungen mit religionspsychologischem Bezug beteiligt und erachtete die 
Integration der Religionspsychologie in das Projekt der Religionsphänomenologie als 
unentbehrlich (van Belzen 2015: 139 FN 16). 

Bei prominenten Vertretern der in Deutschland erstmals auch akademisch etablierten 
Religionswissenschaft gab es also die Wahrnehmung von einer Phase in der Disziplingeschichte, 
die wesentlich durch die Religionspsychologie geprägt, zugleich aber von einem problematischen 
„Psychologismus“ bedroht war. Man nahm diese Wahrnehmung zum Ausgangspunkt einer 
religiösen Überformung der Religionspsychologie, damit sie – dann sozusagen ihres 
Bedrohungspotentials beraubt – zum legitimen Standbein religionsphänomenologischer Arbeit 
werden konnte. 



 181 

4. Zur Aushandlung von Religion auf den ersten internationalen 
religionspsychologischen Kongressen 

Vorgeschichten: Frühere psychologische Tagungen mit Religionsbezug 
Schon vor den beiden internationalen, explizit religionspsychologischen Kongressen hatten sich 
andere allgemein-psychologische Kongresse intensiv mit Religion beschäftigt; die 
Religionspsychologie war dort, wie van Belzen schreibt, „ein selbstverständliches Element“ (van 
Belzen 2015: 45).  

Über die religionspsychologisch höchst relevanten psychologischen Kongresse in Paris (1900) und 
Genf (1909) hat Ann Taves bereits ausführlich gearbeitet. Sie hat gezeigt, wie hier vor allem um 
legitime, als wissenschaftlich anerkannte Sprecherpositionen sowie die als psychologisch relevant 
anzuerkennenden Forschungsgegenstände gerungen wurde. Diejenigen, die um 1900 in der 
parapsychologischen und um 1909 in der psychologischen Forschung aktiv waren, verband das 
Interesse am Unbewussten. Darüber hinaus arbeiteten sie mit Fragebögen und Fallbeispielen (ab 
1909 vermehrt auch mit den persönlichen Erzählungen der Betroffenen), und nach wie vor waren 
Vergleiche zwischen klinischen Fällen und Medien, Mystiker*innen, und Konvertit*innen üblich. 
Den wesentlichen Unterschied machte Taves zufolge aber der Forschungsgegenstand aus: Im 
Falle derer, die die parapsychologische Forschung von 1900 an vertraten, war primär das Studium 
mediumistischer Phänomene von Interesse, im Falle der Religionspsychologie ab 1909 die 
religiöse Erfahrung, und hier insbesondere die mystische und damit verknüpft Trance und 
Ekstase. Der heikle Punkt der Diskussion war 1909 dann nicht mehr so sehr die Existenz von 
Geistern, sondern das Göttliche selbst. Auch die soziale Situierung der Forschenden hatte sich 
verändert: „Although previously, a handful of leading occultists and spiritists took up the occulto-
mystical cause, in 1909 academic philosophers and theologians with an interest in psychology 
took up the religio-mystical cause.“ (Taves 2014: 383) Daher lässt sich zusammenfassen: „The 
central question still had to do with psychology and mysticism, but the focus had shifted from 
spirits and astral planes to ecstatic trance and its relationship to the transcendence.“ (Taves 2014: 
383) Diese Verschiebung und der mit ihr einher gehende Ausschluss der Okkultist*innen und 
Spiritist*innen aus dem Diskurs der Tagung von 1909 ist laut Taves durch folgende Aspekte 
begründbar: die Ausgrenzung des Okkulten und Magischen aus den sozialwissenschaftlich 
geprägten Religionsdefinitionen, die Entstehung der Religionspsychologie als Disziplin und die 
Neudefinition des Begriffs der Mystik, der von nun an die paranormalen Phänomene nicht mehr 
beinhalten sollte. Wie sehr sich diese Tendenzen dann auch auf den ersten beiden explizit 
religionspsychologischen Kongressen weiter verstärken sollten, wird unten zu zeigen sein.  

Zuvor muss jedoch noch eine weitere Tagung Erwähnung finden, weil es die van Belzen zufolge 
wahrscheinlich eigentlich „erste eigens und ausschließlich für Religionspsychologie organisierte 
internationale Zusammenkunft gewesen ist.“ (van Belzen 2015: 135) Sie war, wie schon davor in 
Paris und Genf, Teil des International Congress of Psychology (ICP). Der Religionspsychologie war 
darin ein eigenes Symposium gewidmet (Heymans 1927). Bemerkenswert ist dieses Treffen vor 



 182 

allem deswegen gewesen, weil das dort vertretene Verständnis von Religionspsychologie in 
gewisser Weise als Gegenfolie für die beiden darauffolgenden explizit „ersten“ internationalen 
religionspsychologischen Kongresse gelesen werden kann. Hier in Groningen traten einige 
Redner mit einem Verständnis von Religion in Erscheinung, das klar reduktionistisch bzw. 
psychologistisch war: Vorgetragen haben Pierre Janet, Ernest Jones, James Henry Leuba und 
Robert Thouless. Van Belzen hat die wichtigsten Thesen dieser Vortragenden in seiner Analyse 
der Tagung zusammengetragen. Deswegen sei an dieser Stelle nur noch einmal explizit auf den 
Beitrag von James H. Leuba eingegangen, den ein späterer Kongressbericht als einen 
„liebenswürdigen Freidenker der aggressiven Sorte“4 beschrieb und der von allen Rednern die 
radikalste Position vertrat. Vor allem in den auf den Vortrag folgenden Diskussionen trat dies 
deutlich zutage, wo Leuba sich noch einmal von Religionsverständnissen distanzierte, die von 
Religion als einem Phänomen a priori ausgingen. Dem stellte er entgegen, dass Religion in erster 
Linie eine Folge menschlichen Suchens nach Erklärungen und Bedürfnisbefriedigung sei und als 
solches sehr gut wissenschaftlich erforscht werden könne. Scharf formuliert war dann etwa sein 
Vergleich des Selbstanspruchs eines Mystikers, Gott direkt erfahren zu können mit dem 
Selbstanspruch eines „Unzivilisierten“, im Donner die Stimme Gottes wahrzunehmen (van Belzen 
2015: 138). Es sei nämlich durchaus denkbar, dass solche religiösen Erklärungen sich als falsch 
erweisen und die Wissenschaft sei eben auch in der Lage, dies ggf. aufzuzeigen. Leuba bekam 
scharfe Kritik zu hören, beispielsweise vom Religionspsychologen und Theologen Traugott 
Konstantin Österreich oder auch vom Psychologen und Pädagogen Edouard Claparède (van 
Belzen 2015: 138). Doch die Position war markiert, und sie sollte – wie noch zu zeigen sein wird 
– auch auf den beiden Kongressen von 1930 und 1931 als Gegenfolie der Debatten eine Rolle 
spielen. 

Der erste internationale religionspsychologische Kongress in Erfurt (1930) 
Zwischen den beiden durch Taves aufgearbeiteten Tagungen und den ersten explizit 
religionspsychologischen Tagungen von 1930 und 1931 liegen mehr als zwanzig Jahre. Und doch 
kann anhand der genaueren Analyse der dortigen Debatten gezeigt werden, wie sich die von 
Taves herausgearbeiteten Tendenzen dieses Diskurses weiter verstärkten.  

Der erste der beiden Kongresse fand 1930 in Erfurt statt und war mit insgesamt vier Vorträgen 
vom Umfang her unverhältnismäßig kleiner als der zweite in Wien. Die International Association 
for the Psychology of Religion veranstaltete ihn unter der Schirmherrschaft von Werner Gruehn 
(1887-1961), der auch einen der Vorträge dort hielt. Gruehn war ein in Dorpat unter anderem 
durch den Theologen und Religionspsychologen Karl Girgensohn ausgebildeter evangelischer 
Theologe. Ab 1929 wurde er zuerst auf eine außerordentliche, später ordentliche Professur für 
systematische Theologie berufen. Von Girgensohn hatte er die experimentell ausgerichtete 

 
4  Zitiert nach der Übersetzung aus dem Niederländischen von van Belzen 2015: 138 FN 14. 



 183 

Reizwortmethode gelernt, mit der er auch selbst zur Ermittlung von Formen einer 
„Durchschnittsreligiosität“ arbeitete.  

Eine eigene Publikation zum Kongress liegt nicht vor, doch nennt Jacob van Belzen in seiner Studie 
die entsprechenden Titel und Namen aus einem ihm vorliegenden Programm (van Belzen 2015: 
115):  

¾ 27. Juni, 21.00 Georg Wunderle: Die Stigmatisierte von Konnersreuth. 
¾ 28. Juni, 11.00  Werner Gruehn: Die Abhängigkeit der Sinn-Erfassung von der Wertung. 

Experimentelle Beiträge zur religiösen Erkenntnistheorie. 
¾ 28. Juni, 17.00  Hans Volkelt: Die Bedeutung der genetischen Ganzheitspsychologie für 

die Psychologie der Religion. 
¾ 29. Juni, 11.00  Arthur Kronfeld: Psychotherapie und Religion. 

Dass der Kongress als der „erste“ in die Geschichte eingegangen ist, steht im Zusammenhang 
einer durchaus kontroversen Diskussion: Werner Gruehn hatte beim Vorsitzenden der den 
Kongress ausrichtenden International Association for the Psychology of Religion, Adolf Dyroff, in 
der folgenden Weise angefragt: 

Wäre es unbescheiden, wenn wir unsere Tagung „1. Religionspsychologischer 
Kongress zu Erfurt“ benennen, analog den religionswissenschaftlichen 

Kongressen? [Wir müssen] mit einer hartnäckigen Konkurrenz der Bethschen 
Gesellschaft rechnen. Durch die vorgesehene Bezeichnung schaffen wir, scheint mir, 
einen festen Tatbestand, zu dem nicht mehr so leicht eine Parallele geschaffen werden 
kann, wie zu irgendeiner beliebigen Tagung. Auf Grund des bisherigen wage ich jetzt die 
Hoffnung, dass uns eine würdige Ausgestaltung unserer Tagung gelingen wird (NLD). 
(van Belzen 2015: 94)  

Bezeichnend ist daran nicht nur der explizite Bezug zu den „religionswissenschaftlichen 
Kongressen“, sondern auch die Tatsache, dass die hier bereits antizipierte „hartnäckige 
Konkurrenz der Bethschen Gesellschaft“ auf dem Kongress in Wien 1931 auch tatsächlich ihren 
Ausdruck fand: Auch dieser wurde im darauffolgenden Jahr als erster benannt.  

Es ist wenig über die Namen oder die Zahl der Zuhörer*innen bekannt, aber der Kongress scheint 
zweifelsohne in eher bescheidenem Rahmen stattgefunden zu haben (van Belzen 2015: 115). 
Insofern war wohl auch seine Reichweite beschränkt – bis auf eines der dort diskutierten Themen, 
das schon vorher und auch nachher immer wieder (und bis heute) intensive Diskussionen in der 
Fachwelt und auch darüber hinaus auslöste: Der Fall der Therese Neumann von Konnersreuth. 
Zu ihm hat Prof. Georg Wunderle (1881-1950) aus Würzburg einen Vortrag in Erfurt unter dem 
Titel „Die Stigmatisierte von Konnersreuth“ gehalten, den er 1931 selbst und als Mitherausgeber 
des Bandes Um Konnersreuth zusammen mit weiteren Beiträgen zum Thema publizierte. 
Wunderle war katholischer Priester und 1916 an die Würzburger theologische Fakultät auf den 
Lehrstuhl für Apologetik und vergleichende Religionswissenschaften berufen worden. Er 
verkörpert hinsichtlich seiner disziplinären Herkunft und Forschungsinteressen sehr genau das, 



 184 

was Ann Taves als Ergebnis der Entwicklungen auf den beiden Tagungen in Paris und Genf 
zusammengefasst hat: Als Theologe befasste er sich mit religionspsychologischen Fragen, wobei 
ihn unter anderem das Phänomen der Stigmatisierung in seinem Bezug zur Mystik interessierte. 
Mit seinen umfangreichen empirischen Forschungen auf dem Gebiet der Religionspsychologie 
gilt er zudem als eine der Schlüsselfiguren der Disziplin der ersten Jahrhunderthälfte. Er war 1914 
Mitbegründer der Internationalen Gesellschaft für Religionspsychologie. Dem Nationalsozia-
lismus stand er ablehnend gegenüber.  

Wunderles Vortrag stellte eine Gegenreaktion auf eine andere prominente Veröffentlichung zum 
Fall Konnersreuth dar: Die des Historikers, engagierten Hitler-Gegners und Publizisten Fritz 
Gehrlich, der 1929 eine zweiteilige Biografie zu Therese Neumann von Konnersreuth publiziert 
hatte. Anfänglich selbst ein Skeptiker, hatte er nach Besuchen vor Ort bei Therese Neumann seine 
Erfahrungen und die damit in Zusammenhang stehende Überzeugung von der Echtheit der 
erlebten Phänomene (u.a. Stigmatisierung, Nahrungslosigkeit, außergewöhnliche Bewusstseins-
zustände mit religiösen Visionen) öffentlich gemacht, war als Protestant zum Katholizismus 
konvertiert und hatte sich ab diesem Zeitpunkt engagiert für die Anerkennung Neumanns 
eingesetzt. Auch auf der Tagung in Erfurt war er zugegen. 

Wunderles Vortrag dort hob nun damit an, den Fall Konnersreuth im Kontext „unserer 
gottfremden Zeit“ (Mager/Wunderle 1931: 5) als eine Besonderheit zu beschreiben, die großes 
Aufsehen erregte. Dabei sei aber die wissenschaftliche Auseinandersetzung damit bisher noch 
viel zu kurz gekommen: Zwar hätte sich die Medizin bereits mit dem Fall befasst, doch ihr rein 
materialistisch geprägter Blick habe die Klärung des Geschehens eher erschwert als begünstigt. 
Die aus dem psychiatrischen Kontext vorgebrachte Deutung des Konnersreuth-Falles als reine 
Hysterie fand Wunderle fragwürdig (Mager/Wunderle 1931: 8). Stattdessen müsse es um eine 
stärkere Einbeziehung der Religionspsychologie und um eine exakte experimentelle Erforschung 
des Falles gehen (Mager/Wunderle 1931: 10). Dabei sei unter anderem auch die Frage nach den 
Bezügen des Falles zum Phänomen der Mystik zu stellen: „Die Stigmatisation, die Ekstasen, 
Visionen, der gehobene Ruhezustand, der Zustand des Eingenommenseins müßten eingehender 
untersucht und auf ihre Ähnlichkeit bzw. Verschiedenheit zu parapsychologischen Erscheinungen 
geprüft werden. Ebenso wäre zu prüfen, inwieweit jene Zustände mystisch oder nichtmystisch 
sind.“ (Mager/Wunderle 1931: 17) Die Forschungen könnten daher auch nicht ohne die Expertise 
der – zwar umstrittenen, in diesem Fall aber unentbehrlichen – Parapsychologie auskommen, die 
sich extensiv mit solchen Erscheinungen befasst habe (Mager/Wunderle 1931: 10). Zugleich übte 
Wunderle scharfe Kritik an Gerlichs Behauptung von der Tatsache einer übernatürlichen 
Wirklichkeit, die in Konnersreuth vermeintlich erfahrbar sei: „Konnersreuth darf keine 
übernatürliche Auskunftsstelle werden!“ (Mager/Wunderle 1931: 19) Vielmehr habe die 
theologische Beurteilung des Geschehens in einer wissenschaftlichen Untersuchung überhaupt 
nichts zu suchen. Wunderles eigene Deutung des Falles ging dann in Richtung einer psychogenen 
Verursachung der Phänomene (Mager/Wunderle 1931: 16) – wenngleich er die weiteren 
Forschungen daran auch nicht betrieben sehen wollte „ohne die Leuchte lebendiger Religiosität.“ 



 185 

(Mager/Wunderle 1931: 22) Neumanns Fall habe zudem „die Frage zugespitzt, ob es eine 
natürliche Stigmatisation gibt“ (Mager/Wunderle 1931: 20) – eine Überlegung, die auch sein 
Kollege Johannes Lindworsky (1875-1939) in ähnlicher Weise schon angestellt habe. Die 
Ausführungen schließen mit dem Verweis auf einen weiteren wichtigen Vergleichsfall: Den des 
„Wunders von Brooklyn“, Mollie Fancher (Dailey 1894), der ähnlich wie der von Therese 
Neumann weiteren Kreisen bekannt geworden sei und eigentlich der näheren Untersuchung 
bedürfe. (Mager/Wunderle 1931: 22) 

Die Reaktion Gerlichs auf Wunderles Vortrag fiel so heftig aus, dass sie auch in den wenigen 
Aufzeichnungen zum Kongress dokumentiert ist: „Nach dem allgemeinen Eindruck der 
Anwesenden war diese ungeheuerliche Polemik eines wissenschaftlichen Kongresses schlechthin 
unwürdig.“ (Mager/Wunderle 1931: 23) Aus einem weiteren Kongressbericht geht hervor, dass 
eine Diskussion des Falles eigentlich unter Ausschluss der Öffentlichkeit, allein im Kreis der 
Wissenschaftsvertreter, geplant war. Doch Gerlich selbst ließ dies nicht zu und wollte seine 
Entgegnung zu Wunderle explizit von einer breiteren Öffentlichkeit wahrgenommen wissen. 
(Kunert 1930: 378) Dem stimmte der Vorstand des Kongresses zu. Ein genauerer Wortlaut von 
Gerlichs Entgegnungen auf dem Kongress ist leider nicht dokumentiert. In den Dokumentationen 
rund um die betreffende Diskussion findet stattdessen aber der Bericht von Prof. Alois Mager aus 
Salzburg Erwähnung, der sowohl im Band Um Konnersreuth als auch – und ursprünglich – in der 
Augsburger Postzeitung vom 15. Juli 1930 abgedruckt wurde und im Wesentlichen eine 
Verteidigung Wunderles enthält: „Es war geradezu widerlich, wie Wunderle als katholischer 
Theologieprofessor vom protestantischen Laien in theologischen Fragen sich schulmeistern 
lassen mußte.“ (Mager/Wunderle 1931: 28) Bemerkenswert ist zudem der Hinweis Magers, dass 
sich die Kirche noch nicht abschließend zu dem Fall geäußert hätte: „Wir müssen wiederum 
dankbar die kluge Zurückhaltung der amtlichen kirchlichen Stellen bewundern, die sich bis heute 
weder nach der einen, noch nach der anderen Seite endgültig geäußert haben.“ 
(Mager/Wunderle 1931: 29) Eine Übernatürlichkeit der Ereignisse könne stattdessen gar nicht 
bewiesen werden, aber: „Auf der anderen Seite ist aber noch viel weniger bewiesen oder streng 
beweisbar, daß die Vorgänge nur natürlich sind. Letzteres muß jenen gegenüber ausdrücklich 
betont werden, die da meinen, die bloße Natürlichkeit bewiesen zu haben.“ (Mager/Wunderle 
1931: 29) Fritz Gerlich legte mit einer Kampfschrift nach, die 1931 (rechtzeitig zum zweiten 
religionspsychologischen Kongress in Wien) erschien und in der er die Debatte zum Fall 
Konnersreuth in Form einer Gerichtsverhandlung inszenierte (Gerlich 1931).  

Nun könnten die Diskussionen über die Echtheit des Anspruchs von Therese Neumann, ein 
Sprachrohr göttlicher Offenbarung zu sein, als ein Spezialfall religionspsychologischer Debatten 
abgetan werden. Dem steht jedoch die Tatsache entgegen, dass der Fall Konnersreuth zugleich 
von einiger politischer Relevanz gewesen ist (O’Sullivan 2018). Gerlich hatte dies schon im 
Vorwort seiner zweibändigen Publikation zu Therese Neumann aus dem Jahr 1929 betont: 

 



 186 

Im Sommer 1927 hatte die öffentliche Erörterung über die Vorgänge in 
Konnersreuth sich außerordentlich zugespitzt. Es bildeten sich geradezu Parteien, 

die mit Forderungen über die Behandlung des Falles an die öffentlichen Gewalten, 
insbesondere die bayerische Staatsregierung, auftraten. Im Namen der Vernunft und 
der Wissenschaft wurde verlangt, daß die Regierung sich zu Maßnahmen gegen die 
Stigmatisierte entschlösse. Von den extremen Richtungen, insbesondere von 
kommunistischen Kreisen, wurde sogar mit Gewalt gedroht, wenn die Staatsregierung 
nicht den Wünschen dieser Gruppen entsprechen sollte. (Gerlich 1929: VII) 

Die Forderungen, die formuliert worden waren, gingen beispielsweise in die Richtung einer 
Überweisung Neumanns in eine „neutrale Klinik“ (Gerlich 1929: VII) zum Zwecke weiterer 
Untersuchungen. Fritz Gerlich hatte sich in Anbetracht dessen zu einer Einmischung genötigt 
gefühlt. Er sah die „verfassungsmäßigen Rechte einer Staatsbürgerin“ (Gerlich 1929: VII) bedroht, 
„die niemandem etwas zuleid getan hatte“ (Gerlich 1929: VII) und nun auf diese Art und Weise 
ihrer Freiheit beraubt werden sollte. 

Kurz: Mich begann die Frage zu beschäftigen, ob und inwieweit eine bestimmte  
Form religiösen Lebens, die keineswegs die öffentliche Ordnung stört – denn die 

Ordnung störten diejenigen, die nach Gewalt riefen, nicht aber die Stigmatisierte – […] 
berechtigen sollte, diesen Menschen seiner verfassungsmäßig gewährleisteten Freiheit 
und seines Verfassungsrechtes über seinen Körper zu berauben. (Gerlich 1929: 9) 

So begann Gerlich, sich mit Neumann zu befassen und sich für sie einzusetzen. Bemerkenswert 
eindeutig ist dabei seine Deutung ihres Zustandes: „Der Heiland“ selbst benutze „ihr 
Sprechorgan“, „um humano modo einzelnen Menschen die Gnade einer Belehrung zu 
gewähren“ (Mager/Wunderle 1931: 54). Es sollte nicht lange dauern, bis dieser „Heiland“ dann 
auch selbst politisch wurde. Denn der sich um Neumann scharende Konnersreuther Kreis erhielt 
von ihr den Auftrag, sich gegen den Nationalsozialismus zu stellen. Den Kurs seiner publizistischen 
Tätigkeiten ließ Gerlich von da an durch Neumann absegnen (Morsey 2016: 174). Zu ihm und 
seinem wichtigsten Mitarbeiter bei den Münchener Neuen Nachrichten, Pater Ingbert Naab, soll 
sie gesagt haben: „Ihr zwei müsst kämpfen. Helfen wird es ja nichts, aber ihr müßt es doch tun!“ 
(Neumayr 1947: 306)  

So traf sich der um Therese Neumann formierende Kreis wahrscheinlich ab 1929 zunächst 
regelmäßig in Konnersreuth selbst, später in Eichstätt.5 1931 begann Gerlich dann mit seiner 
Kampfpublizistik und direkten verbalen Angriffen auf Adolf Hitler (Morsey 2016: 187). Als 
Herausgeber und Chefredakteur der Wochenzeitschrift Illustrierter Sonntag (ab 1932 umbenannt 
in der Der gerade Weg) hatte er schließlich auch ein Publikationsorgan zur Verfügung, das Hitler 

 
5  Dazu gehörten unter anderem der Theologieprofessor Franz Xaver Wutz, der bereits erwähnte P. Ingbert 

Naab, Theologieprofessor Joseph Lechner, der Naturwissenschaftler Franz Xaver Mayr, die Äbtissin der 
Benediktinerinnenabtei St. Walburg in Eichstätt, Benedicta Maria Anna Spiegel von Peckelsheim sowie der 
Großgrundbesitzer, Unternehmer und dem katholischen Hochadel zugerechnete Erich Fürst von Waldburg-
Zeil. 



 187 

kannte und rezipierte. Aus diesem Grund musste Gerlich wegen Gewaltandrohungen seitens der 
NSDAP schon ab 1931 Polizeischutz in Anspruch nehmen (Morsey 2016: 188). Dies hielt ihn 
jedoch nicht von seinem Kurs ab, auch weiterhin vor der „Pest“ des Nationalsozialismus (Gerlich 
1932) zu warnen. Gleichzeitig thematisierte Der gerade Weg regelmäßig auch weiterhin den Fall 
Konnersreuth und setzte sich vehement für dessen religiöse Glaubwürdigkeit gegenüber anderen 
Publikationen ein, die das Gegenteil behaupteten. 

Nach weiterer intensiver Publikationstätigkeit in den folgenden Jahren wurde Fritz Gerlich nach 
der Machtübernahme durch die Nationalsozialisten am 9. März 1934 verhaftet und in der Nacht 
des 30. Juni 1934 im KZ Dachau erschossen. Nahezu alle deutschen Bischöfe schwiegen über 
seine Ermordung (Morsey 2016: 293), in Konnersreuth wurde sie nach einem Lagebericht der 
Bezirksregierung in Regensburg am 8. August 1934 bekannt (Morsey 2016: 294). Therese 
Neumann selbst unternahm später keine weiteren gegen die Regierung gerichteten 
Bemühungen mehr (O’Sullivan 2018: 159), wurde aber stets kritisch bis ablehnend vom Regime 
betrachtet, das in ihr eine potenzielle Bedrohung des nationalsozialistischen Weltbildes sah 
(O’Sullivan 2018: 163). Der Völkische Beobachter hatte schon seit 1927 gegen die Echtheit der 
Stigmata argumentiert, und gleiches galt wie bereits erwähnt für die Stellungnahmen aus der 
kommunistischen Presse dieser Zeit. (O’Sullivan 2018: 163) Wunderle interpretierte die Tatsache, 
dass man sich trotzdem nicht aktiver gegen Neumann wandte, zugleich als Vorsichtsmaßnahme 
des Regimes gegenüber dem politischen Destabilisierungspotential, das es im Fall Konnersreuth 
sah (O’Sullivan 2018: 163). Er selbst wandte sich explizit gegen eine Politisierung des Falles, den 
er allein als einen Fall mit Relevanz für die Kirche, nicht aber für den Staat, betrachtete (O’Sullivan 
2018: 166). 

Der Fall Konnersreuth bildet eine wichtige thematische Brücke zum zweiten „ersten“ 
internationalen religionspsychologischen Kongress, auf den an dieser Stelle vorgegriffen werden 
soll. Am 26. Mai 1931 hielt Prof. Alois Mager aus Salzburg dort erneut einen Vortrag zum Thema. 
Er begann ihn mit dem Hinweis auf die „ins Ungemessene“ sich häufende Literatur zu 
Konnersreuth, in der man jedoch weiterhin keiner „Lösung“ nähergekommen sei  
(Mager/Wunderle 1931: 37). Auch er wolle eine Lösung des Falles an der Stelle nicht anbieten, 
verweise aber auf die zwei Möglichkeiten einer Auseinandersetzung damit: Die eine sei die 
persönlich-menschliche, die andere die wissenschaftliche. Darauf folgte der Verweis auf seine 
eigene Antrittsvorlesung in Salzburg, die er der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem 
Fall Konnersreuth gewidmet habe:  

Ich kam zu dem Ergebnis, daß im Konnersreuther Geschehen natürliche, ja 
pathologische Faktoren im weiten Umfang mitbeteiligt sind. Es blieb aber ein 

Restbestand, der auf Grund unserer heutigen Ursächlichkeitskenntnis nicht erklärt 
werden kann. Es steht demnach auch wissenschaftlich frei, den Einbruch einer 
außermenschlichen, übernatürlichen Macht in das Konnersreuther Geschehen 
anzunehmen (Mager/Wunderle 1931: 37).  



 188 

Weiterhin bestünde jedoch ein wesentliches Problem im Fehlen empirischer Forschungen zu den 
unterschiedlichen außergewöhnlichen Bewusstseinszuständen von Therese Neumann – hier 
stünde man eigentlich immer noch ganz am Anfang (Mager/Wunderle 1931: 39). Die 
darauffolgenden Ausführungen sind dann insbesondere für die Frage nach der 
Verwissenschaftlichung des Religionsbegriffs aufschlussreich, denn Mager stellte fest: „Eine 
Wissenschaft wird von dem Gegenstand bestimmt, den sie untersucht […]. Freilich wird hier der 
Begriff des Religiösen als bekannt vorausgesetzt. Allerdings arbeitet die heutige 
Religionspsychologie mit einem Religionsbegriff, der alles eher als geklärt oder gar eindeutig 
bestimmt ist.“ (Mager/Wunderle 1931: 39) In seiner eigenen Sicht sei Religion jedenfalls immer 
eine Beziehung zwischen dem Menschen und der „wirklich existierenden Wesenheit“ Gott 
(Mager/Wunderle 1931: 40). Die menschliche Seite sei für die religionspsychologische Forschung 
dabei aber die entscheidende, also das „selbstbewußt stellungnehmende[n] Erfassen der 
göttlichen Realität.“ (Mager/Wunderle 1931: 40) Ob die Konnersreuther Ereignisse tatsächlich 
religiöse Vorgänge in diesem Sinne seien, blieb für Mager jedoch unklar. Ebenso könnten auch 
das Traumbewußtsein oder das mediale Bewußtsein die Ursache jener Zustände gewesen sein 
(Mager/Wunderle 1931: 42), wenngleich ein Restbestand an Unerklärlichem blieb, den er vor 
allem in den Phänomenen der Nahrungslosigkeit, der Stigmata, der Schauungen, dem Hören und 
Wiedergeben von fremden Sprachen sowie dem Erkennen von Seelenzuständen fremder 
Personen gegeben sah (Mager/Wunderle 1931: 42). Es folgte eine erneute und scharfe 
Auseinandersetzung zwischen Mager und Gerlich insbesondere in brieflicher Form 
(Mager/Wunderle 1931: 43-64), die den Graben zwischen beiden nur umso weiter vertiefte.  

Zusammenfassende Beobachtungen zum Kongress in Erfurt 
Was lässt sich nun aus der Distanz für die Frage nach der Relevanz des Falles für die Geschichte 
der Verwissenschaftlichung von Religion sagen? Anders gesagt: Wofür steht der Fall 
Konnersreuth in den so scharf geführten Kontroversen auf den Tagungen von 1930, 1931 und im 
Umfeld? Befragt man dazu die hier vorgestellten Quellen (und diese stellen lediglich einen kleinen 
Ausschnitt aus dem gigantischen Konvolut an Publikationen zu diesem Fall dar, das hier nicht 
berücksichtigt werden kann), stechen folgende Aspekte hervor:  

Der Fall sticht als spektakulärer Einzelfall heraus. Unter Rückgriff auf die im Kapitel zu den 
Fallgeschichten vorgestellte Frage nach der Reihenbildung (also: als Teil welcher Reihe wird der 
Fall gesehen?) lässt sich hier Besonderes beobachten, insofern der Fall Therese Neumann sich 
gerade dadurch auszeichnet, dass er sich nicht eindeutig zuordnen lässt. Die Reihen, in die er 
gestellt werden sollte, sind mehrere, aber keine der im Diskurs vorgeschlagenen Deutungen 
erlangte die letzte Oberhand. Die Psychiater, die sich mit Neumann befassten, stellten ihren Fall 
in eine Reihe mit anderen Hysterischen. Doch diese Einordnung erfuhr vehementen Wider-
spruch. Andere, vor allem der sich um sie scharende Konnersreuther Kreis, sah in Neumann ein 
Sprachrohr Gottes. Und die Religionspsychologen, die sich mit ihr befassten, versuchten eine 
Einreihung neben andere Mystiker*innen oder auch den Vergleich zu anderen unerklärten 



 189 

spektakulären Einzelfällen – etwa dem der Mollie Fancher. Interessanterweise waren es dabei 
vor allem die Religionspsychologen, die sich weltanschaulich nicht festlegen wollten: Während 
die Psychiater eine rein materialistisch-medizinische Deutung verfolgten, vertraten die 
Anhänger*innen Neumanns eine rein religiöse, damit metaphysisch orientierte Deutung. 
Autoren wie Wunderle oder Mager wurden dem gegenüber nicht müde zu betonen, dass eine 
weltanschaulich relevante Entscheidung über die Deutung des Falles letztlich nicht zu fällen sei – 
und die Wissenschaft der Religionspsychologie diese Aufgabe auch gar nicht hätte. Vielmehr sei 
ihre Aufgabe, den Fall allererst ausführlich in allen seinen Einzelheiten zu erfassen und zu 
erforschen, um dann etwaige Gemeinsamkeiten mit anderen Fällen festzustellen. Da der Zugang 
zu Neumann aber nicht länger gewährt worden sei, könnten solche Forschungen gar nicht weiter 
vorangetrieben werden.  

Die enorme Flut an Texten zu Konnersreuth zeigt zudem, dass es ein massives Bedürfnis an der 
Einhegung oder – um es mit Foucault zu sagen – Zähmung dieses Falles gegeben hat. Die 
zahlreichen Einordnungsversuche sind daher zugleich Ausdruck davon, dass der Fall von den 
Beteiligten und damit für die Diskursordnungen, in denen sie sich bewegten, als höchst relevant 
wahrgenommen wurde. Das scheint nicht zuletzt an seinem systemsprengenden Potential 
gelegen zu haben. Verhandelt werden musste: Ist Therese Neumann ein Sprachrohr Gottes und 
wenn ja: Was bedeutet das für die katholische Kirche? Und was bedeutet es für den 
Nationalsozialismus, wenn Neumann in dieser Rolle zum politischen Widerstand aufruft? Weiter 
lässt sich fragen, ob die katholische Kirche auch deswegen gegenüber Neumann indifferent blieb, 
weil sie eine zu starke Politisierung befürchtete, sobald sie sich auf eine Seite stellte?6 Ist das 
vielleicht auch ein Grund dafür, dass Wissenschaftler wie Wunderle und Mager (beide Katholiken) 
die Deutungsfrage nicht klar beantworten wollten?  

Zuletzt sprengten Neumanns Visionen, ihre Nahrungslosigkeit und Stigmata auch die bestehen-
de Ordnung einer Psychiatrie, in der solche Dinge höchstens als Betrug, nicht aber als tatsächliche 
Ereignisse in Erscheinung treten konnten. Der Fall Therese Neumann widersetzte sich also seiner 
Verwissenschaftlichung und darüber hinaus blieb auch unklar, wofür er überhaupt ein Fall war. 
Verschiedene Deutungsversuche, sich den Fall zu eigen zu machen, scheiterten, und doch 
konnten viele nicht davon lassen. Das betraf auch die Religionspsychologie, auf deren Tagungen 
er jeweils Gegenstand intensiver Debatten war. Therese Neumann von Konnersreuth wäre 
eigentlich ein Paradebeispiel für das gewesen, was bei William James als religiöses Genie mit einer 
gewissen Tendenz zum Pathologischen verhandelt worden ist. Doch wollte keiner der Redner sie 
in diesem Sinne gelten lassen.  

 
6  Das Verfahren zur Seligsprechung von Therese Neumann ist aktuell immer noch im Gange und war lange Zeit 

umstritten. Vgl. die Nachricht auf der Website des Bistums Regensburg vom 8. April 2023: https://bistum-
regensburg.de/news/resl-von-konnersreuth-vor-125-jahren-geboren.  

 



 190 

Der „zweite erste“ internationale religionspsychologische Kongress in Wien (1931) 
Der „zweite erste“ internationale religionspsychologische Kongress steht in einigem Kontrast zum 
ersten in Erfurt, insbesondere was den Umfang, die Sichtbarkeit, das Thema und die 
Besucherzahlen anbelangt: 

Etwa 400 Personen aus europäischen und außereuropäischen Ländern nahmen an der Wiener 
Tagung 1931 teil. Jacob van Belzen, der sich in einem Kapitel seiner historischen Aufarbeitung zur 
Geschichte der internationalen Gesellschaft für Religionspsychologie mit dem Kongress in Wien 
beschäftigt hat, schreibt: „Nie wieder hat es, soweit bekannt, einen solch großen, ausschließlich 
der Religionspsychologie gewidmeten Kongress gegeben!“ (van Belzen 2015: 126) So waren 36 
Vorträge vorgesehen, von denen schließlich 28 gehalten wurden. Die vorläufige Gästeliste zeigt 
eine Vielzahl an bedeutenden Persönlichkeiten aus der Wissenschaft, darunter beispielsweise 
Ernst Cassirer (Hamburg), Carl Gustav Jung (Zürich), Gerardus van der Leeuw (Groningen, 
Niederlande), Traugott Konstantin Oesterreich (Tübingen), James B. Pratt (Williamstown, USA), 
Eduard Spranger (Berlin), Edwin D. Starbuck (Iowa, USA), Robert H. Thouless, (Glasgow, UK), 
Joachim Wach (Leipzig) oder auch Georg Wobbermin (Göttingen). (van Belzen 2015: 126) Von 
allen Genannten ist interessanterweise später insofern keine Rede mehr, als niemand von ihnen 
auf der Tagung tatsächlich einen Vortrag gehalten hat. Da es keinen vollständigen Konferenzband 
gibt, bleibt auch ihre sonstige Beteiligung am Geschehen (etwa in Form von Wortmeldungen in 
Diskussionen) oder überhaupt die Tatsache ihrer Teilnahme unklar.  

Zweifelsohne lässt sich sagen, dass die Tagung international wahrgenommen wurde und in Wien 
ein Großereignis war, über das viele Zeitungen berichteten (van Belzen 2015: 127). Auch von 
bedeutenden Autoren der Religionswissenschaft wurde sie – so zeigt die Gästeliste – zumindest 
wahrgenommen und rezipiert. Umso bedauerlicher ist es, dass kein vollständiger Kongressbericht 
vorliegt. Stattdessen veröffentlichte Karl Beth lediglich einen „dritten Teil“ (Beth 1933) mit 
ausschließlichem thematischem Fokus auf der Frage nach dem Unglauben und der 
Jugendpsychologie. Die beiden Vorgängerteile waren zwar angekündigt, sind jedoch nie 
erschienen. Mehrere auf dem Kongress gehaltene Vorträge wurden stattdessen einzeln und erst 
1935 in der Zeitschrift für Religionspsychologie veröffentlicht. 

Die erneute Bezeichnung des historisch gesehen zweiten Kongresses als „erster“ ist dabei 
Ausdruck eines Konflikts der beiden religionspsychologischen Schulen: War Erfurt eher eine 
Angelegenheit von Vertreter*innen der Dorpater Schule mit ihrer experimentellen Ausrichtung 
gewesen, kam nun die 1922 bzw. formell 1924 in Wien gegründete Internationale 
Religionspsychologische Gesellschaft (IRG) mit Karl Beth als ihrem Präsidenten zum Zuge, die sich 
als verstehende Religionspsychologie in die Tradition Diltheys stellte. Erklärtes Ziel der 
Religionspsychologie im Sinne der Tagung war, „die Gesamtheit der religiösen 
Erscheinungsformen, ihre Entstehung und ihre Auswirkungen frei von jeder konfessionellen oder 
weltanschaulichen Beschränkung“ (Körber 1931: 310) zu erforschen.  

Im Einleitungskapitel des Tagungsbandes konkretisierte Karl Beth dieses Vorhaben dann weiter:  



 191 

Religionspsychologie hat es mit dem religiösen Menschen zu tun, d.h. mit dem 
Menschen, so wie er bestimmt erscheint und sich gehabt, wenn er sich von einer 

Macht angerührt weiß, über deren Beschaffenheit der Psychologe als solcher bei all 
seinen Untersuchungen, die er an dem also berührten Individuum anstellt, nichts wird 
aussagen können oder wollen. Der Gegenstand der Untersuchung ist genau genommen 
nichts als das Verhalten selbst dieser religiös bestimmten Menschen. (Beth 1933: 4)  

Am religiösen Fall könne daher nicht der Gegenstand von Religion selbst erforscht werden, 
sondern allein das Individuum, das sich auf ihn beziehe. Dabei stellte Beth weiter fest, dass sich 
auch „kein eindeutiges Verhalten“ (Beth 1933: 4) als religiös identifizieren lasse. Stattdessen seien 
die Reaktionen von Menschen auf ein solches Berührt-Sein individuell verschieden und schon bei 
einzelnen Personen über Zeit und Umstände hinweg unterschiedlich. 

Als zentrale Frage stellte Beth daher die Ursachen für die unterschiedlichen Reaktionsweisen 
heraus (Beth 1933: 4). Seine Überlegungen waren an dieser Stelle unmittelbarer Ausdruck der 
intensiven Auseinandersetzung mit dem Einzelfall und seiner Relevanz für eine allgemeine 
Anthropologie:  

Die Betrachtung von Seiten des Menschen her nennen wir die psychologische. 
Sie geht von der Erfahrung aus und bewegt sich so sehr im Rahmen des immer 

neu durch die Erfahrung herbeizuschaffenden Materials, daß nicht einmal 
abzusehen ist, ob sie je zu einer Anthropologie im Sinne der Beschreibung des 
Menschen an sich gelangen oder gar werden könnte. (Beth 1933: 6)  

Insofern drehten sich Beths Überlegungen an dieser Stelle genau um jene „Dialektik von 
Allgemeinem und Besonderem“ (Wernet 2023: 57-58), die in der Auseinandersetzung mit 
Fallbeispielen stets zum Ausdruck kommt. In spezieller Weise herausfordernd sei das Feld der 
Religionspsychologie dann deswegen, weil „der objektive Faktor, die auf den Menschen zur 
Auslösung der religiösen Empfindung einwirkende Macht (der ‚Reiz‘), sich wie kein anderer Faktor 
menschlicher Beeinflussung entzieht“ (Beth 1933: 7) und experimentell insofern auch nicht 
reproduzierbar sei. Dem „göttlichen Faktor“ (Beth 1933: 7) käme zudem „nicht jene 
Bekanntheitsqualität wie anderen Reizquellen“ (Beth 1933: 7) zu. Hier setzte daher auch der 
Fokus der Tagung an: Bei der Frage nach jenen Menschen, „die behaupten, den Einfluß solcher 
Macht nicht zu verspüren“ (Beth 1933: 7).  

Den thematischen Fokus der Tagung bildete deshalb – auch wenn nicht alle Gäste letztlich dazu 
referierten – der Unglaube. Dabei war die Frage leitend, ob es sich beim Unglauben nur um eine 
durch zufällige Ursachen hervorgerufene seelische Haltung handle oder ob es „echten“ 
Unglauben gäbe. Karl Beth begründete die Themenwahl unter anderem damit, dass bei der 
Behandlung der Frage nach einer Psychologie des Glaubens das Abschweifen in dogmatische 
Gebiete viel schneller geschehe als bei der Frage nach der Psychologie des Unglaubens. Im 
letzteren Fall sei es daher wesentlich leichter, sich innerhalb der Grenzen der 
Religionspsychologie zu halten. Für die Frage nach der Aushandlung von Religion ist diese 



 192 

Themenwahl in besonderer Weise aufschlussreich, denn was ließe sich aus der möglichen 
Erkenntnis einer Existenz von „echtem“ Unglauben für die Auseinandersetzung mit Religion 
schließen? Eine Areligiosität sui generis vielleicht?  

Zum Verständnis der Debatte ist jedoch hinzuzufügen, dass die Themenwahl zugleich als Reaktion 
auf eine massive Krisenwahrnehmung der Zeit zu sehen ist: Denn die religionspsychologische 
Debatte geriet an dieser Stelle in den Sog des viel diskutierten Bedeutungsverlustes der Kirchen 
in Deutschland, wie er beispielsweise an einem massiven Verlust der Kirchenmitglieder seit 1918 
(Nowak 1995) konkret und auch empirisch fassbar wurde (Hölscher 2005). In den Beiträgen auf 
der Tagung wurde auf diese Situation im Sinne einer Krisenwahrnehmung – auch von 
Beitragenden aus anderen Ländern – immer wieder Bezug genommen.  

Dazu lohnt nun der Blick in den Konferenzband selbst, der allerdings – wie erwähnt – nur einen 
unvollständigen, wenn auch für die hier zur Diskussion stehende Fragestellung ausreichenden 
Einblick in die Debatten erlaubt. Auffällig ist, dass es sich bei den Beitragenden nicht durchgängig 
um akademische Vertreter*innen aus der Religionspsychologie im engeren Sinne handelte, 
sondern dass das Gespräch auf der Tagung insgesamt „interszientistisch“ angelegt war (Nahrhaft 
1931: 97). Der erste Beitrag im Band beispielsweise stammte vom Akademiedirektor Kurt Körber 
aus Dortmund, der sich mit der „seelische[n] Not des jungen Religionslehrers“ (Körber 1933: 13-
19) befasste. Sein Bericht über den Austausch mit angehenden Religionslehrkräften erlaubt dabei 
einen bezeichnenden, wenngleich nur punktuellen Einblick in die Praxis des Religionsunterrichts 
und die Haltung der Religionslehrkräfte der Zeit: „Ein sehr großer Anteil der Studenten befindet 
sich beim Eintritt in die Akademie zur Religion und zum Religionsunterricht in stiller Opposition.“ 
(Körber 1933: 14) Dies sei unter anderem auf die „schlechten“ Erfahrungen zurückzuführen, die 
die Studierenden selbst als Kinder und Jugendliche in ihrem Religionsunterricht gemacht hätten. 
So zitierte Körber einen Studenten den er dazu befragt hatte: „Religion war ein Fach wie Deutsch, 
Französisch usw. Daß der Religionsunterricht noch etwas mehr geben sollte als reine 
Wissensübermittlung, ist mir auf der Schule nie bewußt geworden.“ (Körber 1933: 14) Auch wenn 
sich diese Beschreibung aus der Sicht heutiger Bestrebungen der Religionswissenschaft zur 
Etablierung eines religionskundlichen Religionsunterrichts als erstaunlich fortschrittlich lesen 
lässt (Hölscher 2013), stellte sie aus Sicht des Autors einen wesentlichen Mangel zur Diskussion: 
das Fehlen einer engagierten, involvierten Innenperspektive. Es folgten Versuche einer 
typologischen Gruppierung der verschiedenen Auszubildenden im Hinblick auf ihre affirmative 
bis ablehnende Haltung gegenüber der Religion. Der kurze Beitrag schloss mit einem Plädoyer für 
eine stärkere Berücksichtigung der benannten Probleme in der Ausbildung angehender 
Religionslehrkräfte. Ob es sich bei den beschriebenen Fällen um „echten Unglauben“ handelte, 
thematisierte dieser Beitrag allerdings nicht. 

Der darauffolgende Vortrag von Studienrat Dr. Alfred Römer diskutierte materialreich anhand 
von Fallbeispielen den „Verlust des Kinderglaubens“ (Römer 1933). Auch er begann mit einer 
Beschreibung der „Probleme“, wenn sich „die religiöse Unterweisung nur auf Übermittlung von 
religionskundlichen, insbesondere religionsgeschichtlichen Stoffen beschränkt.“ (Römer 1933: 



 193 

20) Nach einigen entwicklungspsychologischen Ausführungen beschrieb der Autor dann die 
Phase, wo „auch der religiös erzogene junge Mensch beim Selbständigwerden sehr oft irgendwie 
Fühlung mit der atheistischen Zeitströmung gewann. Die letzten Jahrzehnte bewiesen das 
fortgesetzt.“ (Römer 1933: 23) Von dieser „atheistischen Zeitströmung“ ist dann noch mehrmals, 
jedoch ohne Konkretisierung, die Rede. Stets wird sie jedoch als etwas Äußerliches beschrieben, 
das sich verändern kann und wird. Römer sprach an dieser Stelle vage von einer neuen Wendung 
zur Religion in Gestalt einer „völkischen Sonderart der Religiosität“ – die aber „dem christlichen 
Gut zurzeit nicht gefährlich“ werden würde (Römer 1933: 23-24). Weiter konkretisiert wird dieser 
Gedanke an dieser Stelle nicht. Auch blieb Römer letztlich eine klare Auskunft zum 
Vorhandensein „echten Unglaubens“ schuldig. Stattdessen zielten seine durchweg 
apologetischen Argumentationen auf eine Revitalisierung des christlichen Glaubens unter 
Kindern und Jugendlichen.  

Von Prof. Carl Schneider aus Riga stammte der darauffolgende Beitrag, der sich auf Grundlage 
einzelner Fallbeispiele mit den Widerständen von Studierenden gegen das Religiöse befasste. 
Auch hier ist die Argumentation letztlich apologetisch – sie beschreibt verschiedene Maßnahmen, 
mit deren Hilfe eine Rückkehr religionsferner Studierender erreicht werden könnte. Nur wenn 
das Christentum wieder gestaltend in die Welt eingreife, könne dies geschehen (Schneider 1933: 
54). 

Prof. Henri Clavier aus Montpellier sprach in seinem Vortrag über die Verantwortlichkeit der 
Gläubigen für die Bildung des Unglaubenskomplexes. Er stellte die These auf, dass Unglaube bei 
Jugendlichen häufig die Schuld der Erwachsenen sei, die den Jugendlichen den Glauben falsch 
vermittelten. Weiter unterschied er fünf verschiedene Typen des Unglaubenskomplexes, die er 
jeweils an Fallbeispielen demonstrierte. Generell vertrat er die Auffassung, dass es sich beim 
Unglauben nicht um „ein Elementarfaktum von homogener Struktur und von einer einzigen 
Wurzel ausgehend“ handle, sondern um „ein Vielfältiges, von mannigfacher 
Zusammengesetztheit, von heterogener Bildung und mehrfacher Verursachung“ (Clavier 1933: 
66-67). Vor allem die Tatsache, dass Clavier nach den „Schuldigen“ fragte, die für den 
verursachten Unglauben verantwortlich seien, lässt deutlich werden, dass auch er sich in einem 
normativen Diskurs bewegte, der den Unglauben gegenüber dem Glauben explizit 
abqualifizierte. Die Argumentation Claviers wurde Gegenstand von Kritik in der Aussprache. So 
kritisierte etwa Prof. A. Boutinaud aus Paris: „So sehr ich Prof. Clavier für seine Darlegungen 
danke, so scheint mir gerade hier die Gefahr einer Vermengung von Moral, Psychologie, 
Theologie und Metaphysik besonders hervorgetreten zu sein.“ (Beth 1933: 83) Zusätzlich hob 
Boutinaud den Mangel an empirischer Fundierung der geführten Argumentation hervor. 

Prof. Georges Berguer aus Genf hielt einen Vortrag zur Frage nach dem Heilsgedanken in der 
Gegenwart, der auf einer Umfrage unter Studierenden eines Kurses zur Religionspsychologie in 
Genf basierte. Die Umfrage hatte das Ziel, zu ermitteln, ob und in welcher Form der 
„Heilsgedanke“ überhaupt noch Relevanz für die Befragten hätte. Auch Berguers Vortrag blieb 
dabei apologetisch. Er ging schon in der Formulierung der Fragen an seine Proband*innen davon 



 194 

aus, dass explizit christliches Vokabular Widerstände auslösen würde. Daher waren die ersten 
Fragen auch ganz allgemein gefasst: „1. Erwarten Sie etwas vom Leben? 2. Meinen Sie, daß es 
von Ihnen abhängt, Ihrem persönlichen Leben einen Sinn zu geben? 3. Wie bezeichnen Sie Ihr 
eigenes Ideal? Ist es rein persönlich? oder sozial? oder politisch? oder ästhetisch? oder 
moralisch? oder religiös?“ (Berguer 1933: 88) Die Ergebnisse der Befragung waren für Berguer 
erschreckend: Die Art, wie die Befragten geantwortet hätten, 

[…] enthüllte uns nicht sowohl eine Entfremdung vom christlichen Heile als 
solchem, als vielmehr eine unselige Abwesenheit dessen, was man den ‚Sinn 

für das Heil schlechtweg‘ nennen könnte, eine Leere, eine Gefühlsarmut für das 
menschliche Elend, kurz gesagt, eine Selbstzufriedenheit und eine Befriedigung mit 
den Dingen, welche jeder höheren Bestrebung die Flügel beschneidet. (Berguer 
1933: 88-89)  

Tiefere Bezüge zum Heilsgedanken meinte Berguer dann lediglich bei jenen Befragten zu sehen, 
die ausgesprochene Christen mit Bezug zur Kirche seien. Daraus leitete er das Bestehen eines 
tiefen Grabens ab zwischen der Gruppe der aus seiner Sicht wenigen christlich Geprägten und  

[…] der Gemeinschaft der Menschen, die sich außerhalb der Kirche hält oder 
an ihren Grenzbezirken lebt. Nicht nur, daß die Worte, welche die einen 

anwenden, von den anderen nicht verstanden werden, sondern sie sind für sie aller 
Realität entleert; sie haben jeden Inhalt und jede Kraft verloren. Sie empfinden nicht 
einmal mehr, daß diese Worte für sie keine Bedeutung haben; sie sind sich nicht 
mehr bewußt, daß da etwas zu verstehen ist. (Berguer 1933: 93)  

Berguer diagnostizierte der Mehrheit der Befragten somit die vollkommene religiöse Indifferenz. 
Den Grund dafür sah auch er in einer bestimmten Form des herrschenden Denkens, namentlich 
im Determinismus (Berguer 1933: 94). In der darauffolgenden Aussprache bekam Berguer viel 
Zustimmung für seine Beobachtungen. Unter anderem verwies seine Zuhörerschaft auf ähnliche 
und noch umfangreichere Studien – vor allem die von Paul Piechowski zum „proletarischen 
Glauben“ (Piechowski 1927), womit dann auch der politische Aspekt des Themenkomplexes 
angesprochen war. Kritisch äußerte sich dem gegenüber Marianne Beth, die vor allem in den zu 
seiner Datenerhebung benutzten Begrifflichkeiten ein Problem sah. Diese seien der 
„Kirchensprache“ immer noch zu viel zu nah gewesen und hätten die Ergebnisse damit verzerrt. 
„Ich glaube, daß die meisten Persönlichkeiten, welche Prof. Berguer geantwortet haben, kaum 
solche sein werden, die kein Ziel haben, sondern solche, die etwas aus ihrem Leben machen 
möchten.“ (Beth 1933: 97) Nichtsdestotrotz ging Marianne Beth selbst sehr wohl in ihrem Beitrag 
auf dem Kongress von der Möglichkeit eines grundlegenden Unglaubens aus (Beth 1935). Sie 
nannte ihn im Unterschied zum nur „phänomenalen“ Unglauben den „fundamentalen“ und 
beschrieb ihn als „eine Ausfallserscheinung psychischer Anlagen“ (Beth 1935: 221) und somit, wie 
schon die anderen, als defizitär. 



 195 

Der letzte im Tagungsband abgedruckte Beitrag stammt von Prof. Johannes Lindworsky aus Prag. 
Er setzte sich dort – anstatt von Unglauben zu sprechen – mit Glaubenszweifeln bzw. 
Glaubensschwierigkeiten auseinander und vertrat dabei unter anderem die These, dass „gewisse 
religionspsychologische Erscheinungen nur vom konfessionellen Standpunkte aus richtig 
erforscht werden“ (Lindworsky 1933: 100) könnten. Die Ausführungen enden unverhältnismäßig 
abrupt, und anders als bei den anderen Beiträgen ist hier auch keine Aussprache mehr mit 
abgedruckt. Fast legt sich der Eindruck nahe, der Tagungsband sei in höchster Eile abgeschlossen 
und zum Druck gegeben worden. Weitere prominente Beiträge auf der Tagung, etwa der von 
Oskar Pfister zu den Arten des Unglaubens in psychoanalytischer Deutung (Pfister 1935), der von 
Kristian Schjelderup aus Bergen zu Mutterreligion und Vaterreligion auf psychoanalytischer 
Grundlage (Schjelderup/Schjelderup 1932) oder auch der von Karl Beth selbst (Beth 1931b, 
1931c) sind, wie erwähnt, später und andernorts erschienen. Die Diskussion zu diesen Beiträgen 
ist leider nicht dokumentiert. Zusammenfassend stellte Karl Beth zur Tagung fest,  

[…] daß auf dem Gebiete der Religionspsychologie eine so weite Annäherung der 
Methoden, Wissenschaftszweige und Konfessionen zu verzeichnen ist, daß das 

Zusammengehörige das Trennende bei weitem überwiegt. Selbstverständlich kam zum 
Ausdruck, daß die Einstellung zu gewissen Grundbegriffen in den Konfessionen sehr 
verschieden ist. Es wurde aber auch deutlich, daß gerade mit Hilfe der 
religionspsychologischen Arbeit diese Verschiedenheit so präzisiert werden kann, daß 
die eigentümlichen Betätigungen der psychischen Funktionen in der Religiösität 
nunmehr infolge des Vergleichs der seelischen und verstandesmäßigen Bedingtheiten 
in klarem Lichte erscheinen. (Beth 1931a) 

Zusammenfassende Beobachtungen zum Kongress in Wien 
In einer religionswissenschaftlich perspektivierten Außenwahrnehmung der Diskussionen des 
Kongresses muss das Resümee anders als bei Karl Beth ausfallen: Denn die Argumentation der 
Vortragenden blieb durchweg christlich-apologetisch verhaftet. Nicht nur ging es um die 
empirische Erforschung und Beschreibung der Formen dieses Unglaubens anhand von Fällen, 
sondern auch um die Frage, wie dieser Unglaube zu vermeiden oder pädagogisch zu überwinden 
sei. Vermutlich ist das auch der Grund für die Bemerkung von Dr. Otto Nahrhaft, von dem der 
Tagungsbericht in der Zeitschrift für Religionspsychologie von 1931 stammt:  

Ein Hauptergebnis des Kongresses scheint mir aber zu sein, daß die 
Religionspsychologie heute in den breitesten Schichten der Theologen, 

Philosophen, Mediziner, Pädagogen sich völliger Anerkennung erfreut. Verschwunden 
ist das Schreckgespenst des Psychologismus. Man hat jetzt allgemein eingesehen, daß 
eine streng methodisch arbeitende Religionspsychologie der Ermittelung von 
Wirklichkeit und Wahrheit auf seelischem Gebiete nur heilsam sein kann. (Nahrhaft 
1931: 109) 



 196 

Die Einschätzung entspricht dem, was weiter oben bereits zur Integration der 
Religionspsychologie in das Vorhaben der Religionsphänomenologie gesagt worden ist: Sie wurde 
ihrer psychologistischen Tendenzen entkleidet und so für verschiedene religionsapologetische 
Ansätze passend gemacht. Die Vorträge machen dabei auch deutlich, dass die Fälle hier eine 
andere Funktion bekamen: Sie dienten lediglich der Demonstration und Untermauerung bereits 
feststehender Annahmen über den als bedauerlich wahrgenommenen Zustand der Religion zu 
dieser Zeit (wobei hier stets die christliche Religion gemeint war). 

5. Zusammenfassung und Ausblick 
Die entstehende Religionspsychologie hat seit ihrem Beginn in einem Spannungsfeld gestanden: 
Insbesondere von einigen amerikanischen Vertretern war ihr eine psychologistische Tendenz mit 
in die Wiege gelegt worden – die Arbeit von James H. Leuba wurde hier als paradigmatisch 
vorgestellt. Sie bildete den Prototyp einer Form des religionspsychologischen Forschens, das aus 
einem religionskritischen Geist heraus betrieben wurde. In der deutschsprachigen Rezeption fand 
man dem gegenüber – zumindest innerhalb der Religionspsychologie im engeren Sinne – 
vorwiegend die religionsapologetisch verwertbaren Ansätze aus den USA, etwa den von William 
James, anschlussfähig. Andere reduktionistisch ausgerichtete Ansätze – allen voran der von 
Sigmund Freud – fanden zumindest im Diskurs der deutschsprachigen Religionspsychologie keine 
oder nur religionsapologetisch uminterpretiert (vgl. Oskar Pfister) Berücksichtigung. Dies hat sich 
auch später nicht geändert, eine religionswissenschaftliche Rezeption Freuds bleibt aus (Zinser 
2010).  

In allen hier diskutierten Beispielen war es dabei jeweils der Fall, auf dessen Grundlage die 
Analysen zu stehen hatten. Denn wie auch immer man die Religionspsychologie betrieb: Sollte 
sie nicht wieder zur Theologie oder zur Philosophie werden, hatte sie eine empirische Grundlage 
nötig. Mit Fällen arbeiteten also nicht nur die experimentell, sondern auch die verstehend 
ausgerichteten Ansätze. Allerdings war der Fokus sehr verschieden: Während sich die einen für 
die Sammlung und den Vergleich von möglichst vielen Einzelfällen zur Ermittlung von 
Durchschnittsreligiosität interessierten, versuchten die anderen in der Auseinandersetzung mit 
außergewöhnlichen Fällen, religiösen Genies o.ä. eine Idealform von Religion herauszu-
präparieren. Die Methoden waren dabei sehr verschieden, was sich mit den eingangs gemachten 
Bemerkungen zur Fallgeschichte als Genre generell deckt: Denn das Schreiben in Fällen war auch 
innerhalb des religionspsychologischen Diskurses eine sich sehr unterschiedlich ausgestaltende 
Praxis: Während manche sich dazu der experimentellen Forschung am Menschen bedienten, 
nutzten andere vor allem die Methode des Fragebogens. Wieder andere bezogen sich auf längere 
autobiografische Texte, die gar nicht im Zuge ihrer Forschung entstanden waren. Gemeinsam ist 
allen lediglich die Tatsache, dass sie sich für ihre Forschungen auf das als religiös verstandene 
menschliche Individuum bezogen.  

Die Tagung in Wien war die letzte internationale religionspsychologische Tagung vor der 
nationalsozialistischen Machtübernahme. Insofern kann in den dortigen Debatten mit gutem 



 197 

Grund auch ein zumindest vorläufiger Endpunkt für diese Sorte des Religionsdiskurses gesehen 
werden: Religion sollte wieder als irreduzibles Faktum etabliert werden – und das auch und 
gerade in einer Zeit, die von den Vortragenden als besonders religionslos diagnostiziert worden 
war. Trotzdem beabsichtigte man zugleich, die Analysen auf dem Boden der Empirie stehend 
anzustellen und betonte dies auch immer wieder als wesentliche Grundlage der 
religionspsychologischen Forschung.  

Wie lassen sich die gemachten Beobachtungen nun in die umfassendere Forschung zur 
Verwissenschaftlichung von Religion einfügen? Es ist sinnvoll, an dieser Stelle auf Lucian 
Hölschers Beobachtungen zur Geschichte des Religionskonzepts zu rekurrieren, wenn er schreibt:  

Thus, looking back through its history, the concept of religion reveals its 
contradictory nature in changing constellations. It was used as a generic concept 

of universal applicability in the seventeenth and eighteenth centuries, at a time when 
large parts of the enlightened public in Western Europe were eager to reduce its impact 
to a limited province of human life. Later, in the nineteenth century, the concept entered 
into fierce competition with secular ideologies, which denied the existence of any 
substance in religion altogether. Finally, in the twentieth century religion became a 
concept, which entailed affirmation and denial of the existence of its object at the same 
time. (Hölscher 2015: 75)  

Man könnte also die beschriebenen Debatten als – wenn auch zeitlich etwas nach hinten 
verschoben – nahezu paradigmatisch für die von Hölscher beschriebenen Entwicklungen sehen. 
Die Provinz des menschlichen Lebens, in dem die Religionspsychologie die Religion hauptsächlich 
wirksam sah, war die menschliche Psyche. Dies steht dabei auch im Kontext einer schon 
wesentlich weiter zurückreichenden Fokussierung auf das religiöse Individuum, als deren 
bedeutendste Prägefigur zumeist Friedrich D. E. Schleiermacher hervorgehoben wird (Mohn 
2012). Als dessen wichtigster Multiplikator im religionspsychologischen Diskurs kann wiederum 
Wilhelm Dilthey gesehen werden, der sich intensiv mit Schleiermachers Biografie und Werk 
beschäftigte und dazu extensiv publizierte (Dilthey 1858-1863, 1870). In der weiteren 
Entwicklung des Diskurses nach 1900 trat dann genau jenes Ringen mit Denkformen ein, die in 
den hier beschriebenen Debatten etwa in Form des psychologistischen Ansatzes von Leuba, den 
psychiatrischen Deutungen des Falles Konnersreuth als reine Hysterie oder auch in den 
Diagnosen zu einer „atheistischen Zeitströmung“ in den Forschungen zum Unglauben zum 
Ausdruck kam. Dem stellte man schließlich ein Verständnis von Religion entgegen, das zwar stark 
durch christlich-apologetische Interessen geprägt war, aber trotzdem genau jene 
Widersprüchlichkeiten in sich trug, von denen auch Hölscher spricht:  

Thus was charted the path of scientific investigation of the belief in God in the 
nineteenth century. Theologians no longer presupposed the real existence of a 

transcendent God, but instead looked for empirical evidence giving form to the 
existence of a religious consciousness or sensibility. (Hölscher 2015: 77)  



 198 

Die religionspsychologische Rede von Religion auf Grundlage von Fallgeschichten blieb dabei 
stets in Widersprüchlichkeiten verstrickt: Einerseits galt es, die Grenzen des empirisch 
Beschreibbaren einzuhalten und lediglich von der „menschlichen Seite“ der Religion zu sprechen. 
Andererseits funktionierte die Rede von der Religion zumindest für den hier beschriebenen 
Diskurs auch nicht vollständig ohne Gott (wie das etwa bei Leuba der Fall war). Der Bezug auf die 
Transzendenz fand stattdessen in uneindeutigen Formulierungen wie beispielsweise der 
Wunderles im Falle Konnersreuth Niederschlag: „Auf der anderen Seite ist aber noch viel weniger 
bewiesen oder streng beweisbar, daß die Vorgänge nur natürlich sind. Letzteres muß jenen 
gegenüber ausdrücklich betont werden, die da meinen, die bloße Natürlichkeit bewiesen zu 
haben.“ (Mager/Wunderle 1931: 29) Ähnlich liest sich dies auch bei Karl Beth, der vom 
Transzendenten als einem unkontrollierbaren „Reiz“ sprach, der auf die religiösen Menschen 
wirke: Denn das Problem sei bei der Erforschung von Religion, dass „ […] der objektive Faktor, die 
auf den Menschen zur Auslösung der religiösen Empfindung einwirkende Macht (der „Reiz“), sich 
wie kein anderer Faktor menschlicher Beeinflussung entzieht.“ (Beth 1933: 7) 

Vor allem der große Kongress in Wien war Ausdruck der Bestrebungen, Religion – nach ihrer 
drohenden Reduzierung auf rein psychologische Parameter – als irreduzibles Faktum zu 
reetablieren. Dies war dann auch für jene Religionsphänomenologen wesentlich, die die 
religionspsychologischen Forschungen in diesem Sinne aufgriffen und in ihre Ansätze 
integrierten.  

Literaturverzeichnis 
Albrecht, Andrea / Lutz Danneberg / Ralf Klausnitzer / Kristina Mateescu, Hg. 2022. Internationale 

Wissenschaftskommunikation und Nationalsozialismus: Akademischer Austausch, 
Konferenzen und Reisen in Geistes- und Kulturwissenschaften 1933 bis 1945. Berlin: De 
Gruyter.  

Ankele, Monika. 2009. Alltag und Aneignung in Psychiatrien um 1900: Selbstzeugnisse von Frauen 
aus der Sammlung Prinzhorn. Wien: Böhlau. 

Bauke, Hermann. 1912. „Aufgabe und Methode der Religionspsychologie.“ Zeitschrift für 
Religionspsychologie 5, 97-104.  

Bawarshi, Anis S. / Mary Jo Reiff. 2010. Genre. An Introduction to History, Theory, Research and 
Pedagogy. Indiana: Parlow Press. 

Berguer, Georges. 1933. „Der Heilsgedanke in der Gegenwart. Folgen seiner Unbestimmtheit für 
die Gestaltung des christlichen Glaubens.“ In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des 
Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen 
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur 
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 85-98.  

Bergunder, Michael. 2011. „Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum 
Gegenstand der Religionswissenschaft.“ Zeitschrift für Religionswissenschaft 19, 3-55.  



 199 

Beth, Karl. 1914. Religion und Magie bei den Naturvölkern: Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur 
Frage nach den Anfängen der Religion. Leipzig: B. G. Teubner.  

Beth, Karl. 1920. Einführung in die vergleichende Religionsgeschichte. Leipzig: B. G. Teubner. 

Beth, Karl. 1926. Die Aufgaben der Religionspsychologie. Wien: Braumüller. 

Beth, Karl. 1927. Die Frömmigkeit der Mystik und des Glaubens. Berlin: B. G. Teubner. 

Beth, Karl. 1930. „Aufgabe und Methode der Religionspsychologie.“ Zeitschrift für 
Religionspsychologie 3 (1), 5-9. 

Beth, Karl. 1931a. „Der Erste Internationale Religionspsychologische Kongreß.“ Theologische 
Blätter 41, 190-196. 

Beth, Karl. 1931b. „Religion als Metabiontik. I. Der Fall R. Sch.“ Zeitschrift für Religionspsychologie 
(Beiträge zur religiösen Seelenforschung und Seelenführung) 4, 25-37. 

Beth, Karl. 1931c. „Religion als Metabiontik. II. Madeleine Sémer.“ Zeitschrift für 
Religionspsychologie (Beiträge zur religiösen Seelenforschung und Seelenführung) 4, 145-
156. 

Beth, Karl, Hg. 1933. Glaube und Unglaube. Verhandlungen des Ersten Internationalen 
Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen Religionspsychologischen 
Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur Jugendlichen-Psychologie. 
Dresden: C. L. Ungelenk. 

Beth, Marianne. 1935. „Unglaube als Ausfallserscheinung.“ Zeitschrift für Religionspsychologie 8, 
208-225. 

Brändli, Sibylle / Barbara Lüthi / Gregor Spuhler. 2009. „‚Fälle‘ in der Geschichte von Medizin, 
Psychiatrie und Psychologie im 19. und 20. Jahrhundert.“ In Zum Fall machen, zum Fall 
werden: Wissensproduktion und Patientenerfahrung in Medizin und Psychiatrie des 19. 
und 20. Jahrhunderts, hg. von Sibylle Brändli / Barbara Lüthi / Gregor Spuhler. Frankfurt 
am Main: Campus Verlag, 7-29.  

Brink, Cornelia. 2002. „‚Nicht mehr normal und noch nicht geisteskrank...‘ Über 
psychopathologische Fälle im Kaiserreich.“ WerkstattGeschichte 33, 22-44. 

Clavier, Henri. 1933. „Die Verantwortlichkeit der Gläubigen für die Bildung des 
Unglaubenskomplexes.“ In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des Ersten 
Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen 
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur 
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 66-83.  

Dailey, Abram H. 1894. Mollie Fancher, The Brooklyn Enigma. An Authentic Statement of Facts in 
the Life of Mary J. Fancher, The Psychological Marvel of the Nineteenth Century. 
Unimpeachable Testimony of Many Witnesses. Brooklyn: Eagle Book Printing.  



 200 

Dilthey, Wilhelm, Hg. 1858-1863. Aus Schleiermacher’s Leben. In Briefen. Berlin: Reimer. 

Dilthey, Wilhelm. 1870. Leben Schleiermachers. Erster Band. Berlin: Reimer. 

Dilthey, Wilhelm. 1883. Einleitung in die Geisteswissenschaften. Leipzig: Duncker & Humblot. 

Dilthey, Wilhelm. 1894. „Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie.“ 
Sitzungsberichte der königlich preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 
7. Juni 1894, Ausgabe XXVI, Sitzung der philosophisch-historischen Classe. Berlin: 
Verlag der Königlichen Akademie der Wissenschaften. 

Düwell, Susanne / Nicolas Pethes. 2014. „Fall, Wissen, Repräsentation – Epistemologie und 
Darstellungsästhetik von Fallnarrativen in den Wissenschaften vom Menschen.“ In Fall – 
Fallgeschichte – Fallstudie. Theorie und Geschichte einer Wissensform, hg. von Susanne 
Düwell / Nicolas Pethes. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 9-33. 

Düwell, Susanne. 2019. „Denn nur das Einzelne ist wirklich“: Pädagogische, psychologische und 
kriminalpsychologische Fallsammlungen in Zeitschriften um 1800. Freiburg / Berlin / 
Wien: Rombach Verlag.  

Engel, Gisela / Susanne Scholz / Johannes Süßmann, Hg. 2007. Fallstudien: Theorie – Geschichte 
– Methode. Berlin: Trafo.  

Flournoy, Téodore. 1900. Des Indes à la planète Mars; étude sur un cas de somnambulisme avec 
glossolalie. Paris: F. Alcan. 

Foucault, Michel. 1992 [1977]. Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, übers. von 
Walter Seitter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Fuchs, Eckhart. 1996. „Wissenschaft, Kongreßbewegungen und Weltausstellungen: Zu den 
Anfängen der Wissenschaftsinternationale vor dem Ersten Weltkrieg.“ Comparativ 6 
(5/6), 156-177. 

Gerlich, Fritz. 1929. Die stigmatisierte Therese Neumann von Konnersreuth. Erster Teil, Die 
Lebensgeschichte der Therese Neumann. München: Kösel & Pustet. 

Gerlich, Fritz. 1931. Der Kampf um die Glaubwürdigkeit der Therese Neumann. Eine 
Auseinandersetzung mit den Professoren Wunderle und Mager. München: Naturverlag. 

Gerlich, Fritz. 1932. „Der Nationalsozialismus ist eine Pest!“ Der gerade Weg 4 (31), 31. Juli. 

González-Santos, Sandra / Rebecca Dimond. 2015. „Medical and Scientific Conferences as Sites 
of Sociological Interest: A Review of the Field.“ Sociology Compass 9, 235-245.  

Gripentrog, Stephanie. 2012. „Rudolf Otto im Kontext der Entstehungsgeschichte der 
Religionspsychologie“ In Rudolf Otto. Religion und Subjekt, hg. von Harald Matern / 
Thorsten Dietz. Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 155-176. 



 201 

Gripentrog, Stephanie. 2016. Anormalität und Religion: Zur Entstehung der Psychologie im 
Kontext der Europäischen Religionsgeschichte des 19. und frühen 20. Jahrhunderts 
(Diskurs Religion 12). Würzburg: Ergon. 

Hackler, Ruben / Katherina Kinzel, Hg. 2016. Paradigmatische Fälle. Konstruktion, Narration und 
Verallgemeinerung von Fall-Wissen in den Geistes- und Sozialwissenschaften. Basel: 
Schwabe.  

Hahn, Torsten / Jutta Person / Nicolas Pethes, Hg. 2002. Grenzgänge zwischen Wahn und Wissen: 
Zur Koevolution von Experiment und Paranoia 1850 - 1910. Frankfurt am Main: Campus 
Verlag. 

Hardy, Edmund. 1898. „Was Ist Religionswissenschaft?: Ein Beitrag Zur Methodik Der 
Historischen Religionsforschung.“ Archiv für Religionswissenschaft 1, 9-42. 

Heiler, Friedrich. 1921. Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religionspsychologische 
Untersuchung3. München: Reinhardt. 

Heiler, Friedrich. 1961. Erscheinungsformen und Wesen der Religion (Religionen der Menschheit 
1). Stuttgart: Kohlhammer. 

Heine, Susanne. 2005. Grundlagen der Religionspsychologie: Modelle und Methoden. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

Henning, Christian. 1998. „Zur Funktion der Religionspsychologie in der protestantischen 
Theologie um 1900.“ In Religion und Religiosität zwischen Theologie und Psychologie. Bad 
Boller Beiträge zur Religionspsychologie, hg. von Christian Henning / Christian Nestler. 
Frankfurt a.M.: Peter Lang, 27-78.  

Henning, Christian / Sebastian Murken / Erich Nestler. 2003. Einführung in die Religionspsy-
chologie. München / Wien / Zürich: Schöningh. 

Hess, Volker. 2014. „Observatio und Casus: Status und Funktion der medizinischen 
Fallgeschichte.“ In: Fall – Fallgeschichte – Fallstudie. Theorie und Geschichte einer 
Wissensform, hg. von Susanne Düwell / Nicolas Pethes. Frankfurt am Main: Campus 
Verlag, 34-59. 

Heymans, Gerard. 1927. VIIIth international congress of psychology, held at Groningen from 6 to 
11 September 1926, under the presidency of Dr. G. Heymans: proceedings and papers. 
Groningen: Noordhoff. 

Hölscher, Lucian. 2005. „Säkularisierungsängste in der neuzeitlichen Gesellschaft.“ In 
Nationalprotestantische Mentalitäten. Konturen, Entwicklungslinien und Umbrüche eines 
Weltbildes, hg. von Manfred Gailus / Hartmut Lehmann. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 133-149. 

 



 202 

Hölscher, Lucian. 2013. „The Religious and the Secular: Semantic Reconfigurations of the 
Religious Field in Germany from the Eighteenth to the Twentieth Centuries.“ In Religion 
and Secularity. Transformations and Transfers of Religious Discourses in Europe and Asia, 
hg. von Marion Eggert / Lucian Hölscher. Leiden: Brill, 45-52. 

Hölscher, Lucian. 2015. „Contradictory Concepts: An Essay on the Semantic Structure of Religious 
Discourses.” Contributions to the History of Concepts 10 (1), 69-88. 

James, William. 1902. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. New York: 
Logmans, Green & Co. 

James, William. 1907. Die religiöse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit: Materialien und Studien 
zu einer Psychologie und Pathologie des religiösen Lebens. Übersetzt von Georg 
Wobbermin. Leipzig: J.C. Hinrichs'sche Buchhandlung.  

Jewson, Nicolas D. 1976. „The disappearance of the sick man from the medical cosmology, 1770-
1879.“ Sociology 10, 225-244.  

Kerner, Justinus. 1829. Die Seherin von Prevorst. Eröffnungen über das innere Leben des Menschen 
und über das Hereinragen einer Geisterwelt in die unsere. Mitgetheilt von Justinus Kerner. 
Stuttgart: Cotta’sche Buchhandlung. 

Kinast, Erich. 1900. Beiträge zur Religionspsychologie. Erlangen: Fr. Junge. 

Koepp, Wilhelm. 1920. Einführung in das Studium der Religionspsychologie. Tübingen: J. C. B. 
Mohr. 

Koffka, Kurt / Stählin, Wilhelm. 1914. „Zur Einführung.“ Archiv Für Religionspsychologie 1, 1-9. 

Körber, Kurt 1931. „Der 1. Internationale Religionspsychologische Kongreß in Wien 1931.“ 
Internationale Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 1, 310-313. 

Körber, Kurt 1933. „Die seelische Not des jungen Religionslehrers.“ In Glaube und Unglaube. 
Verhandlungen des Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der 
Internationalen Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter 
Teil: Zur Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 13-19. 

Košenina, Alexander, Hg. 2009. Themenheft Fallgeschichten, Zeitschrift für Germanistik 2. 

Krech, Volkhard. 2001. Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religionsforschung 
in Deutschland 1871-1933. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Krüger, Oliver / Vollmer, Ulrich, Hg. 2023. Hardy 125. Sonderheft AЯGOS 2 (2).  

Krüger, Oliver. 2023. „Edmund Hardy: Religionswissenschaft als empirische Kultur- und 
Geisteswissenschaft.“ Hardy 125. Sonderheft AЯGOS 2 (2), 87-119.  

Kunert, S. 1930. „Kongreßbericht: Erster Religionspsychologischer Kongreß in Erfurt.“ Zeitschrift 
für angewandte Psychologie 37, 377-384. 



 203 

Laack, Isabel. 2021. „Wozu Postkolonialismus, Diskurstheorie und Religionsästhetik?: 
Überlegungen zu ihrem Nutzen für die religionsgeschichtliche Forschung (am Beispiel der 
Azteken).“ Zeitschrift für Religionswissenschaft 29 (2), 186-215. 

Lachmund, Jens. 1997. Der abgehorchte Körper. Zur historischen Soziologie der medizinischen 
Untersuchung. Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Leuba, James H. 1896. „A Study in the Psychology of Religious Phenomena.“ American Journal of 
Psychology 3 (VII), 309-385. 

Leuba, James H. 1912. A Psychological Study of Religion. Its Origin, Function and Future. New York: 
Macmillan Company. 

Leuba, James H. 1916. The Belief in God and Immortality: A Psychological, Anthropological and 
Statistical Study. Boston: Sherman, French & Company. 

Lindworsky, Johannes. 1933. „Denkpsychologische Faktoren bei der Entstehung und der 
Erstarkung von Glaubensschwierigkeiten.“ In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des 
Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen 
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur 
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 99-103. 

Mager, Alois / Georg Wunderle, Hg. 1931. Um Konnersreuth. Neueste religionspsychologische 
Dokumente. Würzburg: C. J. Becker Universitätsdruckerei. 

Mohn, Jürgen. 2012. „‚Die toten Schlacken des inneren Feuers‘. Schleiermachers Religionsformel, 
ihre Rezeption und die Idee einer vergleichenden Religionsforschung.“ In Christentum 
und Judentum: Akten des Internationalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in 
Halle, März 2009, hg. von Roderich Barth / Ulrich Barth / Claus-Dieter Osthövener. Berlin: 
De Gruyter, 243-266. 

Morsey, Rudolf. 2016. Fritz Gerlich (1883-1934): Ein früher Gegner Hitlers und des 
Nationalsozialismus. Paderborn: Schöningh. 

Mülder-Bach, Inka / Michael Ott, Hg. 2014. Was der Fall ist. Casus und Lapsus. Paderborn: Brill.  

Nahrhaft, Otto. 1931. „Der Erste Internationale Religionspsychologische Kongreß.“ Zeitschrift für 
Religionspsychologie 4, 97-109. 

Neumayr, Maximilian. 1947. Pater Ingbert Naab. Seher, Kämpfer, Beter. München: Schnell & 
Steiner. 

Nolte, Karen. 2009. „Vom Verschwinden der Laienperspektive aus der Krankengeschichte: 
Medizinische Fallberichte im 19. Jahrhundert.“ In Zum Fall machen, zum Fall werden. 
Wissensproduktion und Patientenerfahrung in Medizin und Psychiatrie des 19. und 20. 
Jahrhunderts, hg. von Sybille Brändli / Barbara Lüthi / Gregor Spuhler. Frankfurt am Main: 
Campus Verlag, 33-62. 



 204 

Nowak, Kurt. 1995. Die Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und 
Gesellschaft vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. München: C. H. 
Beck, 205-242. 

O’Sullivan, Michael. 2018. Disruptive Power: Catholic women, miracles and politics in modern 
Germany, 1918-1965 (German and European Studies 31). Toronto: University of Toronto 
Press.  

Oesterreich, Traugott K. 1917. Einführung in die Religionspsychologie als Grundlage für 
Religionsphilosophie und Religionsgeschichte. Berlin: Mittler.  

Pariser, Ernst. 1914. Einführung in die Religionspsychologie. Beiträge zu einer kritischen 
Methodenlehre der Religionswissenschaft. Halle: Niemeyer.  

Peterson, Dale, Hg. 1982. A Mad People’s History of Madness. Pittsburgh: University of Pittsburgh 
Press.  

Pethes, Nicolas. 2016. Literarische Fallgeschichten. Zur Poetik einer epistemischen Schreibweise. 
Konstanz: Konstanz UP. 

Pfister, Oskar. 1935. „Die verschiedenen Arten des Unglaubens in psychoanalytischer 
Beleuchtung.“ Zeitschrift für Religionspsychologie 8, 20-32. 

Piechowksi, Paul. 1927. Proletarischer Glaube. Die religiöse Gedankenwelt der organisierten 
deutschen Arbeiterschaft nach sozialistischen und kommunistischen Selbstzeugnissen. 
Berlin: Furche-Verlag.  

Porter, Roy. 1985. „The Patient’s View: Doing Medical History from Below.“ Theory and society 
14 (2), 175-198. 

Putz, Christa. 2009. „Narrative Heterogenität und dominante Darstellungsweise: Zur Produktion 
von Fallnarrativen in der deutschsprachigen Sexualmedizin und Psychoanalyse, 1890-
1930.“ In Zum Fall machen, zum Fall werden. Wissensproduktion und Patientenerfahrung 
in Medizin und Psychiatrie des 19. und 20. Jahrhunderts, hg. von Sybille Brändli / Barbara 
Lüthi / Gregor Spuhler. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 92-120.  

Römer, Alfred. 1933. „Verlust des Kinderglaubens.“ In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des 
Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen 
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur 
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 20-38. 

Schjelderup, Harald / Kristian Schjelderup. 1932. Über drei Haupttypen der religiösen 
Erlebnisformen und ihre psychologische Grundlage. Berlin: De Gruyter. 

 

 



 205 

Schneider, Carl. 1933. „Die Widerstände des Studenten gegen Religiöses.“ In Glaube und 
Unglaube. Verhandlungen des Ersten Internationalen Religionspsychologischen 
Kongresses der Internationalen Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 
1931. Dritter Teil: Zur Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. 
Ungelenk, 39-57. 

Starbuck, Edwin D. 1909. Religionspsychologie. Empirische Entwicklungsstudie religiösen Bewußtseins. 
Leipzig: Klinkhardt. 

Starbuck, Edwin D. 1899. The Psychology of Religion. An empirical study of the growth of religious 
consciousness. London: W. Scott. 

Stuckrad, Kocku von. 2013. „Discursive Study of Religion: Approaches, Definitions, Implications.“ 
Method and Theory in the Study of Religion 25, 5-25. 

Stuckrad, Kocku von. 2014. The Scientification of Religion: An Historical Study of Discursive 
Change, 1800 - 2000. Berlin: De Gruyter.  

Taves, Ann. 2014. „A tale of two congresses: the psychological study of psychical, occult and 
religious phenomena, 1900-1909.“ Journal of the History of the Behavioural Sciences 50 
(4), 376-399. 

Troeltsch, Ernst. 1905. Psychologie und Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft. eine 
Untersuchung über die Bedeutung der Kantischen Religionslehre für die heutige 
Religionswissenschaft; Vortrag, gehalten auf dem International Congress of Arts and 
Sciences in St. Louis. Tübingen: J. C. B. Mohr.  

van Belzen, Jacob A. 2015. Religionspsychologie. Eine historische Analyse im Spiegel ihrer 
internationalen Gesellschaft. Heidelberg: Springer. 

Wach, Joachim. 1924. Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen 
Grundlegung. Leipzig: J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung. 

Wauer, Gerhard Anton. 1909. Studien zur Religionspsychologie. Plauen i.V.  

Wegmann, Thomas / King, Martina, Hg. 2016. Fallgeschichte(n) als Narrativ zwischen Literatur 
und Wissen. Innsbruck: university press. 

Wernet, Andreas. 2023. Hermeneutik - Kasuistik - Fallverstehen: Eine Einführung2. Stuttgart: 
Kohlhammer. 

Wielandt, Rudolf. 1910. Das Programm der Religionspsychologie. Tübingen: J. C. B. Mohr. 

Wulff, David M. 1996. Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views2. New York et al.: 
Wiley. 

Wundt, Wilhelm. 1900-1920. Völkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwicklungsgesetze von 
Sprache, Mythus und Sitte. 10 Bde. Leipzig: Engelmann. 



 206 

Zelle, Carsten, Hg. 2015. Casus. Von Hoffmanns Erzählungen zu Freuds Novellen. Eine Anthologie 
der Fachprosagattung ‚Fallerzählung‘. Hannover: Wehrhahn Verlag. 

Zinser, Hartmut. 1997. „Sigmund Freud (1856–1939).“ In Klassiker der Religionswissenschaft: Von 
Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, hg. von Axel Michaels. München: C.H. Beck, 90–
102. 

 

Über die Autorin 
Dr. Stephanie Gripentrog-Schedel ist Lektorin für Religionswissenschaft an der Christian-Albrechts-
Universität zu Kiel. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen in den Bereichen der Wissenschafts-
geschichte der Religionswissenschaft, der Auseinandersetzung mit „Anormalität“ in historisch-
diskursanalytischer Perspektive sowie den religiösen Dimensionen gegenwärtiger Therapiekulturen. 

E-Mail: s.gripentrog@email.uni-kiel.de  

Danksagung 
Auch wenn nur ein einzelner Name die Autorenschaft dieses Beitrags anzeigt, ist er am Ende doch das 
Ergebnis einer fruchtbaren Zusammenarbeit von vielen. Dieser Text durfte in einem akademischen 
Umfeld entstehen, das nicht nur für anspruchsvollen wissenschaftlichen Austausch steht, sondern 
auch für langjährige, wunderbare Freundschaften. Er ist das Ergebnis vieler Diskussionen und 
Austauschprozesse insbesondere mit Adrian Hermann, Stefan Ragaz, Lorenz Trein, Dirk Johannsen, 
David Atwood, vor allem aber Anja Kirsch und meinem „Doktorvater“ Jürgen Mohn. 

Meine Begeisterung für die Religionswissenschaft hängt wesentlich mit meinem Studium bei ihm in 
München zusammen und gleiches gilt für meinen Einstieg in die akademische Welt, als er mich 2006 
mit nach Basel nahm, um dort die Religionswissenschaft mit ihm aufzubauen. Bis in diese Zeit zurück 
reichen auch die Wurzeln der Auseinandersetzung mit der Frage nach der Verwissenschaftlichung der 
Religion, als deren Ergebnis dieser Beitrag nun gelten kann. Dabei waren mir Jürgens Freude an 
außergewöhnlichen Themen und seine uneingeschränkte Offenheit und Weite im Denken stets 
Ansporn und Vorbild. Durch ihn ist in Basel ein soziales Netzwerk entstanden, das nicht nur 
intellektuell anregend, sondern immer auch von einem freundlichen und zugleich respektvollen 
persönlichen Umgang miteinander geprägt war. Dafür bin ich ihm mehr als dankbar. Die sowohl 
akademischen als auch menschlichen Spuren, die das hinterlassen hat, sind bleibend. 

Abstract in English 
The article explores the specific role of psychological case studies for the scientification of religion, 
focusing particularly on the history of academic conferences. Beginning with foundational reflections 
on the epistemological importance of case studies and scientific conferences as sites of specific 
knowledge production, the analysis offers an illustrative glimpse into the evolving disciplinary 
discourse of psychology of religion. Specifically, the first international congresses on the psychology 
of religion held in 1930 and 1931 are examined. The analysis focuses mainly on the relevant 
conference proceedings and the significance of case studies for establishing the psychology of religion 



 207 

as an empirical science. Notably, the case study of Therese Neumann von Konnersreuth attracted 
attention, as it sparked considerable controversy not only within scientific circles but also in political 
discourse. The second congress in 1931 focused on the issue of unbelief, serving as a response to the 
perceived religious crisis of the time and once again relying on empirical research for its discussions. 
Both congresses stand for a shift in the disciplinary perspective: moving away from earlier 
“psychologistic” approaches in favor of a more apologetic stance. 

 



 
Korrespondierender Autor: Adrian Hermann, Universität Bonn. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Hermann, Adrian. 2025. „Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von 
Religion auf den Philippinen um 1900: eine Miszelle.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft Genres der 
Verwissenschaftlichung, 208-234. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8894. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Artikel leistet einen Beitrag zur Untersuchung von Prozessen der Verwissenschaftlichung von 
Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen um 1900, insbesondere in der spanischsprachigen 
kolonialen Öffentlichkeit. Im Mittelpunkt steht die exemplarische Vorstellung von religionswissen-
schaftlich bislang wenig beachteten, überwiegend in spanischer Sprache verfassten Quellen 
philippinischer Intellektueller um 1900. Diese Texte, die unterschiedliche mediale Formen und Genres 
aufweisen, dokumentieren vielfältige Verhältnisbestimmungen insbesondere von Religion und 
Wissenschaft. In einer vorläufigen Darstellung wird dieser Quellenbestand für die Diskussion um eine 
Globale Religionsgeschichte erschlossen. Vorgestellt werden Texte von Pedro Paterno und Isabelo de 
los Reyes sowie zeitgenössische Zeitschriften und deren massenmediales Umfeld. Abschließend wird 
für die Religionswissenschaft mit Blick auf medienwissenschaftliche Diskussionszusammenhänge die 
Frage aufgeworfen, wie genre- und medientheoretische Ansätze als Aspekt einer Globalen 
Religionsgeschichte zueinander ins Verhältnis gesetzt werden können. 

 

1. Die Geschichte philippinischer Säkularitäten und die Verwissen-
schaftlichung philippinischer Religion um 1900 

Ausgehend von „Säkularität“ im Sinne eines heuristisches Konzepts, das auf „distinctions and 
differentiations“ von ‚Religiösem‘ und ‚Nicht-Religiösem‘ verweist (Wohlrab-Sahr/Kleine 2021) 
und als „Spezial-Taxonomie“ für Religion fungiert (Deeg et al. 2023: 10), erschließt sich für die 
Geschichte der Philippinen eine lange Auseinandersetzung, die noch im 19. Jahrhundert als ein 
Konflikt zwischen dem „religiösen“ (meist spanischen) und dem „säkularen“ (meist 
philippinischen) römisch-katholischen Klerus zu verstehen ist (Kleine et al. 2024; siehe hierzu auch 
meine Beiträge zum fast abgeschlossenen Band 6 von Global secularity. A sourcebook).  

In der Zeit um 1900 stehen dann aber neben Unterscheidungen von „Religion“ und „Politik“ 
(Hermann 2016: 105-108) vor allem Verhältnisbestimmungen und Unterscheidungen von 
„Religion“ und „Wissenschaft“ im Zentrum der Auseinandersetzung. Während ich mich mit 
diesen Zusammenhängen bereits ausführlicher aus systematischer und theoretischer 
Perspektive befasst habe (Hermann 2024), sollen in dieser Miszelle eher vorläufige Hinweise auf 

Medien und Genres der 
Verwissenschaftlichung von Religion auf den 

Philippinen um 1900: eine Miszelle 

Adrian Hermann 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 209 

die Vielfalt der Medien und Genres gegeben werden, in denen solche Unterscheidungen 
verhandelt werden. Herausgestellt wird so aber auch die Bedeutung unterschiedlicher Prozesse 
einer Verwissenschaftlichung von Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen um 1900 in 
der spanischsprachigen „koloniale Öffentlichkeit“ (Koschorke/Hermann 2023: 190). 

Hintergrund des hier vorgelegten Beitrags sind eine Reihe von Forschungsprojekten und 
Beiträgen zu unterschiedlichen Projektkontexten, in denen ich mich über die letzten fünfzehn 
Jahre mit der Geschichte der Philippinen und insbesondere mit der Iglesia Filipina Independiente 
um 1900 sowie philippinischen Intellektuellen im 19. und frühen 20. Jahrhundert befasst habe 
(Hermann 2019).1 

2. Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von Religion auf 
den Philippinen um 1900 

Im Folgenden möchte ich das Thema der Verwissenschaftlichung von Religion anhand konkreter 
Beispielmaterialien von zwei Perspektiven aus behandeln (Medien und Genres) und dabei 
abschließend eine systematische Frage zumindest aufwerfen: das Verhältnis von 
genretheoretischen und medientheoretischen Überlegungen und seine Bedeutung für eine 
Globale Religionsgeschichte. 

Im Prinzip stelle ich im Folgenden eine Reihe von Texten oder Textbeständen kurz vor, die als 
Grundlage einer Geschichte der Verwissenschaftlichung von Religion auf den und mit Bezug auf 
die Philippinen dienen können. Dabei versuche ich vorrangig, diese außerhalb von 
Spezialist*innenkreisen wenig bekannten, in spanischer Sprache verfassten Materialien in einem 
ersten Schritt der Diskussion um die Verwissenschaftlichung von Religion und von 
Religionskonzepten wie auch der Debatte um eine Globale Religionsgeschichte (Hermann 2025: 
355-357) zugänglich zu machen. Die hier getroffene Auswahl erhebt somit keineswegs den 
Anspruch auf eine tiefgreifende und systematische Auswahl oder gar auf Vollständigkeit. 
Vielmehr möchte ich auf einen Bestand von Quellen aufmerksam machen, den ich in vielfacher 
Hinsicht für interessant halte und der erst in jüngster Zeit breitere Aufmerksamkeit erfährt 
(Anderson 2005; Mojares 2006; Bolata/Santiago 2025). In der Religionswissenschaft (auch 
international) wird er aber bislang – wie generell die Philippinen als eine „site of religion“2 – nur 
sehr eingeschränkt wahrgenommen. 

 
1  Die Projektwebseite findet sich unter: https://eap.bl.uk/project/EAP855. 
2  So der Titel eines vor längerem von der AAR mit einem Collaborative International Research Grant an Deirdre 

de la Cruz, Jayeel Cornelio und mich geförderten, aber bislang nicht abgeschlossenen Projekts („The 
Philippines as a Site of Religion: Regional Connections and Global Entanglements“), das sich mit den 
Philippinen nicht als marginalem Raum am Rande Südostasiens, sondern als Ort vielfältiger transregionaler 
und transkontinentaler Begegnungen befasst. Die Bezeichnung als „site of religion“ soll darauf verweisen, 
dass dabei nicht nur die Religionsgeschichte und religiöse Gegenwart der Philippinen in den Blick kommen, 
sondern auch die Arten und Weisen, wie vor Ort und über das Archipel hinausgehend zur Herausbildung 
moderner Religionskonzepte beigetragen wurde. 



 210 

Philippinische Wissenschaft und die (Religions-)Intellektuellen des 19. und frühen 
20. Jahrhunderts 
Autoren der hier vorgestellten Texte sind primär philippinische Intellektuelle, die ungefähr 
zwischen 1870 und 1920 agiert haben. Die meisten von ihnen werden zu den sogenannten 
ilustrados gezählt. Unter diesem Begriff versteht man Angehörige der philippinischen gebildeten 
städtischen Oberschicht, häufig mestizischer Herkunft und aus Familien stammend, die durch 
Handel, Landbesitz oder andere koloniale Wirtschaftsverbindungen zu beträchtlichem 
Wohlstand gelangt waren. Sie verfügten in der Regel über eine höhere Ausbildung, die sie oftmals 
im Ausland erworben hatten, und beherrschten mehrere Sprachen, was ihnen Zugang zu 
internationalen intellektuellen Strömungen und Netzwerken eröffnete. Vom philippinischen 
Historiker Resil B. Mojares (2006) als Brains of the Nation in ihrem zeitgenössischen Kontext 
meisterhaft porträtiert und in einen intellektuell-gesellschaftlichen Zusammenhang gestellt, 
stellen die ilustrados einen wichtigen Teil der intellektuellen Elite der noch spanischsprachigen 
kolonialen Öffentlichkeit dar, die sich auf den Philippinen selbst, aber letztlich transregional und 
transkontinental insbesondere innerhalb des spanischen Imperiums auf Basis der hier 
angesprochenen Medien und Genres etabliert hatte. 

Eine Besonderheit, die für die philippinische intellektuelle Szene im 19. und frühen 20. 
Jahrhundert von zentraler Bedeutung ist, wird von Megan C. Thomas in ihrer Studie Orientalists, 
Propagandists, and Ilustrados wie folgt herausgestellt:  

These young Filipinos drew on a set of scholarly practices – linguistics (philology), 
folklore, ethnology – that were part of European Orientalism and nineteenth-

century racial sciences and, in turn, associated with European colonial pretensions. […] 
[T]hose scholarly practices traveled outside Europe and were sometimes put to 
anticolonial ends. (Thomas 2012: 3) 

Im Gegensatz zu Indien, wo sich einheimische Intellektuelle – wie von Partha Chatterjee (1986) 
beschrieben – zunächst gegen eine Vielzahl etablierter europäischer Indologen und ein 
einschränkendes koloniales Wissensregime durchsetzen mussten, war die Situation mit Bezug 
auf die Philippinen grundlegend anders. Hier war das wissenschaftliche Interesse spanischer 
(aber oft auch anderer europäischer) Kolonialvertreter an der lokalen Kultur, Geschichte und 
Sprache zunächst vergleichsweise gering. Die ilustrados agierten in diesem Freiraum daher in 
besonderer Weise nicht nur als Rezipienten europäischen Wissens, sondern gestalteten aktiv 
wissenschaftliche Diskurse mit:  



 211 

In the case of the Philippines, however, these „European“ knowledges were 
largely absent from the colonizer’s repertoire and traveled to „the colony“ on the 

colonized’s terms. […] These Filipinos’ writings were among the first Spanish-language 
writings in these genres to treat the Philippines, and some of them were significant 
contributions to Spanish-language scholarship in these areas more generally, which 
tended to be dominated by English, French, and German authors. These young colonial 
subjects positioned themselves as modern scholars and intellectuals in a broader field in 
which their colonizers, the Spanish, often lagged behind. The intellectual practices that 
we associate with colonialism, then, were here importantly not of the colonizer before 
these colonial subjects took them up. Instead, they represented a world that [José] Rizal 
described as the „free sphere of scientific facts,“ a world that recognized no political 
boundaries or authority, but only the authority of reason and evidence. Young Filipinos 
were confident that they could travel in these scholarly worlds in part because Manila’s 
Jesuit and Dominican schools gave them both the institutional and intellectual requisites 
to do so. (Thomas 2012: 4) 

Ihr hoher Bildungsgrad und ihre Sprachkenntnisse gaben ihnen das Selbstvertrauen, sich die 
wissenschaftlichen Praktiken des 19. Jahrhunderts mit ihren spezifischen Formen und 
Charakteristika umfassend anzueignen. Am Beispiel der philippinischen Beiträge zu Debatten 
etwa in Ethnologie, Folklore, Philologie und Geschichte demonstriert die Beschäftigung mit 
denjenigen Medien und Genres, auf die ich hier hinweisen möchte, somit „both the anticolonial 
possibilities and political constraints of such scholarship.“ (Thomas 2012: 5) 

Im Folgenden sollen nun einige religionswissenschaftlich relevante und für eine globale 
Geschichte von „Religion“ und „Wissenschaft“ bedeutsame Quellen bzw. Textbestände 
vorgestellt werden (alle deutschen Fassungen der Zitate sind eigene Übersetzungen). 

El Folk-Lore filipino (1889) 
Isabelo de los Reyes (1864-1938) war einer der vielseitigsten Vertreter der ilustrados im späten 
19. und frühen 20. Jahrhundert. Aus seinem umfangreichen Werk präsentiere ich im Folgenden 
verschiedene Texte. Er agierte unter anderem als Folklorist, Journalist, Aktivist der 
Arbeiterbewegung sowie als religiöser Anführer. Geboren in Vigan, im Norden Luzons, schrieb de 
los Reyes für zahlreiche Zeitschriften, die er teilweise auch herausgab. Nachdem er 1897 nach 
Spanien ins Exil gegangen war, kehrte er 1901 auf die Philippinen zurück, engagierte sich dort in 
der Politik und war 1902 maßgeblich an der Etablierung der Iglesia Filipina Independiente 
beteiligt, einer von Rom unabhängigen, antikolonialen katholischen Bewegung (Hermann 2019; 
Mojares 2006: 253-380). 

In seinem 1889 und 1890 in Manila veröffentlichten zweibändigen Werk El Folk-Lore filipino, das 
Benedict Anderson (2005: 12) als „youthful masterwork” bezeichnet hat, widmet de los Reyes 
sich einem religionsbezogenen „emancipatory project” (Mojares 2006: 353). So stellt er 
Parallelen und Vergleiche zwischen der philippinischen Folklore, der nordischen und griechischen 



 212 

Mythologie und den Glaubensvorstellungen alter und gegenwärtiger Völker verschiedener 
Kontinente her, darunter die von ihm so bezeichneten „Hottentotten”, „Guaranos” (aus 
Paraguay), „Kalifornier”, „Römer“, „Irokesen“ und „Chinesen“ (Thomas 2012: 119). Darüber 
hinaus behauptet de los Reyes sogar, dass viele „abergläubische“ und „rückständige“ 
Glaubensvorstellungen keineswegs lokalen Ursprungs seien, sondern möglicherweise von den 
Spaniern selbst auf die Philippinen gebracht worden seien. All dies trägt, wie Mojares (2006: 354) 
argumentiert, zu einer „de-exorcization“ und „de-primitivization“ der philippinischen Gegenwart 
des 19. Jahrhunderts bei. In dieser Weise versucht de los Reyes, eine für die philippinische 
Kolonialgesellschaft grundlegende Unterscheidung zu überwinden: 

Folklore – comparative folklore – enabled him [de los Reyes] to bridge the 
deepest chasm in colonial society, which lay not between colonized and 

colonizers – they all lived in the lowlands, they were all Catholics, and they dealt with 
one another all the time. It was the abyss between all of these people and those whom 
we would today call „tribal minorities“: […] men, women and children facing a future of 
– possibly violent – assimilation, even extermination. (Anderson 2005: 17) 

Bereits in der Einleitung zu El Folk-Lore filipino lässt sich diese Perspektive erkennen, wenn sich 
de los Reyes als „Bruder der Waldleute, der Aeta, der Igorots und der Tinguians“ beschreibt (de 
los Reyes 1889: 19; Anderson 2005: 17). 

Schon für El Folk-Lore filipino war eine „religionskomparative“ Perspektive – als Teil eines 
antikolonialen, zeitgenössischen wissenschaftlichen Projekts – nicht nur sichtbar, sondern von 
zentraler Bedeutung. Mit dieser Miszelle möchte ich daher die folgende Frage aufwerfen: In 
welchen Hinsichten können Texte dieser Art, in denen sich Komparatistik und wissenschaftliche 
Praktiken des 19. Jahrhunderts mit anti-kolonialen religiösen Emanzipationsprozessen verbinden, 
für die religionswissenschaftliche Forschung (insbesondere zu Prozessen der Verwissenschaft-
lichung von Religion), als „Position und Gegenstand“ (Mohn 2009), also als Untersuchungsgegen-
stand wie auch als (Vor-)Geschichte religionswissenschaftlicher Positionierungen von Relevanz 
sein? 

La antigua civilización tagálog (1887) und El cristianismo en la antigua civilización tagalog 
(1892)  
Pedro A. Paterno (1858-1911) war ein philippinischer Politiker, Romanautor und Dichter. Im Jahr 
1885 veröffentlichte er Ninay, den ersten von einem indigenen philippinischen Autor 
geschriebenen Roman. Nachdem er vor der 1896 beginnenden Philippinischen Revolution die 
spanische Seite unterstützt hatte, gelang es ihm 1899, Präsident des „Malolos-Kongresses“ (der 
verfassungsgebenden Versammlung der Ersten Philippinischen Republik) zu werden. Während 
der amerikanischen Kolonialregierung war er Mitglied der Philippinischen Versammlung 
(Philippine Assembly). Er galt als umstritten, da er im Horizont der philippinischen Revolution oft 
als „Verräter“ und typischer elitärer „Überläufer“ angesehen wurde (Mojares 2006: 1-118). 



 213 

Im späten 19. Jahrhundert schrieb und veröffentlichte Paterno – ähnlich wie de los Reyes – 
Bücher wie La antigua civilización Tagalog (1887; Die antike Tagalog-Zivilisation; Rath 2016) und 
El cristianismo en la antigua civilización tagalog (1892, Das Christentum in der antiken Tagalog-
Zivilisation), in denen er versucht, eine vorkoloniale tagalische Hochkultur zu rekonstruieren und 
argumentiert, dass die alten Tagalen bereits vor der Ankunft der Spanier im frühen 16. 
Jahrhundert „Spaniards at heart“ gewesen seien (Schumacher 1991: 107; Morrow 2009a). Sie 
hätten die Religion des „Tagalismus” (Tagalismo) oder „Bathalismus” (Bathalismo) praktiziert. 
Letzteren Namen leitet Paterno von Bathala ab, einer vorspanischen Tagalog-Gottheit (Thomas 
2012: 76). Thomas beschreibt dies in ihrer Analyse von Paternos Schriften wie folgt: 

Arguing that pre-Hispanic Tagalog religion was neither animist, „spiritist,“ nor 
pantheist, he wrote that Bathalism was a religion on par with Catholicism, equally 

inspired by truth. He proved this by finding in Bathalism institutions, concepts, and 
figures that paralleled those of Catholicism, including the Catholic idea of God (Bathala) 
but also equivalents for Catholic saints, priests, cathedrals, heaven, hell, bishops, 
confession, friar orders, and even for the virgin mother. (Thomas 2012: 77) 

Paterno behauptet auch, dass andere große antike Zivilisationen mit dieser Tagalog-Kultur in 
Verbindung standen. So stellt er sie in den Mittelpunkt einer universellen Geschichtsschreibung, 
in der vor der spanischen Eroberung ein reger Austausch zwischen China, Indien, Ägypten, 
Persien und den Philippinen stattgefunden habe. In diesem Sinne erscheint die antike tagalische 
Zivilisation für Paterno als ein wichtiges Zentrum der Weltgeschichte (Thomas 2012: 76). 

Im Gegensatz zu den meisten damaligen (und auch heutigen) Sichtweisen auf Paternos Schriften, 
welche diese überwiegend als mangelhafte Versuche von Geschichtsschreibung interpretierten, 
ließe sich sein Werk und insbesondere La antigua civilización Tagalog aber vielleicht auch als 
Beitrag zu einem anderen Genre, als spielerische Erkundung einer fantasievollen Vision einer 
alternativen Vergangenheit verstehen. Gelesen als speculative fiction (Gill 2013) zielen Paternos 
Texte darauf ab, den Filipinos zu ermöglichen, den spanischen Katholizismus teilweise 
abzuschütteln und für sich eine historische Hochkultur zu beanspruchen, die der europäischen 
Geschichte ebenbürtig ist. In diesem Sinne spielerisch verstanden, tragen Paterno (wie auch de 
los Reyes) mit dem Schreiben einer anderen Vergangenheit zu einer utopischen, postkolonialen 
Zukunft bei und schaffen Ressourcen für antikolonialen Widerstand und Subversion (Hermann 
2026). In gewisser Weise lässt sich Paterno so in eine Geschichte ähnlicher Rekonstruk-tionen 
einordnen, die indigene Schriftsteller beispielsweise in Südamerika entwickelt haben, wie etwa 
das berühmte peruanische Werk El primer nueva crónica y buen gobierno von Felipe Guamán 
Poma de Ayala aus dem Jahr 1615, das eine ähnliche rhetorische Strategie verwendet (Adorno 
2000). 

La religión del ‚Katipúnan‘ (1899/1900)  
In der 1899 in einer ersten Fassung und 1900 in erweiterter Form erschienenen Abhandlung La 
religión del ‚Katipúnan‘ versucht des los Reyes,  



 214 

[…] die Grundlagen jener primitiven philippinisch-malaiischen Religion [zu] 
rekonstruieren, die die Inselbewohner bei der Ankunft der Spanier im 16. 

Jahrhundert bekannten, so wie ich […] die ilokanische Theogonie rekonstruiert habe, in 
einer Reihe von Artikeln, die der gelehrte österreichische Professor Herr Blumentritt 
freundlicherweise ins Deutsche übersetzt und veröffentlicht hat […]. (de los Reyes 
1899a: 8; die erwähnten Artikel sind als de los Reyes 1888 erschienen) 

Zentrum dieser Religion des „Bathalismus“ (bathalismo; de los Reyes 1900) ist die 
Schöpfergottheit „Bathala“, ein „höchster und wahrhaftiger Begriff Gottes“. Wie seine 
Rekonstruktion ebenfalls zeige, „hatten die Filipinos [bereits] eine Vorstellung von der Trinität“ 
(de los Reyes 1899a: 11-12). Veröffentlicht im selben Jahr wie seine La sensacional memoria de 
Isabelo de los Reyes sobre La Revolucion Filipina de 1896-1897 (de los Reyes 1899b), bildet die 
Frage nach den ideologischen Grundlagen der (zukünftigen) philippinischen Nation für de los 
Reyes den Hintergrund seiner Überlegungen und Traktate dieser Jahre (zu den breiteren 
Zusammenhängen siehe Mojares 2006: 313-337). 

Er stellt die „ursprüngliche philippinische Religion“ im Anschluss in einen bereiteren 
religionsgeschichtlichen Vergleichszusammenhang:  

Für die Filipinos ist jede aufrichtig bekannte Religion gut, so barbarisch sie auch 
sein mag. […] Es ist bereits erwiesen, dass die großen Religionen Christentum, 

Buddhismus, die des Konfuzius, Mohammed usw. sich im Grunde alle ähnlich sind. […] 
Alle Religionen sind im Grunde genommen dasselbe: Die Unterschiede bestehen nur in 
der Verschiedenheit der Sprachen und Systeme, die durch die spätere Trennung der 
Völker voneinander entstanden sind; aber die Religion wie auch die Moral sind 
universell. Deshalb hatten die alten Filipinos, die keine Mohammedaner waren, keine 
Schwierigkeiten, den Katholizismus anzunehmen, weil sie nicht glaubten, dadurch etwas 
zu verlieren. (de los Reyes 1899a: 18) 

Auch bereits vor der Ankunft der Spanier verfügten die Filipinos laut de los Reyes somit über ein 
komplexes religiöses System. Die revolutionäre Arbeit der Katipunan – mit dem vollen Namen 
Kataas-taasang, Kagalang-galangang Katipunan ng̃ mg̃á Anak ng̃ Bayan (Höchste und 
ehrenhafteste Gesellschaft der Landeskinder) – als Akteur nationalistischer Emanzipation sollte 
daher eine auch religiöse Emanzipation sein: 

[D]er Katipunero-Philosoph muss sich umfassend bilden, um diesem religiösen 
System seine ursprüngliche Reinheit zurückzugeben und es von historischen 

Ungenauigkeiten und Aberglauben zu befreien, denn er darf nicht vergessen, dass in alle 
Religionen Aberglauben eingeführt wurde, mit dem einige dumme oder betrügerische 
Geistliche versucht haben, ihre Gläubigen zu täuschen, so wie auch die Mönche auf den 
Philippinen gezwungen waren, tausend Wunder zu erfinden, um ihre 
götzendienerischen Lehren zu bestätigen. Man muss Religion von Aberglauben 
unterscheiden können. (de los Reyes 1900: 21) 



 215 

Ein weiteres Motiv, das bereits in der ursprünglichen Fassung des Textes von 1899 auftaucht, ist 
die Bedeutung, die de los Reyes einer Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der (Natur-) 
Wissenschaft für jede Beschäftigung mit Religion zuweist:  

Es steht außer Frage, dass wir, obwohl wir Batalha nicht sehen können, seine 
Präsenz überall und in uns selbst spüren. Da die Wissenschaften heute sehr weit 

fortgeschritten sind, wissen wir, dass die Sonne nichts anderes ist als die anderen 
Fixsterne, ein riesiger Feuerball, der das Zentrum eines Planetensystems bildet, und dass 
diese nichts anderes sind als die Erde, auf der wir leben, die ebenfalls ein Planet ist […]. 
All das wissen wir […]. (de los Reyes 1900: 48) 

Die Grundlage für das (weiter) zu entwickelnde „religiöse System“ ist somit die Naturwissenschaft 
bzw. sind deren Erkenntnisse. Er führt aus: 

Und wie geschah das Wunder der Schöpfung? Wann? Ist sie ewig wie Bathala 
selbst? Hätte Gott ohne das Universum […] existieren können? Das sind die 

großen Geheimnisse der philippinischen Religion. Überlassen wir es den 
Naturwissenschaften, die akzeptabelste Hypothese zu erforschen, um uns zu erklären, 
wie die Schöpfung stattfand. Moderne Gelehrte sagen, dass das Alter der Erde nicht 
Tausende von Jahren beträgt, wie es in der Bibel steht, sondern Millionen von Jahren; 
dass sie als Feuerball begann, vielleicht als ein Stück der Sonne […]. (de los Reyes 1900: 
50) 

Anders als bei den „Katholiken“ gehe es daher auch nicht um „dogmatische Theologie und 
Moraltheologie“, sondern um Freiheit: „Wir erkennen keinerlei Dogmen an, sondern sind 
lediglich der Meinung, dass die Wissenschaften in ihrer freien Entfaltung keinerlei 
Einschränkungen unterliegen sollten.“ (de los Reyes 1900: 56) Folgerichtig formuliert de los Reyes 
hier schon eine Position, die er später noch einmal, u.a. in seiner „Biblia filipina“ (siehe unten), 
aufgreifen wird: 

Wir erkennen kein Dogma und kein unfehlbares Buch an, und unser Evangelium 
oder unsere Bibel ist allein die Wissenschaft, die wir frei mit der Vernunft, dem 

natürlichen Licht, das Gott uns gegeben hat, studieren müssen. (de los Reyes 1900: 64) 

Insgesamt geht de los Reyes damit über Paternos Darstellungen hinaus „by constructing ‚Filipino 
Religion‘ along Deist and scientistic lines“, verbunden mit rationalistischen Argumenten, die sich 
u.a. auch auf den Kardec‘schen Spiritismus stützen (Mojares 2006: 319). 

Wie hier ebenfalls erkennbar wird, finden sich in diesen beiden von de los Reyes Schriften alle 
drei Unterscheidungen der Religion – Pluralität, Differenzierung und Purifizierung – die ich als 
Charakteristika des modernen Religionsdiskurses bezeichnet habe (Hermann 2015: 188-194; 
2024: 274-275). 

Mit diesen theologischen, religionskomparativen, religionsphilosophischen – und in gewissem 
Sinne auch (proto)religionswissenschaftlichen – Überlegungen verbindet sich darüber hinaus bei 
de los Reyes ein praktisches politisches Ansinnen: zu den philosophischen und moralischen 



 216 

Grundlagen der Gesellschaft im Horizont der philippinischen Revolution beizutragen, im 
Anschluss an die Aktivitäten der revolutionären Geheimgesellschaft der „Landeskinder“, die ein 
neues Gemeinwesen, eine „kommunistische Republik“ (de los Reyes 1900: 37) begründen wollte 
(Koschorke et al. 2018: 113). 

Philippinische Zeitschriften in Spanien zum Ende des 19. Jahrhunderts: La 
Solidaridad (1889-1895), Filipinas ante Europa (1899-1901) und ihr massenmedialer 
Kontext 
Eine Verwissenschaftlichung von Religion fand jedoch auf den Philippinen und im 
spanischsprachigen philippinenbezogenen Diskurs der Zeit nicht nur im Medium des Buchs oder 
Traktats und im Genre der wissenschaftlichen Abhandlung statt, sondern ebenso im Rahmen 
öffentlicher Auseinandersetzungen in Zeitungen und Zeitschriften, was hier ebenfalls anhand von 
zwei beispielhaften Kontexten kurz angedeutet werden soll. 

Die berühmteste Zeitschrift in diesem Zusammenhang ist sicherlich La Solidaridad, die von 1889-
1895 in Barcelona herausgegeben wurde und als Sprachrohr der philippinischen Intellektuellen 
im Spanien dieser Zeit diente (Schumacher 1997). Neben vielen anderen Akteuren schrieben 
auch Paterno und de los Reyes hier Artikel und Kommentare (u.a. auch unter Pseudonymen). So 
findet sich im Jahr 1892 eine auf zehn Ausgaben vom 15. Juni bis 15. November 1892 verteilte 
Serie unter dem Titel „El cristianismo en la antigua civilización tagalog“, die im gleichen Jahr auch 
unter diesem Titel als Büchlein von 88 Seiten in Madrid erschien (Paterno 1892a). In Aufnahme 
von Motiven seines früheren Buches stellt Paterno erneut seine Rekonstruktion der kulturellen 
und religiösen Aspekte der antiken philippinischen Zivilisation zur Diskussion. Er reagiert damit 
direkt auf eine Publikation in der Zeitschrift La España Moderna, in welcher der Bischof von 
Oviedo, Ramón Martínez Vigil (1840-1904), der zuvor viele Jahre an der Universidad de Santo 
Tomás in Manila tätig gewesen war, in drei Ausgaben von April bis Juni „La antigua civilización de 
las islas filipinas“ beschrieben hatte (die Artikel erschienen im gleichen Jahr ebenfalls in einem 
kleinen Büchlein von 38 Seiten (Martínez Vigil 1891a). Paterno schreibt, dass er sich 
„angesprochen und zur Antwort verpflichtet“ fühlt, da der „ehrwürdige Bischof“ seine Artikel 
unter einem Titel veröffentlicht habe, zu dem er selbst bereits 1887 seine „kurzen Notizen“ 
(gemeint ist La antigua civilización tagálog) vorgelegt habe. Zusätzlich zu den von Martínez Vigil 
aufzeigten „Grenzen […], innerhalb derer wir die Zivilisation der alten Philippinen einordnen 
müssen“, intendierte Paterno (1892b: 725), „einige wahre Zusammenhänge aufzuzeigen, die ihm 
vielleicht unbekannt sind“ – „nicht um eine Kontroverse anzuzetteln“, sondern „mit dem 
gebührenden Respekt“. So berichtet Paterno, dass er bereits während seines Studiums 
festgestellt habe, „dass jedes christliche Konzept ein eigenes entsprechendes tagalisches Wort 
besaß“. Später kam er dann zu der Überzeugung „als sichere und wahre Lehre zu erachten, dass 
der Buddhismus einst die luzonischen Inseln beherrschte und ihre Horizonte vom Glanz der 
ersten Strahlen des Christentums erleuchtet wurden, lange vor der Zeit der spanischen 
Eroberung“. (Paterno 1892b: 725)  



 217 

In der Folge legt Paterno noch einmal seine eigene Rekonstruktion der antiken philippinischen 
Zivilisation dar, um dann zu betonen, dass er keineswegs eine „Rückkehr der Vergangenheit 
beschwören“, sondern mit seinen Studien vielmehr mit den „Spuren der Schönheit, die in der 
fernen Vergangenheit leuchten […] die von der modernen Epoche gebotenen vermehren und 
verschönern“ möchte, „in der festen Gewissheit, sie in den Erzeugnissen des universalen 
Fortschritts zu finden, in den klaren, leuchtenden, durchsichtigen Kristallen unserer Tage“. 
(1892c: 852-853) Auch wenn der ehrwürdige Bischof über „einige Schriftsteller aus dem 
philippinischen Archipel“ kritische Worte zu Beginn seiner Artikelserie fände, welche „die Kultur 
und Zivilisation zu verteidigen, die die Bewohner dieser Inseln erreicht hatten, bevor […] Legaspi 
dort die Gesetze und die Regierung Spaniens eingeführt […] hat“ (Martínez Vigil 1891b: 86-87), 
verwahrt sich Paterno dagegen,  

[…] dass mich ein einfältiger Stolz dazu getrieben habe, die Tagalog zu 
verherrlichen, denen […] dreihundert Jahre genügten, um sich von Wilden in 

zivilisierte Christen zu verwandeln und in drei Jahrhunderten zu vollbringen, was die 
europäischen Nationen ersten Ranges nicht in tausend oder zweitausend Jahren zu 
erreichen vermochten […]. Wenn es für den Herrn Bischof […] Tadel verdient, sich 
Studien […] zu widmen, […] besonders wenn es ein Filipino ist, der forscht, arbeitet und 
sich bildet, so ist es nicht meine Schuld, im 19. Jahrhundert geboren zu sein. (Paterno 
1892c: 853) 

Auf Basis dieser seiner Studien erhebt er den Anspruch, dass seine Darlegungen sehr wohl von 
Bedeutung seien und führt aus: 

Einige haben die meine Deutungen des Namens Bathala als Ausgeburten meiner 
Fantasie angesehen, da ich, so sagen sie, in einem einfachen Wort ganze Sätze 

tiefgründiger Gedanken zu lesen versuche; doch diese Kritiker […] kennen zweifellos die 
alten orientalischen Sprachen nicht, insbesondere die tagalische Sprache, in deren 
Wurzeln die meisten Elemente der ältesten oder vielleicht sogar der ersten Worte der 
menschlichen Sprache in reiner Weise erhalten geblieben sind […]. (Paterno 1892d: 838) 

An diesem Austausch lässt sich beispielhaft erkennen, wie die Debatte um den „Bathalismus“ 
nicht nur in Büchern, sondern u.a. eben auch in Zeitungen und Zeitschriften wie La Solidaridad 
geführt wurde. Und auch in Briefen war der „Bathalismus“ Thema, wie etwa in einem Schreiben 
des späteren philippinischen Nationalhelden José Rizal an den befreundeten deutschen 
Wissenschaftler Blumentritt. Rizal sah sich außer Stande, Paternos Darlegungen über Bathala 
inhaltlich zu kommentieren und gab seinem Unverständnis Ausdruck, indem er nur eine 
geschwungene Linie zeichnete, die vermutlich Paternos Geisteszustand beschreiben sollte 
(Morrow 2009b). 

Es handelt sich auch bei diesen Texten vorrangig um Beiträge zu theologischen und religiösen 
Diskursen, aber sie finden mit Bezug auf Wissenschaft und im Rahmen einer Auseinandersetzung 
über die Wissenschaftlichkeit der unterschiedlichen, von den Akteuren vertretenen Positionen 
statt. Somit lassen sie sich im Kontext der modernen Geschichte von „religion and the authority 



 218 

of science“ (Lewis/Hammer 2010) und der Globalen Religionsgeschichte analysieren. 
Insbesondere das Medium Zeitschrift verdient hier noch eine viel stärkere Aufmerksamkeit, da 
Zeitschriften zwar als Quellen in vielen rezenten Studien zur Globalen Religionsgeschichte zitiert 
werden, sie als Medium aber von der Religionswissenschaft meist nicht explizit thematisiert 
werden (Hermann 2025; vgl. aber Krüger 2012: 222-231). 

Auch de los Reyes war bereits seit 1880 als Journalist aktiv und gab ab 1889 mit El Ilocano (bis 
1896) eines der ersten (auch) lokalsprachlichen Periodika und später eine Vielzahl weiterer 
Zeitschriften heraus. Zu diesen gehörte in seiner Zeit in Spanien um 1900 auch Filipinas ante 
Europa: Órgano defensor de aquel pueblo (1899-1901), welche das Motto trug „Gegen 
Nordamerika, nein; gegen den Imperialismus, ja, bis zum Tod!“ Auch hier wurden 
religionsbezogene Themen ausführlich verhandelt, wie beispielsweise die Frage der 
Beschlagnahmung klösterlicher Ländereien („Las propriedades de los frailes“; Filipinas ante 
Europa 1900: 145). Ebenso findet sich etwa bereits in der ersten Ausgabe vom 25. Oktober 1899 
ein Bericht über die „religiöse Frage“ („La cuestión religiosa“), in dem diese wie folgt beschrieben 
wird: 

Wir erhalten beunruhigende Nachrichten für den philippinischen Klerus. […] Aus 
London schreibt man uns außerdem, dass bald ein Gesandter des Papstes nach 

Manila reisen werde, nicht nur, um die Interessen der spanischen Mönche zu schützen, 
sondern auch, um diese durch nordamerikanische Priester zu ersetzen […]. Und was 
unternimmt der philippinische Klerus angesichts all dessen? Wir werden uns Rom 
anschließen, wenn der Vatikan philippinische Bischöfe und Pfarrer ernennt und die 
legitimen Rechte des philippinischen Klerus anerkennt und unterstützt. Sollte er 
hingegen die Ambitionen der usurpatorischen Mönche unterstützen, würden wir die 
philippinischen Priester ohne zu zögern auffordern, sich als im Schisma befindlich zu 
erklären. (Filipinas ante Europa 1899: 5) 

Der vermutlich von ihm selbst geschriebene Artikel behauptet im Anschluss, dass man de los 
Reyes den „Titel eines protestantischen Bischofs“ angeboten habe, da man mit „großer 
Genugtuung“ seine Druckschrift La religión del ‚Katipúnan‘ gelesen habe: 

Wir […] begrüßen vorbehaltlos Ihre Absicht, […] die alte Religion 
wiederzubeleben, den Aberglauben zu vertreiben und breiten Raum für 

wissenschaftliche Forschung zu eröffnen; […] [N]ach Ihrer Druckschrift zu urteilen, ist 
Ihre philippinische Religion fortschrittlicher als all diejenigen, die sich auf Tradition 
stützen, denn Ihr Kriterium besteht darin, die Tradition als eine Tatsache zu betrachten, 
die im Lichte der Vernunft frei geprüft werden muss, im Gegensatz zu den Prinzipien der 
Romanisten, nach denen die Vernunft durch die Offenbarung oder Tradition erleuchtet 
werden muss. (Filipinas ante Europa 1899: 5) 

Auch der religionsvergleichende Blick wird hier erneut zum Thema:  

 



 219 

Ich begrüße auch die Weite Ihres Urteils, wenn Sie alle Religionen für gut 
befinden, da Sie sagen, dass die Filipinos kein Problem damit haben, zu 

akzeptieren, dass Bathala sich irgendwann in Jesus verkörpert habe […] Hätten Sie 
Bedenken, Bischof zu werden, um die Filipinos zu evangelisieren? (Filipinas ante Europa 
1899: 5) 

De los Reyes antwortet auf diesen Vorschlag und die Behauptung, dass ihm der philippinische 
„Klerus in seiner Gesamtheit“ sicherlich in ein Schisma folgen würde, dass er sein Leben für die 
Verteidigung der Filipinos geben würde, dass aber zunächst der Papst klar erklären müsse, ob er 
bereit sei (zukünftig) „ausschließlich philippinische Bischöfe und Gemeindepriester zu ernennen“ 
(Filipinas ante Europa 1899: 5). 

Daneben erscheint ab dem 25. Mai 1900 eine von de los Reyes selbst verfasste fünfteilige Serie 
über die „philippinische Kirche“ („Iglesia Filipina“, bis 25. Juli 1900), die – so berichtet nach dem 
ersten Teil die nächste Ausgabe am 10. Juni 1900 – große Aufruhr und eine Anzeige gegen 
Filipinas ante Europa und ihren Herausgeber zur Folge gehabt habe. Die Artikelserie nimmt dabei 
schon Einiges vorweg, was nach 1902 unter anderem von de los Reyes auf den Philippinen 
versucht werden sollte, in die Tat umzusetzen. 

Die Zeitschriften der Iglesia Filipina Independiente und ihr massenmedialer Kontext 
auf den Philippinen um 1900 
Nach seiner Rückkehr auf die Philippinen wird de los Reyes zu einem zentralen Akteur („the final 
catalyst“, de Achutegui/Bernad 1972: 4) in der zwischen August und Oktober 1902 erfolgenden 
Gründung der Iglesia Filipina Independiente (IFI). Es handelt sich dabei um eine antikoloniale 
religiöse Emanzipationsbewegung, die in der Folge der philippinischen Revolution und aus Protest 
gegen die in ihrer Perspektive inakzeptable Behandlung der philippinischen einheimischen 
Priester den Schritt der Abspaltung von Rom vollzieht. Deren frühe Geschichte sowie die 
Bedeutung ihrer Zeitschriften für die neu gegründete Kirche habe ich an anderer Stelle 
ausführlich dargelegt, ebenso wie eine breite Auswahl von Texten aus diesen Publikationen 
zusammengestellt (Koschorke et al. 2018: 53-62; Hermann 2019; Koschorke et al. 2016: 337-
445). Hier kann es daher reichen, das Motiv der Verwissenschaftlichung von Religion(skonzepten) 
auch in diesem Quellenbestand kurz aufzurufen und ebenfalls auf den breiteren Diskussions-
kontext in der kolonialen Öffentlichkeit zu verweisen. 

So schreibt ein junger Seminarist der IFI, Alejandro Remollino in der Zeitschrift Iglesia Filipina 
Independiente: Revista Catolica am 24. Januar 1904 in einem Artikel unter dem Titel 
„Gewissensfreiheit“ („Libertad de conciencia“) wie folgt: 

[W]ir treten an, um die Reinheit der Lehren Jesu Christi und seiner Apostel 
wiederherzustellen, indem wir die monströsen Zusätze und verwegenen 

Erfindungen beseitigen, die Rom zur ursprünglichen christlichen Religion hinzugefügt 
hat. Wir respektieren die Bibel als heiliges Buch; aber wenn die Wissenschaft es schafft, 
zu beweisen, dass einige heutige Auslegungen falsch sind, wie es in vielen Fällen 



 220 

offensichtlich geschehen ist, dann ist es klar, dass diese Auslegungen berichtigt und mit 
den Ergebnissen unserer heutigen Fortschritte in Einklang gebracht werden müssen; 
aber dies bedeutet nicht, dass die Bibel veränderlich ist (denn die Wahrheit ändert sich 
nicht), sondern dass einige Auslegungen fehlerhaft sind; und zwangsläufig sind viele 
Irrtümer und Ungenauigkeiten vorgekommen, angesichts des intellektuellen Zustands, 
der geringen Bildung, der Legenden, der Vorurteile und der Eigenarten derer, die sie uns 
überliefert haben, und vor allem wegen der großen Unvollkommenheit der 
Übertragungsmittel, die man benutzt hat, da die Schrift, verhältnismäßig betrachtet, 
eine vergleichsweise moderne Errungenschaft ist. […] Aber ein wahrhaft gelehrter 
Christ, der in den Natur- und semitischen Wissenschaften bewandert ist, würde heute 
den biblischen Schöpfungsbericht weit zufriedenstellender erklären, indem er ihn mit 
den Entdeckungen der Geologie und mit den darwinistischen Theorien in Einklang 
bringt, so wie es sogar englische und schweizerische Erzbischöfe tun; […] Wenn wir 
jedoch den Gläubigen verbieten würden, sich zu bilden, indem sie die gelehrtesten 
modernen Autoren lesen, die übrigens keine Romanisten sind, dann würden die 
religiösen Wissenschaften versteinert bleiben, mitten im durch die Druckmaschinen, die 
Reisen und die täglichen Entdeckungen der Orientalisten und Bibelgelehrten 
verursachten Strudel. (Remollino 1904: 63) 

Wie auf dem spanischen Festland wurden solche Themen auch auf den Philippinen nicht nur in 
den Zeitschriften der IFI besprochen, sondern waren ebenso Gegenstand öffentlicher 
Auseinandersetzung. So etwa zwischen den Zeitschriften der IFI und der römisch-katholischen 
Zeitschrift La Estrella de Antipolo (1899-1905?). Dieser kontroverse Austausch begleitete die IFI 
seit ihrer Gründung. So veröffentlicht La Estrella de Antipolo in ihrem Supplement bereits am 8. 
November 1902 einen ausführlichen Artikel unter dem Titel „La Iglesia Cismatica Aglipayana“ 
(Estrella 1902) und bezeichnet die IFI später als „Iglesia […] cismatica protestante racionalista“ 
(19. September 1903; Estrella 1903) Die Veröffentlichung der „Constitucion“ der IFI in der ersten 
Ausgabe ihrer Zeitschrift La Verdad am 21. Januar 1903 kommentiert La Estrella de Antipolo 
bereits am 14. Februar 1903. 

Die Auseinandersetzung spitzt sich mit Bezug auf verschiedene Themen zu, zu denen zu Beginn 
des Jahres 1904 die Trinität sowie die Möglichkeit von Wundern und ihre (natur)wissen-
schaftliche Bewertung gehört. Zunächst erscheint in der Iglesia Filipina Independiente: Revista 
Catolica ein Text, der bereits eine Replik auf eine Kritik von La Estrella de Antipolo an der 
Trinitätslehre der IFI darstellt. Die IFI nehme für sich eine Orientierung am modernen Fortschritt 
in Anspruch, denn in ihr herrsche „der Geist des modernen Jahrhunderts, welches der Geist 
Gottes ist, denn nur mit dem Geist Gottes existiert und bewegt sich die Welt.“ (Fonacier 1904: 
61) Auf diesen Artikel reagiert nun La Estrella de Antipolo mit dem Vorwurf, dass die Vertreter 
der IFI „weder Philosophie noch scholastische Theologie studiert“ hätten und somit theologisch 
ungebildet seien. Dies führe sie zur „Leugnung des Geheimnisses der Allerheiligsten 
Dreifaltigkeit“. Und warum? Weil sie denken würden, 



 221 

[…] dass die Dogmen, die uns Jesus Christus und die Apostel lehrten, 
verbesserungsfähig und veränderlich seien, wie die Theorien der physikalischen 

und naturwissenschaftlichen Disziplinen, was gleichbedeutend damit ist, zu sagen, dass 
Christus und die Apostel uns Unwahrheiten und Irrtümer gelehrt hätten, denn eine 
Lehre, die geändert werden muss, war vorher nicht wahr. Und was haben die 
Fortschritte in den physikalischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen durch Edison 
und Marconi und Flammarion mit dem Geheimnis der Allerheiligsten Dreifaltigkeit und 
den übrigen katholischen Dogmen zu tun? Und selbst die modernen [Denker], die sich 
der Philosophie mit ihren Theorien und oft unbegründeten Hypothesen gewidmet 
haben: Welches Argument haben sie entkräftet, das von Philosophen und schola-
stischen Theologen zur Stützung und Bestätigung der katholischen Dogmen vorgebracht 
wird? (Estrella 1904a: 21) 

Somit sei die IFI klarerweise eine Kirche, die „anti-katholisch und anti-christlich“ sei (Estrella 
1904a: 22). 

Auf solche Vorwürfe und diese Einschätzung der modernen (Natur-)Wissenschaft reagiert 
ihrerseits die Zeitschrift der IFI nach einiger Zeit wie folgt:  

Wir danken Ihnen für Ihre Aufrichtigkeit, wenn Sie gestehen, dass das, was wir 
über die Trinität gesagt haben, „schon seit den ersten Jahrhunderten der Kirche 

von Vielen vertreten worden“ sei […]. Wir finden auch nichts dabei, zu akzeptieren, was 
Ihr sagt: dass die alten Fatalisten, Pantheisten und Materialisten in Sachen Wunder 
genauso denken wie wir, und dass Platon bereits den Kommunismus der Güter 
verkündete, den wir jetzt wünschen. All diese gute Gesellschaft von Weisen ehrt uns; 
was uns aber sehr erröten lassen würde, wäre, uns in Ihre Gesellschaft zu begeben, die 
Sie mit aller Unverfrorenheit und ohne irgendein Skrupel diese höchst geistreiche 
Behauptung aufstellen: „DIE MODERNE WISSENSCHAFT IST NICHTS WEITER ALS EINE 
REIHE VON UNBEGRÜNDETEN HYPOTHESEN“[.] Man muss entweder völlig verrückt sein 
oder jede Scham verloren haben, um in der Öffentlichkeit solche Erklärungen 
abzugeben. (Peñalosa 1904: 91) 

Diese Auseinandersetzung wird noch über einige Ausgaben weitergeführt und stellt nur einen 
von vielen Kontakten und gegenseitigen Reaktionen zwischen den Zeitschriften der IFI und 
anderen Periodika auf den Philippinen und darüber hinaus dar (Hermann 2016: 108-113). 

In gleicher Weise wird im Estrella de Antipolo ebenfalls spöttisch kommentiert, dass die Autoren 
der IFI behaupten, sich nicht nur mit den modernen Gelehrten, sondern auch mit dem 
„Spiritismus, Brahmanismus, japanischen Buddhismus, Mohammedanismus und anderen großen 
fremden Religionen“ auszukennen, ebenso wie mit „rationalistischen Autoren, wie Voltair, 
Renan, etc.“, aber keine tiefgreifende theologische Bildung besitzen würden (Estrella 1904b: 5-
6).  



 222 

Biblia filipina (1908) und La Religion Antigua de los Filipinos (1909) 
Zwei weitere etwas später entstandene Werke, für die ebenfalls de los Reyes verantwortlich ist, 
sollen abschließend erwähnt werden, wobei der Fokus auf dem ersten Text liegt, auch wenn 
dessen Komplexität hier nur angedeutet werden kann. 

Im Jahr 1908 veröffentliche de los Reyes im Kontext der Iglesia Filipina Independiente ein Buch 
unter dem Titel Biblia filipina. Primera piedra para un Génesis científico, expuesto según las 
rectificaciones de Jesús (Filipinische Bibel. Erster [Bau]Stein für eine wissenschaftliche Genesis, 
dargelegt nach Jesus; generell zu Bibelinterpretationen der IFI: Smit 2021). Dieser Text stellt in 
direkter Anknüpfung an seine früheren Werke den Versuch dar, die Philippinen in einer 
universalen Religionsgeschichte der Menschheit zu verorten. So bietet das Buch nicht nur eine 
Übersetzung biblischer Texte des Buch Genesis aus dem Hebräischen und Griechischen ins 
Spanische, sondern umfasst unter dem Titel einer „vergleichenden Mythologie“ (Mitología 
comparada) darüber hinaus Kommentare, Darstellungen und vergleichende Reflexionen zu 
zahlreichen religiösen Traditionen. Behandelt werden im Anschluss ebenfalls die „Brahmanen“, 
der „Buddhismus“, „Persien“ oder „Ägypten“ sowie weitere Kontexte im Rahmen einer 
„vergleichenden Genesis“ (Génesis comparado). 

Verbunden wird dies u.a. mit einer ausführlichen Darlegung über die „Ursprünge der Religion“ 
(Orígines de la Religión; de los Reyes 1908: 67-124), die detailliert die „Ansichten der alten und 
modernen Gelehrten“ verhandelt, die „philippinische Mythologie“ in einen vergleichenden 
Zusammenhang stellt, Themen wie „Animismus, Reinkarnation, Fetischismus und Anthropo-
morphie“ behandelt sowie den „Polytheismus“, „Dualismus“ und „Gott und die Götter“ 
adressiert. Auch die „Herkunft der verschiedenen Kulte“ wird behandelt. Zum Abschluss dieses 
Kapitels (dem dann die Übersetzung von Teilen der Genesis sowie deren Kommentierung folgt), 
stellt de los Reyes fest:  

Die Wissenschaft führt zu Gott. […] Die Religion begann in einem embryonalen 
und groben Zustand, so wie auch unser Verstand, unser Mittel, Gott zu erkennen, 

sich in einem embryonalen und groben Zustand befand, und obwohl „irrend“ […], 
erkannte der Mensch nach und nach den wahren Gott dank des Lichts der Vernunft und 
der Wissenschaft. Jeder wissenschaftliche Fortschritt stellt einen weiteren Fortschritt in 
der Erkenntnis des Ewigen dar. Offenbar hat der Herr die natürliche Vernunft und die 
Wissenschaft als unsere Führer eingesetzt, um Ihn und Seine heiligen Gesetze zu 
erkennen. Eine Religion ist daher umso achtenswerter, je wissenschaftlicher sie ist. […] 
Nur religiöse Truggebilde und eigennützige Interessen, die im Schatten alter Irrtümer 
gedeihen, können sich vor Wissenschaft und freier Vernunft fürchten. (de los Reyes 
1908: 124) 

Direkt auf diese Passage folgt erneut eine komparative Feststellung:  

 



 223 

Alle Religionen sind in ihrem gemeinsamen Ziel und in ihrem natürlichen Instinkt, 
unseren himmlischen Vater zu suchen und zu lieben, gut und heilig – mit der 

einzigen Ausnahme von Betrug und Ausbeutung. Keine Religion hat das Recht, zu 
behaupten, dass sie die Wahrheit besitze, und [so] den anderen den Irrtum 
zuzuschreiben. (de los Reyes 1908: 124) 

Der Abschnitt endet wie folgt: 

Und mit dem Geist auf Gott gerichtet, lasst uns ehrfürchtig die Genesis 
aufschlagen. […] Leite unsere unwürdige Feder, und wenn es wahr ist, dass dieses 

Buch [Genesis] von Dir inspiriert wurde, lass es in keiner Weise entweiht werden; wenn 
nicht, so verleihe uns ein wenig Licht und Deinen heiligen Geist, damit wir mit frommer 
Absicht eine andere Genesis erheben, die mehr im Einklang mit den großen 
wissenschaftlichen Fortschritten unserer Zeit steht. Amen. (de los Reyes 1908: 124) 

Der philippinische Historiker Francis A. Gealogo beschreibt de los Reyes Vorhaben in der Biblia 
filipina wie folgt: 

This theme, that of the Philippines-as-part-of-the-world, presents both the 
appreciation of delos [sic!] Reyes to the universality of belief systems and the 

place of the Philippines in this system, as well as the uniqueness of the Philippine 
communities in expressing their specific and particular religious traditions. The 
Philippine nation as a religious community, therefore, is both located/related in this 
universal world and at the same time unique in this world. (Gealogo 2011: 110) 

In dieser Weise ermöglichen seine Untersuchungen zu den lokalen indigenen Religionen de los 
Reyes eine Verortung der Philippinen im Kontext einer universalen Religionsgeschichte. 

Das Motiv einer notwendigen Vereinbarkeit von Wissenschaft und Religion wird schon auf den 
ersten Seiten der Biblia filipina in der Vorstellung ausgedrückt, dass „die Wissenschaft […] das 
heilige Buch Gottes sein sollte.“ Denn das religiöse Denken täte gut daran, sich von demjenigen 
Obskurantismus und Aberglauben zu befreien, der von der römischen Kirche und besonders den 
römisch-katholischen Mönchen auf den Philippinen repräsentiert werde. De los Reyes schreibt: 
„Nur mit Hilfe der Zivilisation, welche mit den alten Märchen nicht vereinbar ist, können wir eine 
ernsthafte Religion begründen, die dem enormen Fortschritt unseres Jahrhunderts würdig ist.“ 
(de los Reyes 1908: 5) 

In dieser Weise verortet de los Reyes die IFI und die Philippinen nicht nur in einer universalen 
Religionsgeschichte, sondern befasst sich ebenso mit einer Rekonfiguration des eigenen 
Verständnisses des Christentums auf der Basis einer spezifischen Verhältnisbestimmung von 
Wissenschaft und Religion. 

Im Jahr 1909 veröffentlichte de los Reyes dann erneut ein Buch mit dem Titel La religion antigua 
de los filipinos (Die alte Religion der Filipinos), welches größtenteils das Material aus dem 
„Ursprünge der Religion“-Kapitel der Biblia filipina aufgriff und leicht variiert erneut 
zusammenstellte (Mojares 2006: 320-322). 



 224 

3. Schluss: Globale Religionsgeschichte als Medien- und 
Genregeschichte 

Jürgen Mohn hätte in seiner wissenschaftlichen Karriere um das Jahr 2006 einmal fast den Schritt 
in die Medienwissenschaft getan (er erhielt einen Ruf an die damalige Universität Koblenz-
Landau). Stattdessen folgte er dem Ruf nach Basel und blieb in der Religionswissenschaft. Dort 
entstanden verschiedene Forschungsprojekte zu Religionskonzepten und deren 
Verwissenschaftlichung im 19. und 20. Jahrhundert, von denen sich diese Ausgabe von AЯGOS 
einen Aspekt für den Titel leiht. Es scheint mir daher passend, diese Miszelle mit einer Überlegung 
zum Verhältnis von Religionswissenschaft und Medienwissenschaft bzw. von (Globaler) 
Religionsgeschichte, Mediengeschichte, Medientheorie und Genretheorie zu beschließen. 

Aus der Sicht von Forschenden, die sich aus religionswissenschaftlicher Perspektive mit 
narratologischen und erzähltheoretischen Fragestellungen befassen, mag es gar nicht so 
überraschend sein, dass Charles Bazerman (2010: xi) im Vorwort zu der Reihe, in welcher das 
Buch Genre. An Introduction to History, Theory, Research, and Pedagogy von Anis S. Bawarshi und 
Mary Jo Reiff erschienen ist, konstatiert, „genre is at a central nexus of human sense-making“. 
Zurecht wird der Begriff daher in diesem Heft systematisch für die Religionswissenschaft 
aufgegriffen, insbesondere mit Blick auf Positionen der letzten Jahrzehnte, die Genres nicht 
primär als Klassifikationen des Bestehenden verstehen, sondern als Formen sozialen Handels, als 
kultur- und sinnproduktive Formen, die – als „both organizing and generating“ – zentral für 
menschliche Sozialität erscheinen (Bawarshi/Reiff 2010: 4; Gripentrog/Kirsch 2025). 

Andererseits scheint es mir keine Übertreibung zu sein, dass viele (wenn nicht die meisten) 
kulturwissenschaftlich Forschenden sich – insbesondere jenseits der Literaturwissenschaft, in der 
eher der Begriff der Gattung dominiert (Zymner 2010; Keckeis/Michler 2020) – vermutlich noch 
nie intensiver mit dem Begriff des Genres auseinandergesetzt haben. So erscheint Genre letztlich 
selbst in der Medienwissenschaft und Medientheorie als relativ vernachlässigt, auch wenn sich 
argumentieren ließe, dass hier – vermittelt über die Filmwissenschaft als wichtige Gründungs-
disziplin der Medienwissenschaft – Debatten über den Begriff Genre (und seine Abgrenzung als 
medienästhetischer Begriff vom Begriff des „Formats“) disziplingeschichtlich eine große 
Bedeutung hatten (Ritzer 2021: 4-6). Dennoch taucht Genre in zahlreichen Einführungen oder 
Handbüchern zu Medienwissenschaft und Medientheorie nur am Rande, eher unsystematisch, 
oder gar nicht auf (Hickethier 2010; Schröter 2014; Kloock/Spahr 2012; Ströhl 2024). 

Angesichts dieses Befunds formuliert der Medienwissenschaftler Ivo Ritzer (2021: 1) eher 
überraschend in der Einleitung zu einem neueren Band mit dem Titel Media and Genre: „Media 
cultures are decisively shaped by genre structures.“ In Anknüpfung an den Philosophen Tristan 
Garcia bestimmt er Genre dann als ein „active principle“ (Garcia 2014: 264) und verweist auf die 
grundlegende (Kultur-)Produktivität von Genres. Dies eröffnet ein Verständnis von Genre, das 
dieses als spezifische Konfiguration von Möglichkeiten und Unmöglichkeiten versteht (Ritzer 
2021: 3). Mit Garcia (2014: 263-264) gesprochen: 



 225 

In the arts, genre is the most common thing there is. Each art, in its temporal 
evolution and spatial and cultural diversity, has a generic differentiation […]. Each 

art prepares the ground of possibilities that it opens through smaller territories, limited 
by rules, codes, and figures. These territories or regions of possibility are precisely what 
we call genres. They transform the wasteland of possibility into geography.  

Als „regionalisation of possibility“ stellt Genre somit eine Fixierung, eine Beschränkung auf 
bestimmte Formen dar, die aber gleichzeitig die Aufforderung impliziert, die „Regeln“ bzw. das 
„Spiel“, welches das Genre konstituiert, (auf) zu brechen und die reine Möglichkeit anderer 
Formbildungen wieder hervortreten zu lassen (Garcia 2014: 264-265). 

In abstrakter Weise lässt sich dies auch mit Niklas Luhmanns Medium/Form-Unterscheidung 
beschreiben. Medien als lose gekoppelte Elemente sind auf Formbildungen durch strikte 
Kopplung angewiesen, mithin bedingen sich Medium und Form in genau diesem Sinne: „Ohne 
Medium keine Form und ohne Form kein Medium […].“ (Luhmann 1997: 199) Für Luhmann ist 
dies eine Grundlage seiner Kommunikationstheorie: „Kommunikationssysteme konstituieren sich 
selbst mit Hilfe der Unterscheidung von Medium und Form. […] Kommunikation ist nur […] als 
Prozessieren dieser Differenz möglich.“ (Luhmann 1997: 195) 

Auch die Medienphilosophie greift eine solche Bestimmung auf (Grampp 2008: 131-134), etwa 
in Dieter Merschs (2006: 219) „negative[r] Medientheorie“. Er argumentiert in seiner 
Auseinandersetzung mit Luhmann, dass „Medium und Form […] aus denselben Elementen 
bestehen und sich nur durch ihre relative Unordnung und relative Ordnung voneinander 
unterscheiden“ (Mersch 2006: 216-217). Somit sind „Medien und Formen nicht selbst etwas […], 
sondern sie entstehen und vergehen nur in einem permanenten Prozess des Koppelns und 
Entkoppelns, so dass sie jeweils nur in Bezug auf diesen beschreibbar erscheinen“ (Mersch 2006: 
217). Wenn Mersch dann in Anlehnung an Derrida schreibt, dass das „Medium […] das 
Generierende, die Form das Generierte“ bezeichnet, das Generierende sich aber „auf immer 
entzieht und sich allein indirekt, d.h. vermöge des Generierten und seiner Bewegungen, 
Umstellungen und Umbesetzungen als ‚Spur‘ oder Residuum lesen lässt“ (2006: 217-218),3 
erscheint es fruchtbar, dies mit den oben angesprochenen Überlegungen zum Genre als Form 
sozialen Handelns in Verbindung bringen. Denn der Zusammenhang von Medium und Form, bzw. 
die Dynamik von Ermöglichung und Entzug kommt hier wie folgt zum Tragen: 

 

 

 
3  Mit Derrida (1994) wird Genre in diesem Sinne nur als „Spur“ sichtbar (Ritzer 2021: 9), als etwas, zu dem kein 

Text je vollständig gehört. Vielmehr hat jeder Text „Teil an einer oder mehreren Gattungen, es gibt keinen 
Text ohne Gattungen, aber diese Teilhabe ist niemals Zugehörigkeit“ (Derrida 1994: 260). Zu Derridas Begriff 
der Spur siehe auch Hermann 2015: 239-244. Ich unterschlage in diesen vorläufigen Überlegungen hier und 
im Folgenden den Unterschied zwischen den deutschen Begriffen Genre und Gattung als Übersetzung für 
das französische (und englische) genre (siehe dazu auch Niehaus 2024: 178-179). 



 226 

Grundsatz aller philosophisch radikalisierten Medientheorien, dass nämlich das 
Medium das Konstituierende ist, dem als Konstituens die Rolle eines 

Transzendentals zufällt; gleichzeitig verweigert es sich jedoch seiner Determination, 
sofern es sich […] allein in jenen Bahnungen enthüllt, die es in der ununterbrochenen 
Ereignung von Kopplung und Entkopplung hinterlässt. Das Medium „ist“ nicht: Wir 
haben nur die konkreten Formen und Artikulationen, das Geschehen der Formung und 
Entformung, so dass wir es schließlich mit einer konstitutionellen „Blindheit“ oder 
Negativität zu tun bekommen, deren Dialektik dem Medialen innewohnt und der 
Dialektik von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit entspricht. (Mersch 2006: 218) 

In all dem dürfen Medien den Formen dabei „keineswegs als Vorgängiges oder Ursprünglicheres“ 
gedacht werden, sondern als „ein in sich wandelbarer Bestand an möglichen Formen [, der] sich 
ständig selbst durch Aktualisierung überarbeitet“ (Engell 2003: 54). So betont etwa auch der 
Philosoph Daniel Martin Feige, dass „ästhetische Medien“ wie der Film oder das Computerspiel 
nicht als „feststehende Möglichkeitsräume“ verstanden werden sollten, deren „Ausdrucksmö-
glichkeiten […] schon vor den Praktiken ihrer Verwendung in Produktion und Rezeption 
feststehen“ (Feige 2020: 84). Vielmehr sind ästhetische Medien „im Lichte ihrer zukünftigen 
Verwendungsweisen unbestimmt […], sodass sie mit den einzelnen ästhetischen Gegenständen 
weiterentwickelt und neubestimmt werden“ (Feige 2020: 82). Bisher bestehende Formbildun-
gen, Praktiken und Gegenstände sind für zukünftige ästhetische Ausdrucksmöglichkeiten nicht 
vollständig determinierend, sondern stellen die bisherige, „nicht homogene und nicht 
abgeschlossene Gesamtheit“ eines ästhetischen Mediums dar, dessen „Wesen“ somit „Prozess 
und Produkt und nicht primordial gegebene Norm“ ist (Feige 2020: 91). 

Wenn also Medium und Form sich gegenseitig bedingen, oder – wie man sagen könnte – 
Verwendungen von Medien immer Formbildung und damit Genres, Gattungen und Formate 
implizieren (Hickethier 2010: 150-153), hängen medientheoretische und genretheoretische 
Überlegungen untrennbar zusammen.  

In diese Richtung weist auch eine weitere zumindest für die Medienwissenschaft bedeutsame 
Bestimmung dieses Verhältnisses. So entwickelt der Philosoph Stanley Cavell in den frühen 
1980er Jahren ein Verständnis von „genre-as-medium“ (1982: 79), das Genres als „common 
inheritance“ (1981: 31) auffasst: 

The idea is that the members of a genre share the inheritance of certain 
conditions, procedures and subjects and goals of composition, and that […] each 

member of such a genre represents a study of these conditions, something I think of as 
bearing the responsibility of the inheritance. (Cavell 1981: 28) 

Für Ritzer bedeutet dies im Wesentlichen, dass „participation in a genre means participation in 
an ever-ongoing process of conversation in negotiating and making meaning“ (2021: 23). Genre 
ist somit „not dependent on a medium, in fact it is itself a medium“ und lässt sich prozessual als 
„the ongoing self-reflexive negotiation of what constitutes a genre“ verstehen (Ritzer 2021: 23). 



 227 

Auf der Grundlage der hier präsentierten Überlegungen würde ich mich der Einschätzung 
anschließen, dass sich Medienbegriff und Gattungsbegriff letztlich nicht scharf voneinander 
abgrenzen lassen (Backe 2010: 105). Auch Ritzer sieht hier eine historisch enge Beziehung, wenn 
er im Anschluss an Garcia schreibt, dass in der Moderne statt von verschiedenen „art genres“ nun 
von unterschiedlichen „media“ gesprochen werde, Genres aber weiterhin „a key role in mass 
culture“ spielen würden, „both as bodies of rules as well as formal possibilities“ (Ritzer 2021: 4). 

In ähnlicher Weise grundlegend ist in der gattungstheoretischen Debatte im Anschluss an Michail 
Bachtins Begriff der „Sprechgattungen“ diskutiert worden, inwiefern Genre für menschliches 
Sprechen konstitutiv ist. Bachtin selbst scheint eine solche Maximalposition zu beziehen, wenn 
er schreibt, dass wir „nur in bestimmten sprachlichen Gattungen [sprechen], das heißt, [dass] 
allen unseren Äußerungen […] bestimmte, relativ beständige, typische Formen des Aufbaus des 
Ganzen [eignen]“ (Bachtin 2004: 464). In Aufnahme dieser Vorstellung einer Universalität von 
Genre, wenn auch gleichzeitig einschränkend, formuliert Thomas Luckmann: 

One may think of genres as providing routinized, comprehensive selections from 
the socially constructed and transmitted codes of ‚natural‘ languages to replace 

the continuous spontaneous selections in the flow of communicative interaction. Just as 
institutions, genres are a universal element in human communication; universal in the 
sense that they are part of communicative practice in all human societies – but not in 
the sense that every process of human communication is determined by genre […]. 
(Luckmann 2009: 271) 

Nichtsdestotrotz ist auch für Luckmann das „repertoire of communicative genres […] at the core 
of the communicative dimensions of social life“ (2009: 274). Denn nur eine (in der Praxis oftmals 
unvollständige) Kenntnis von Genrekonventionen ermöglicht im Kommunikationsprozess eine 
erfolgreiche situationsbezogene Einschätzung von sozialen Statusbeziehungen, Themen und 
linguistischen Formen (Luckmann 2009: 274). 

Es gibt also gute Gründe, wie in diesem Heft geschehen, den Begriff des Genres für die 
Religionswissenschaft fruchtbar zu machen. Ich habe in dieser Miszelle in einem ersten Schritt 
versucht, die mediale Vielfalt der Texte vorzustellen, in denen sich Prozesse der 
Verwissenschaftlichung von Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen abspielen. Ebenso 
ist die Vielfalt der Genres auffällig, auf welche die philippinischen Intellektuellen in ihren 
Debattenbeiträgen zurückgreifen. 

Wenn ich an anderer Stelle argumentiert habe, dass es zu den zukünftigen Herausforderungen 
einer religionswissenschaftlichen Globalen Religionsgeschichte gehört, mediengeschichtliche 
und medientheoretische Aspekte stärker in den Blick zu nehmen (Hermann 2025: 361-362), ist 
dies angesichts der hier aufgegriffenen Forschungszusammenhänge um die Forderung nach 
einer genregeschichtlichen und genretheoretischen Reflexion zu ergänzen. Denn wie die 
verschiedenen Beiträge in diesem Heft, ebenso wie meine abschließenden Überlegungen, 
hoffentlich zeigen, sollte eine Globale Religionsgeschichte, die sich für diejenigen „Orte“ 



 228 

(Hermann/Mohn 2015) interessiert, an denen sich Religion und Religionskonzepte u.a. in 
Prozessen ihrer Verwissenschaftlichung weltweit etablieren, die enge Bezogenheit aufeinander 
von Medium und Genre zugrunde legen. Als Formen sozialer Handlung implizieren Genres 
beispielsweise, wie etwa eine detailliertere Beschäftigung mit medienwissenschaftlichen 
Beiträgen zur Genrediskussion zeigen könnte, genrespezifische „mediale Techniken der 
Involvierung“ (Neitzel 2008: 96; Beil 2010: 347-348), die in der Rezeption ein je konkret 
konstituiertes Spannungsfeld von Nähe und Distanz sowie Aktivität und Passivität eröffnen. 

Der Medienwissenschaftler Leif Weatherby vertritt in einem neuen Buch zum Thema generative 
künstliche Intelligenz die Auffassung, dass in dem Moment, in dem Sprache algorithmisch 
reproduzierbar wird (2025: 1), nicht-referentielle Aspekte von Sprache wie „linguistic iconicity, 
co-occurence, syntax, poetics, rhetoric, and ideology“ in den Vordergrund treten sollten (2025: 
13). Sein Buch versteht er als einen Beitrag zur Entwicklung einer „theory of meaning in the 
absence of intelligence“ (2025: 1) und betont, dass es sich bei „Genre“ um „[a]nother important 
nonreferential field“ handle (2025: 13), dessen analytische Bedeutung sich durch die 
kulturverändernde Kraft von Large Language Models, aber auch mit Blick auf die methodischen 
Möglichkeiten, die sich durch ihren wissenschaftlichen Einsatz ergeben könnten, stark zunehmen 
wird: „Genre might be sought deep in these machines, as a basic feature of language as such, 
rather than as a formal output benchmark, as some research attempts to do.“ (2025: 13-14) Mir 
erscheint dies als ein weiteres Argument dafür, dass die Entwicklung einer zukunftsweisenden 
„Theorie des Bedeutungsgeschehens“ (Hermann 2015: 233), welche für mich weiterhin eine 
unverzichtbare Grundlage für eine Globale Religionsgeschichte darstellt (Hermann 2024: 278-
283), eine Beschäftigung mit medien- und mit genretheoretischen Überlegungen voraussetzt. 

Literaturverzeichnis 
Adorno, Rolena. 22000. Guaman Poma. Writing and Resistance in Colonial Peru. Austin: University 

of Texas Press. 

Anderson, Benedict. 2005. Under three Flags. Anarchism and the Anti-colonial Imagination. 
London: Verso. 

Bachtin, Michail. 2004 [1978]. „Das Problem der sprachlichen Gattungen.“ Übers. von Jeannette 
Dittmar / Katharina Meng. In Die Aktualität des Verdrängten. Studien zur Geschichte der 
Sprachwissenschaft im 20. Jahrhundert, hg. von Konrad Ehlich / Katharina Meng. 
Heidelberg: Synchron, 447-484. 

Backe, Hans-Joachim. 2010. „Medialität und Gattung.“ In Handbuch Gattungstheorie, hg. von 
Rüdiger Zymner. Stuttgart: J.B. Metzler, 105-107. 

Bawarshi, Anis S. / Mary J. Reiff. 2010. Genre. An Introduction to History, Theory, Research, and 
Pedagogy. West Lafayette: Parlor Press. 



 229 

Bazerman, Charles. 2010. „Series Editor’s Preface.“ In Genre. An Introduction to History, Theory, 
Research, and Pedagogy, hg. von Bawarshi Anis S. / Mary Jo Reiff. West Lafayette: Parlor 
Press, xi-xii. 

Beil, Benjamin. 2010. „Computerspiele.“ In Handbuch Medienwissenschaft, hg. von Jens Schröter. 
Stuttgart: J.B. Metzler, 347-348. 

Bolata, Emmanuel Jayson V. / Vincent Christopher A. Santiago. 2025. “Editors’ note.” BANWAAN: 
The Philippine Journal of Folklore. Special Issue: Isabelo's Folklore, viii-xiv. 

Cavell, Stanley. 1981. Pursuits of Happiness. The Hollywood Comedy of Remarriage. Cambridge: 
Harvard University Press. 

Cavell, Stanley. 1982. „The fact of television.“ Daedalus 111 (4), 75-96. 

Chatterjee, Partha. 1986. Nationalist Thought and the Colonial World. A Derivative Discourse? 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 

de Achutegui, Pedro S. / Miguel A. Bernad. 1972. Religious Revolution in the Philippines. Vol. IV: 
The Schism of 1902. Quezon City: Ateneo de Manila University Press. 

de los Reyes, Isabelo. 1888. „Die religiösen Anschauungen der Ilocanen (Luzón).“ Mittheilungen 
der Kaiserlich-Königlichen Geographischen Gesellschaft in Wien 31, 552-375. 

de los Reyes, Isabelo. 1889. El Folk-Lore filipino. Manila: Tipo-Litografia de Chofre y C. 

de los Reyes, Isabelo. 1890. El Folk-Lore filipino. Tomo II. Manila: Imprenta de Santa Cruz. 

de los Reyes, Isabelo. 1899a. Apuntes para un ensayo de teodicea filipina. La Religión del 
„Katipunan.“ Madrid: Imprenta Palma Alta. 

de los Reyes, Isabelo. 1899b. La sensacional memoria de Isabelo de los Reyes sobre La Revolucion 
Filipina de 1896-1897. Madrid: Tip. Llt. de J. Corrales. 

de los Reyes, Isabelo. 1900. La Religión del ‚Katipunan‘. Segunda edición. Tipolit. de J. Corrales. 

de los Reyes, Isabelo. 1908. Biblia Filipina. Primer piedra para un génesis científico expuesto según 
las rectificaciones de Jesús. Barcelona: Imprenta de Antonio Virgili. 

de los Reyes, Isabelo. 1909. La religión antigua de los Filipinos. Manila: Imprenta de El 
Renacimiento. 

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 2023. „Einleitung.“ 
In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von Max 
Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 9-18. 

Derrida, Jacques. 1994. „Das Gesetz der Gattung.“ In Gestade. Wien: Passagen Verlag, 245-283. 

Engell, Lorenz. 2003. „Tasten, Wählen, Denken. Genese und Funktion einer philosophischen 
Apparatur.“ In Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines Begriffs, hg. von Stefan 
Münker / Alexander Roesler / Mike Sandbothe. Frankfurt am Main: Fischer, 53-77. 



 230 

Estrella. 1902. „La iglesia cismatica aglipayana.“ La Estrella de Antipolo 4, Suplemento 45, 177-
179. 

Estrella. 1903. „Iglesia de Aglipay cismatica protestante racionalista.“ La Estrella de Antipolo 5, 
Suplemento 38, 357-358. 

Estrella. 1904a. „¡¡¡Interesante controversia!!!“ La Estrella de Antipolo 6, Suplemento 6, 21-22.  

Estrella. 1904b. „Cosas curiosas de los aglipayanos.“ La Estrella de Antipolo 6, Suplemento 2, 5-7.  

Feige, Daniel Martin. 2020. „Was ist das Computerspiel? Bausteine eines negativen 
Essentialismus ästhetischer Medien.“ In Einspielungen. Prozesse und Situationen digitalen 
Spielens, hg. von Markus Spöhrer / Harald Waldrich. Wiesbaden: Springer, 79-93. 

Filipinas ante Europa. 1899. „La cuestión religiosa.“ Filipinas ante Europa 1 (1), 5. 

Filipinas ante Europa. 1900. „Las propriedades de los frailes.“ Filipinas ante Europa 2 (18), 145. 

Fonacier, Santiago. 1904. „Interesante controversia.“ Iglesia Filipina Independiente: Revista 
Catolica 2 (16), 61. 

Garcia, Tristan. 2014. Form and Object. A Treatise on Things. Übers. von Mark Allan Ohm / Jon 
Cogburn. Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Gealogo, Francis A. 2011. „Religion, Science, and Bayan in the Iglesia Filipina Independiente.“ In 
From Wilderness to Nation. Interrogating bayan, hg. von Damon L. Woods. Quezon City: 
Ateneo de Manila University Press, 108-121. 

Gill, Rosalind B. 2013. „The Uses of Genre and the Classification of Speculative Fiction.“ Mosaic: 
An Interdisciplinary Critical Journal 46 (2), 71-85. 

Kirsch, Anja / Stephanie Gripentrog-Schedel. 2025. „Genres der Verwissenschaftlichung: zur 
Einführung.” AЯGOS 4 (2), 29-114. 

Grampp, Sven. 2008. „There‘s a new Marshall in town. Niklas Luhmanns Medien in der 
Medienwissenschaft.“ MEDIENwissenschaft: Rezensionen | Review 25 (2), 127-137. 

Hermann, Adrian / Mohn, Jürgen, Hg. 2015. Orte der europäischen Religionsgeschichte, 
Würzburg: Ergon.  

Hermann, Adrian. 2015. Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religionsdiskurs 
und dem Problem der Differenzierung von ‚Religion‘ in buddhistischen Kontexten des 19. 
und frühen 20. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Hermann, Adrian. 2016. „Publicizing Independence: The filipino ilustrado Isabelo de los Reyes and 
the ‘Iglesia Filipina Independiente’ in a Colonial Public Sphere.“ The Journal of World 
Christianity 6 (1), 99-122. 

 

 



 231 

Hermann, Adrian. 2019. „Grenzen der Ultramontanisierung. Unabhängige katholische 
Bewegungen in Asien um 1900.“ In Weltreligion im Umbruch. Transnationale 
Perspektiven auf das Christentum in der Globalisierung, hg. von Olaf Blaschke / Francisco 
Javier Ramón Solans. Frankfurt: Campus, 451-474. 

Hermann, Adrian. 2024. “Global Translations. Conceptualizing Differentiations between ‘Religion’ 
and ‘Science’ in Thailand and the Philippines in the Nineteenth and early Twentieth 
centuries.“ In Historicizing Secular-Religious Demarcations. Interdisciplinary Contributions 
to Differentiation Theory. Sonderband der Zeitschrift für Soziologie, hg. von Monika 
Wohlrab-Sahr / Daniel Witte / Christoph Kleine. Berlin: De Gruyter, 271-300. 

Hermann, Adrian. 2025. „Globale Religionsgeschichte. Zeitschriften als Medium von ‚Religion‘ um 
1900.“ In Religionswissenschaft: Aktuelle Annäherungen, hg. von Michael Stausberg / 
Katharina Wilkens. Berlin: De Gruyter, 353-364. 

Hermann, Adrian. 2026 (forthc.). „Another Kind of Future/Past: Decolonial and Asiafuturist 
Imagination in the Philippines from the 19th Century to the Contemporary Tabletop Role-
Playing Games of #rpgsea.“ International Journal of Role-Playing. 

Hickethier, Knut. 22010 [2003]: Einführung in die Medienwissenschaft. Stuttgart: J. B. Metzler. 

Keckeis, Paul / Werner Michler, Hg. 2020. Gattungstheorie. Berlin: Suhrkamp. 

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr / Florian Zemmin / Judith Zimmermann, Hg. 2024. 
Global secularity. A sourcebook. Berlin: De Gruyter Brill. 

Kloock, Daniela / Angela Spahr. 42012 [1997]. Medientheorien. Eine Einführung. Paderborn: Fink. 

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann / E. Phuti Mogase / Ciprian Burlacioiu, Hg. 2016. Discourses 
of Indigenous-Christian Elites in Colonial Societies in Asia and Africa around 1900. A 
Documentary Sourcebook from Selected Journals. Wiesbaden: Harrassowitz. 

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann / Frieder Ludwig / Ciprian Burlacioiu, Hg. 2018. „To give 
publicity to our thoughts.“ Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und 
die Entstehung einer transregionalen indigen-christlichen Öffentlichkeit. Wiesbaden: 
Harrassowitz. 

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann. 2023. „‚Beyond their own Dwellings‘. The Emergence of a 
Transregional and Transcontinental Indigenous Christian Public Sphere in the late 
Nineteenth and early Twentieth Centuries.“ Studies in World Christianity 29 (2), 177-221. 

Lewis, James R. / Hammer, Olav, Hg. 2010. Handbook of Religion and the Authority of Science. 
Leiden: Brill. 

Luckmann, Thomas. 2009. „Observations on the structure and function of communicative 
genres.“ Semiotica 173, 267-282. 

Luhmann, Niklas. 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd. 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 



 232 

Martínez Vigil, Ramón. 1891a. La antigua civilización de las islas filipinas [o. O.: o. V.]. 

Martínez Vigil, Ramón. 1891b. „La antigua civilización de las islas filipinas.“ La España Moderna 3 
(30), 86-98. 

Mersch, Dieter. 2006. Medientheorien zur Einführung. Hamburg: Junius. 

Mohn, Jürgen. 2009. „Komparatistik als Position und Gegenstand der Religionswissenschaft. 
Anmerkungen zum religionswissenschaftlichen Vergleich anhand der Problematik einer 
Komparatistik des Zeitverständnisses im Christentum (Augustinus) und im Buddhismus 
(Dôgen).“ In Komparative Theologie. Interreligiöse Vergleiche als Weg der 
Religionstheologie, hg. von Reinhold Bernhardt / Klaus von Stosch. Zürich: Theologischer 
Verlag Zürich, 225-276. 

Mojares, Resil B. 2006. Brains of the nation. Pedro Paterno, T.H. Pardo de Tavera, Isabelo de los 
Reyes and the production of modern knowledge. Quezon City: Ateneo de Manila 
University Press.  

Morrow, Paul. 2009a. Da Bathala code. Part 3. Pedro Paterno’s grand illusion. The Pilipino Express 
5 (14), 16-31. 

Morrow, Paul. 2009b. Da Bathala code. Part 4. Paterno and his critics. The Pilipino Express 5 (15), 
1-15. 

Neitzel, Britta. 2008. „Medienrezeption und Spiel.“ In Game Over?! Perspektiven des 
Computerspiels, hg. von Jan Distelmeyer / Christine Hanke / Dieter Mersch. Bielefeld: 
transcript, 95-114. 

Niehaus, Michael. 2024. Was ist ein Genre? Eine Untersuchung in 463 Bemerkungen. Hagen: 
Hagen University Press. 

Paterno, Pedro A. 1887. La antigua civilización Tagalog. Madrid: Tipografía de Manuel G. 
Hernández.  

Paterno, Pedro A. 1892a: El cristianismo en la antigua civilización tagalog. Madrid: Imprenta 
Moderna. 

Paterno, Pedro A. 1892b. „El cristianismo en la antigua civilización tagalog.“ La Solidaridad 4 (81), 
725-727. 

Paterno, Pedro A. 1892c. „El cristianismo en la antigua civilización tagalog.“ La Solidaridad 4 (91), 
850-853. 

Paterno, Pedro A. 1892d. „El cristianismo en la antigua civilización tagalog.“ La Solidaridad 4 (90), 
837-839. 

Peñalosa, Isidoro. 1904. „‚La Estrella de Antipolo‘ en retirada.“ Iglesia Filipina Independiente: 
Revista Catolica 2 (23), 91. 



 233 

Rath, Imke. 2016. „Pedro Alejandro Paterno’s La antigua civilización tagálog (1887). An attempt 
to (re)construct one‘s own religious past.“ In The role of religions in the European 
perception of insular and mainland Southeast Asia. Travel accounts of the 16th to the 21st 
Century, hg. von Monika Arnez / Jürgen Sarnowsky. Cambridge: Cambridge Scholars 
Publishing, 227-238. 

Remollino, Alejandro. 1904. „Libertad de conciencia.“ Iglesia Filipina Independiente: Revista 
Catolica 2 (16), 63. 

Ritzer, Ivo. 2021. „Introduction. Media and genre.“ In Media and Genre. Dialogues in Aesthetics 
and Cultural Analysis, hg. von Ivo Ritzer. Cham: Palgrave Macmillan, 1-33. 

Schröter, Jens, Hg. 2014. Handbuch Medienwissenschaft. Stuttgart: J.B. Metzler. 

Schumacher, John N. 1991. The Making of a Nation. Essays on Nineteenth-Century Filipino 
Nationalism. Quezon City: Ateneo de Manila University Press. 

Schumacher, John N. 1997. The Propaganda Movement, 1880-1895. The Creation of a Filipino 
Consciousness, the Making of the Revolution. Revised Edition. Quezon City: Ateneo de 
Manila University Press. 

Smit, Peter-Ben. 2021. „The Bible in the Iglesia Filipina Independiente.“ Philippine Studies: 
Historical and Ethnographic Viewpoints 69 (3), 457-480. 

Ströhl, Andreas. 2024 [2015]. Medientheorien: Grundwissen und Geschichte, München: UVK. 

Thomas, Megan C. 2012. Orientalists, Propagandists, and Ilustrados. Filipino Scholarship and the 
End of Spanish Colonialism. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Weatherby, Leif. 2025. Language Machines: Cultural AI and the End of Remainder Humanism. 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Wohlrab-Sahr, Monika / Christoph Kleine. 2021. „Historicizing Secularity. A Proposal for 
Comparative Research from a Global Perspective.“ Comparative Sociology 20 (3), 287-
316. 

Zymner, Rüdiger, Hg. 2010. Handbuch Gattungstheorie. Stuttgart: J.B. Metzler. 

Über den Autor 
Adrian Hermann ist Professor für Religion und Gesellschaft an der Universität Bonn. Er arbeitet zur 
Religionsgeschichte der globalisierten Welt seit dem 19. Jahrhundert und zur Theorie und Methodik 
der Religionswissenschaft. Darüber hinaus setzt er sich mit Dokumentarfilmtheorie und -geschichte 
sowie Game Studies auseinander. Er leitet in Bonn die Abteilung für Religionswissenschaft sowie das 
Bonn Lab for Analog Games and Imaginative Play. 

E-Mail: adrian.hermann@uni-bonn.de 



 234 

Danksagung 
Die intellektuelle Intensität, die sich um das Jahr 2004 aus der ersten Begegnung mit Jürgen Mohn in 
München während meines Studiums an der LMU von 2002 bis 2006 entfaltete, hat meinen weiteren 
Weg in die Wissenschaft so stark geprägt, dass dann ich zwar noch den Magister-Abschluss in der 
Theaterwissenschaft gemacht habe, dies aber schon mit einer Arbeit zu „Theater als Religion“, die 
zwischen den Disziplinen oszillierte und von Jürgen Mohn gemeinsam mit Michael Gissenwehrer 
betreut wurde. Dass ich von Jürgen Mohn dann 2011 in Basel als erster Doktorand im Fach 
Religionswissenschaft promoviert werden würde, war damals noch nicht abzusehen. Für all dies, für 
die intellektuelle und persönliche Offenheit, die tollen Menschen, die ich im Basler Umfeld 
kennenlernen durfte (oder noch aus München kannte) und von denen viele auch in diesem Heft 
vertreten sind, bin ich wahnsinnig dankbar. Auch dafür, Jürgen Mohn nicht nur als akademischen 
Lehrer, sondern später auch als Freund kennenlernen zu dürfen, mit ihm in Hamburg aber auch in 
Bonn mehrfach Zeit verbringen und diskutieren zu können, immer mit der Hoffnung, die 
Gesprächsfäden, die sich hier entsponnen haben, über Jahrzehnte so fortsetzen zu können. Das 
Geschenk seiner Präsenz in meinem Leben als akademisches Vorbild und immer überraschender 
Denker ist von anhaltender Dauer. 

Abstract in English 
The article contributes to the study of processes of the scientization of religion in and with regard to 
the Philippines around 1900, particularly within the Spanish-language colonial public sphere. It is built 
around an exemplary presentation of Spanish sources authored by Filipino intellectuals around 1900 
that have so far received little attention in the study of religion. These texts in various media forms 
and genres, document manifold ways of negotiating the relationships between religion and science. 
In a preliminary account, this body of sources is made accessible for the ongoing discussion on a Global 
History of Religion. I present texts by Pedro Paterno and Isabelo de los Reyes, as well as contemporary 
journals and their mass-media environments. Finally, with reference to debates in media studies, the 
article raises the question of how genre theory and media theory might be related to one another as 
aspects of a Global History of Religion. 



 
Korrespondierender Autor: Stefan Ragaz. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Ragaz, Stefan. 2025. „Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der Grenze: eine 
essayistische Hommage an Jürgen Mohn.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 235-246. 
DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8215. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autor. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

 

Zusammenfassung 
Dieser Beitrag stellt Wissenschaft und Religion heuristisch gegenüber. Er vertritt die These, dass sich 
die beiden Konstituenzien dieser Gegenüberstellung unter Rückgriff auf Jurij Lotmans kultursemio-
tisches Konzept der Semiosphäre in Bezug auf ihr jeweiliges Verhältnis zur kulturellen Dynamik formal 
unterscheiden lassen, ohne dass sie inhaltlich definiert werden müssen. Die Religion wird dabei mit 
Lotmans Begriff des Zentrums assoziiert, die Wissenschaft mit der Grenze. Die Wissenschaft ist 
diejenige Kulturform, die – semiotisch gesprochen – mit der Veränderung von der Peripherie her 
rechnet, da sie sich selbst als stets revidierbar auffasst. Die Religion hingegen wird als kulturelles 
Modell verstanden, das nach Zentralisierung, Homogenisierung und Verstetigung strebt. Um ihre 
Stabilität zu gewähren, versucht die Religion sich gegen die von der Grenze her einfliessende 
Information zu immunisieren. Der religions- und wissenschaftstheoretische Essay ist eine Hommage 
an Jürgen Mohn und eine Danksagung für unsere langjährige Zusammenarbeit. 

 

1. Zwischen Zahnmedizin und Religionswissenschaft 
Als Student erwähnte ich gegenüber Jürgen Mohn in einer Sprechstunde – es muss mehr als 15 
Jahre her sein – eine bei mir anstehende präventive operative Entfernung eines Weisheitszahns, 
zu der mir mein Zahnarzt geraten hatte, um spätere Probleme zu vermeiden. Im gleichen Zug 
sollte ein weiterer Weisheitszahn gezogen werden, der bereits zu Schmerzen geführt hatte. 
Jürgen Mohn riet mir von der Operation ab mit dem (sinngemäss erinnerten) Argument, damit 
solle nur Geld verdient werden. Ich will eine solche Absicht meinem Zahnarzt (es ist noch immer 
derselbe) in keiner Weise unterstellen, und doch muss mir damals etwas an diesem Einwand 
eingeleuchtet haben. Ich sagte die Operation ab und beschränkte mich darauf, nur den 
Weisheitszahn ziehen zu lassen, der tatsächlich Probleme verursachte. Obwohl Jürgen Mohn 
seine Argumentation selbstverständlich nicht auf eine zahnmedizinische Fachkenntnis abstützen 
konnte, hat er bis heute recht behalten: Der Zahn, der präventiv hätte herausoperiert werden 
sollen, sitzt nach wie vor in meinem Kiefer, ohne dass er sich jemals negativ bemerkbar gemacht 
hätte.  

Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der 
Grenze: eine essayistische Hommage an    

Jürgen Mohn 

Stefan Ragaz 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 236 

Natürlich kommt dieser Anekdote im Rückblick in erster Linie eine humoristische Relevanz zu, 
doch sie weist auch stellvertretend auf die interessierte und nahbare Art hin, mit der Jürgen 
Mohn seinen Studentinnen und Studenten begegnete. Seine Lehrveranstaltungen und 
Sprechstunden waren durch eine ungezwungene, aber intellektuell anspruchsvolle Atmosphäre 
geprägt, die dazu anregte, sich über die reine Erfüllung der sogenannten Lernziele hinaus 
einzubringen und sich auch über persönliche Interessen auszutauschen. So unterhielt ich mich 
mit ihm z.B. über unser geteiltes Interesse für Comics, noch bevor er dieses Medium in seiner 
Lehre und Forschung aufgriff.  

Da ich seit dem ersten Semester meines Studiums mit Jürgen Mohn bekannt bin, beginnt meine 
akademische Verwandtschaft mit ihm also nicht erst ab dem Zeitpunkt, als er mein Doktorvater 
wurde. Studium und Doktorat bilden ein Kontinuum, von der ersten Sitzung des „Grundkurses 
Religionswissenschaft“ vor fast 20 Jahren bis hin zur Verteidigung der Dissertation 2020 und 
darüber hinaus. Mit seiner intellektuellen Offenheit, Belesenheit und stetigen Bereitschaft, 
Wissenschaft unkonventionell und kreativ zu denken, hat Jürgen Mohn massgeblich zu meinem 
Werdegang beigetragen. Die Idee, die der vorliegende Text entwirft, illustriert, so will ich meinen, 
eine Art des Denkens, wie Jürgen Mohn sie uns vermittelt hat: eine nicht alltägliche, gar gewagte 
Weise, konzeptionell über Religion nachzudenken. Meine Überlegungen verbleiben in diesem 
Rahmen explizit auf essayistischem Grund; sie beanspruchen nicht, einen im Detail 
ausgearbeiteten vollwertigen wissenschaftlichen Aufsatz darzustellen, und schon gar nicht eine 
ausgefeilte Theorie.  

Es soll im Folgenden darum gehen, unter Rückgriff auf Jurij Lotmans Kultursemiotik – konkret 
anhand des Konzepts der Semiosphäre und insbesondere des Begriffs der Grenze – einen 
Vorschlag zu präsentieren, wie Wissenschaft und Religion formal über ihr Verhältnis zur 
kulturellen Dynamik unterschieden werden können, ohne dass sie inhaltlich definiert werden 
müssen. Es handelt sich dabei um eine Idee, die ich in meiner Dissertation ganz am Schluss in 
einem Satz angedeutet, aber nicht weiter ausgeführt habe (Ragaz 2021: 318). Jürgen Mohn griff, 
wie ich mich erinnere, diesen Gedanken während der Verteidigung der Dissertation zustimmend 
auf und meinte, er hätte dazu gerne mehr lesen wollen. Dieser Essay unternimmt den 
bescheidenen Versuch, diesen Faden weiterzuspinnen. 

2. Begriffsantagonismus als Methode 
Neben seinen bei Suhrkamp in Übersetzung erschienenen Spätwerken Die Innenwelt des 
Denkens und Kultur und Explosion (Lotman 2010a; 2010b) hat Jurij Lotman gegen Ende seines 
Lebens ein drittes Buch verfasst: Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur 
(Nepredskazuemye mechanizmy kul’tury, 2010c). Im Gegensatz zu den beiden anderen 
Spätwerken ist dieses Buch nur wenig bekannt, obwohl schon 1994 eine italienische Übersetzung 
(mit frei übersetztem Titel) und dann 2013 eine englische Übersetzung erschienen sind (Lotman 



 237 

1994; 2013).1 Was den Inhalt und das zentrale Konzept – Unvorhersagbarkeit 
(nepredskazuemost‘) resp. Explosion (vzryv) – betrifft, zeigen sich eine grosse Ähnlichkeit und 
teilweise Überschneidungen zwischen Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur und Kultur 
und Explosion. Das erste Buch lässt das zweite aber nicht obsolet werden; sie sind, wie Maria 
Corti, die Verfasserin der Einleitung zur italienischen Übersetzung, festhält, komplementär (Corti 
1994: 10). Bei Lotman sei, so Corti, überdies eine Intertextualität des eigenen Gesamtwerks zu 
erkennen, eine Form der Selbstzitierung und „un espandersi da un libro a un altro di riflessioni 
uguali su oggetti diversi e di riflessioni diverse sullo stesso oggetto.“ (Corti 1994: 9)2 Mihhail 
Lotman (Jurij Lotmans Sohn) wiederum bezeichnet die beiden Bücher in seinem Nachwort zur 
englischen Übersetzung als Diptychon, als zwei Versionen des gleichen Vorhabens (M. Lotman 
2013: 239). 

Das Werk Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur ist (wie auch Kultur und Explosion) in 
einer knappen, essayistischen Diktion verfasst, die den Text oft eher als Gedankenexperiment 
denn als konsequent zu Ende gedachte Kulturtheorie auffassen lassen.3 Genau in diesem Sinne 
sollen auch meine Überlegungen zum Verhältnis von Wissenschaft und Religion in diesem Essay 
verstanden werden: als eine heuristische Gegenüberstellung zweier Begriffe, die in einer 
bestimmten Perspektive (nur in dieser) und ohne Anspruch auf Vollständigkeit und Kohärenz 
einen Gedankengang zur Diskussion bringt. Lotman selbst schätzt diese Form der 
Versuchsanordnung, die auf einem Begriffsantagonismus basiert. So stellt er z.B. in einem Kapitel 
von Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur in ebendieser Weise die Wissenschaft der 
Technik gegenüber: „Technik und Wissenschaft sind in der Tat eng miteinander verbunden. Aber 
sie sind nicht deshalb miteinander verbunden, weil sie Synonyme wären, sondern im Gegenteil 
dadurch, dass sie Antithesen sind.“ (Lotman 2010c: 67)4 Lotman weist der Technik und der 
Wissenschaft jeweils eine unterschiedliche kulturelle Dynamik zu. Die Technik entwickle sich in 
sukzessiven5 Prozessen und ihr Fortschritt sei deshalb gut voraussagbar. Wissenschaftliche 
Entwicklungen geschähen hingegen unerwartet in Form einer kulturellen „Explosion“ (Lotman 
2010c: 67). Lotman versteht die Explosion als Moment der Unvorhersagbarkeit angesichts eines 

 
1  Die schwierige Editionsgeschichte und die biographische Situation Lotmans gegen Ende seines Lebens sind 

mitverantwortlich dafür, dass sich das Werk nur schwer in der wissenschaftlichen Diskussion etablieren 
konnte (siehe dazu die editorischen Anmerkungen in Lotman 2010c: 189-193). In der italienischen 
Übersetzung von 1994 fehlen zwei Kapitel der russischen Ausgabe von 2010 (Model’ bilingvial’noj struktury 
und Funkcii iskusstva). Eine aktuelle Überblicksdarstellung zur russischen Semiotik, die ausführlich auf 
Lotman eingeht, nennt Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur nicht (Grübel 2023). 

2  „[…] ein Sich-Ausbreiten gleicher Gedanken über verschiedene Gegenstände und verschiedener Gedanken 
über den gleichen Gegenstand von einem Buch zu einem anderen.“ (Übersetzung durch S.R.) 

3  Dieser Schreibstil ist zumindest teilweise auf Lotmans Gesundheitszustand nach einem Schlaganfall 
zurückzuführen, der ihn dazu zwang, die Texte seiner letzten Schaffensphase vorwiegend zu diktieren (M. 
Lotman 2013: 241).  

4  „Техника и наука действительно тесно связаны. Но они связаны не потому, что являются синонимами, 
а, напротив, в силу того, что являются антитезами.“ (Übersetzung durch S.R.) 

5  Ich orientiere mich bei der Übersetzung von postepennyj als sukzessiv an der deutschen Übersetzung von 
Kultur und Explosion (Lotman 2010b: 224). 



 238 

„Spektrum[s] gleich wahrscheinlicher Möglichkeiten, von denen nur eine realisiert wird.“ (Lotman 
2010b: 158) Es handelt sich um einen Moment der Kontingenz, in dem etwas prinzipiell Neues 
entsteht. Lotman definiert seine grundlegende Metapher weder in Die unvorhersagbaren 
Mechanismen der Kultur noch in Kultur und Explosion ausführlich; vielmehr ergibt sich die 
Explikation des Konzepts wesentlich implizit aus dem Gesamtzusammenhang beider Bücher und 
nicht zuletzt aus der Fülle der angeführten literarischen und kulturhistorischen Beispiele, die die 
explosiven Prozesse der Kultur in ihrem Wechselspiel mit den sukzessiven ausleuchten.  

Lotman bestimmt in der erwähnten Passage weder Wissenschaft noch Technik inhaltlich, 
sondern, wie gesehen, als miteinander verschränkte, aber sich entgegenstehende Mechanismen 
der kulturellen Entwicklung. Ersetzt man in Lotmans Antithese provisorisch die Technik durch die 
Religion, so mag der Gegensatz auf den ersten Blick immer noch funktionieren: Die Wissenschaft 
ist innovativ und neuen, nicht vorhersagbaren Erfindungen zugewandt, die Religion hingegen ist 
an Kontinuität interessiert; ihre kulturelle Funktion ist es, die Welt möglichst voraussagbar zu 
halten. Diese kulturelle Formel ist allerdings zu vage, um sie definitiv zu postulieren. Im Hinblick 
auf eine Präzisierung des Verhältnisses von Wissenschaft und Religion bedarf es deshalb einer 
ausführlicheren Lektüre Lotmans, die uns zu seinem Begriff der Grenze führen wird, dem 
entscheidenden Theorieelement des Konzepts der Semiosphäre, das in Die Innenwelt des 
Denkens breiten Raum einnimmt. Ich übernehme aus dem Werk Die unvorhersagbaren 
Mechanismen der Kultur also nicht in erster Linie Lotmans Beschreibung der Wissenschaft als 
explosive Dynamik, sondern hauptsächlich seine Methode des Begriffsantagonismus zum Zweck 
der Herausarbeitung einer kulturellen Differenz. In Anlehnung an die oben zitierte Aussage Cortis 
erlaube ich mir also, mit demselben Autor über den gleichen Gegenstand (hier die Wissenschaft) 
noch einmal etwas anders nachzudenken. 

3. Grenzwissenschaft einmal anders 
Die Semiosphäre ist ein räumliches semiotisches Modell der Kultur, die Voraussetzung und 
zugleich das Produkt aller in ihr eingefassten Kommunikationsvorgänge, mithin das Medium, in 
dem Kultur dynamisch entsteht, bewahrt wird und sich verändert. Die Semiosphäre weist eine 
innere Heterogenität auf, da in ihr verschiedene ältere und neuere semiotische Sprachen (resp. 
Codes) und Texte im Umlauf sind. Übersetzungsvorgänge zwischen den verschiedenen Sprachen 
erzeugen dabei laufend neue Information. Die Struktur der Semiosphäre ist grundsätzlich 
asymmetrisch und in Zentrum und Peripherie unterteilt, wobei die Sprachen, die am stärksten 
entwickelt und strukturiert sind, das Zentrum bilden. Das Zentrum strebt damit nach dem 
„Stadium der Selbstbeschreibung“, d.h., es arbeitet eine kulturelle Grammatik aus (Sitten, 
Gebräuche, juristische Normen), die es als massgebend für die ganze Semiosphäre resp. Kultur 
erachtet und auf sie zu übertragen versucht. Als Beispiele nennt Lotman die Erhebung des 
Florentinischen zur gesamtitalienischen Literatursprache, die Ausdehnung des römischen Rechts 
auf das gesamte Imperium oder die Etikette am Hof Ludwigs XIV., die zur Norm aller europäischen 
Höfe wird. Je stärker sich diese Entwicklung akzentuiert, desto eher wird dasjenige, was 



 239 

„außerhalb der Semiotik“ liegt, also sich nicht in die eigene Norm einfügt, als kulturell nicht 
existent betrachtet. Durch die hochgradig organisierte Selbstbeschreibung stabilisiert sich das 
System im Zentrum; es wird dadurch aber starrer und verringert die Möglichkeit der Entstehung 
neuer Information (Lotman 2010a: 163-171).  

Zentral für das Verständnis des Semiosphärenkonzepts ist die Grenze. Sie ist „einer der 
grundlegenden Mechanismen der semiotischen Individuation“, d.h., das Innere der Semiosphäre 
generiert seine Identität über den Bezug zum ausserhalb der Grenze Gelegenen. Gilt der Raum 
innerhalb der Grenze als der eigene, vertraute, kultivierte, sichere und harmonisch organisierte, 
so erscheint der Raum jenseits der Grenze als fremd, feindlich, gefährlich und chaotisch (Lotman 
2010a: 174). Lotman versteht die Grenze als Ort der Innovation. Die „metastrukturelle 
Selbstbeschreibung“ der Semiosphäre ist im Zentrum konsistent, an der Peripherie hingegen 
verliert sie ihre Kraft; sie vermag die dortigen semiotischen Verhältnisse nicht mehr adäquat 
abzubilden und wird gewissermassen zur Fremdsprache (Lotman 2010a: 178). Lotman schreibt 
dazu: 

Die Bereiche der Semiosphäre, die im Zentrum des kulturellen Raums liegen und 
die Ebene der Selbstbeschreibung erreichen, werden dadurch straff organisiert 

und beginnen sich selbst zu regulieren. Gleichzeitig verlieren sie aber ihren dynamischen 
Charakter, sie erschöpfen ihren Vorrat an Unbestimmtheit und werden starr und 
entwicklungsunfähig. An der Peripherie – je weiter vom Zentrum, desto deutlicher – wird 
das Verhältnis zwischen der semiotischen Praxis und der ihr aufgezwungenen Norm 
immer konfliktträchtiger. Die normgerechten Texte hängen ohne reales semiotisches 
Umfeld in der Luft, und die Werke, die aus der realen semiotischen Umgebung 
hervorgehen, treten in Widerspruch zu der künstlichen Norm. Dies ist das Gebiet der 
semiotischen Dynamik. Hier entsteht das Spannungsfeld, in dem künftige Sprachen sich 
entwickeln. (Lotman 2010a: 178) 

Durch die erhöhte Dynamik an der Peripherie können sich dort periphere Zentren bilden, die eine 
eigene Metabeschreibung entwickeln und mit der Zeit beanspruchen, ihrerseits die ganze 
Semiosphäre zu beschreiben (Lotman 2010a: 179). Lotman illustriert seine theoretischen 
Passagen immer wieder durch Beispiele aus Kunst, Literatur und Geschichte. Im hier gegebenen 
Zusammenhang verweist er etwa auf das Kino, das in seinen Anfängen ein marginales, peripheres 
Jahrmarktspektakel war, um sich im Verlauf des 20. Jahrhunderts zu einer dominanten Kunstform 
im Zentrum zu entwickeln (Lotman 2010a: 178).  

Lotman charakterisiert die Grenze im Weiteren als ambivalent, insofern sie trennt und zugleich 
verbindet. Da die Grenze zwei Kulturen, zwei Semiosphären voneinander scheidet, gehört sie 
gewissermassen beiden Seiten an. Sie ist folglich der Ort der Zwei- und Mehrsprachigkeit und ein 
„Übersetzungsmechanismus“ sowie eine „filternde Membran“, indem sie Information aus einer 
fremden Semiotik in die eigene Semiotik überträgt. Das Äussere wird dadurch zum Inneren. Die 
importierte Information wird semiotisch integriert, ohne die Signatur des Fremden komplett zu 
verlieren (Lotman 2010a: 182). Die Grenze differenziert überdies nicht nur die Semiosphäre als 



 240 

Ganzes von ihrem Aussen, sondern strukturiert auch ihr Inneres. Die Semiosphäre ist von 
zahlreichen internen Grenzen durchzogen, die Sub-Semiosphären mit eigener semiotischer 
Identität innerhalb der Semiosphäre konstituieren (Lotman 2010a: 184). Zirkuliert eine Mitteilung 
über diese Grenzen hinweg, muss sie neu übersetzt werden; dadurch entsteht laufend neue 
Information (Lotman 2010a: 187).  

Halten wir als Zwischenfazit fest: Das entscheidende Moment in Lotmans Theorie ist das 
Spannungsverhältnis zwischen Zentrum und Peripherie, wobei letzterer die Funktion der 
Innovation, der Generierung neuer Information zukommt, während ersteres nach semiotisch 
möglichst stabilen Verhältnissen strebt.  

Das Semiosphären-Konzept ist kein Geheimtipp. Es wurde und wird in den Kulturwissenschaften 
rezipiert, adaptiert und weiterentwickelt. Das Modell scheint sich mit seinem Fokus auf die 
Grenze als Ort der Dynamik und Ambivalenz z.B. besonders einer Anwendung auf die 
kulturwissenschaftliche Imperienforschung anzubieten (Frank 2014: 216-219). Auch in der 
Religionswissenschaft wurde es bereits aufgegriffen, um in Verbindung mit anderen 
Theorieelementen religiöse Transformationsprozesse modellhaft abzubilden (Roth 2016) oder 
um wissenshistorische Vorgänge zu deuten (Ragaz 2021).  

Der Gedankengang, den ich hier unter Rückgriff auf die Semiosphäre zur Diskussion stellen 
möchte, setzt nicht an spezifischen historischen oder gegenwärtigen kulturellen Konstellationen, 
sondern an einer abstrakten wissenschafts- und religionstheoretischen Ebene an, um, wie bereits 
angetönt, den beiden Seiten des Begriffsantagonismus „Wissenschaft und Religion“ eine 
unterschiedliche kulturelle Dynamik zu attestieren. Das räumliche Modell der Semiosphäre aus 
Die Innenwelt des Denkens bietet sich im hier gegebenen Kontext eher dafür an als die 
Unterscheidung in sukzessive und explosive Prozesse aus den beiden anderen Spätwerken 
Lotmans. Es gäbe allerdings durchaus Ansatzpunkte, beide Ansätze zu verknüpfen, denn Lotman 
greift in Kultur und Explosion die Begriffe der Semiosphäre und der Grenze kurz auf, und er betont 
auch in diesem Buch die Dynamik, die in der Kultur durch den Import und die Übersetzung 
aussersemiotischer Information entsteht (Lotman 2010b: 147-148, 169-172). Den Begriff der 
Explosion scheint er dabei an der Grenze zu verorten:  

Jedoch ist diese äußere Welt, die von der Kultur als Chaos wahrgenommen wird, 
in Wirklichkeit ebenfalls organisiert. Ihre Organisation vollzieht sich nach den 

Regeln einer der gegebenen Kultur unbekannten Sprache. In dem Moment, wenn die 
Texte dieser äußeren Sprache in den Raum der Kultur eingesogen werden, ereignet sich 
die Explosion. (Lotman 2010b: 171-172) 

Ein Zusammenführen von Semiosphäre und Explosion würde allerdings, so reizvoll der Versuch 
wäre, den hier gegebenen Rahmen sprengen.  

Wir sind nun in der Lage, die oben in Analogie zu Lotmans Vergleich von Wissenschaft und 
Technik ad hoc entworfene Gegenüberstellung von Wissenschaft und Religion neu zu 



 241 

konfigurieren. Lotman leitet von der allgemeinen Schilderung der Semiosphäre zur spezifischen 
Beschreibung der Grenze in folgender Formulierung über:  

Die Einheit des semiotischen Raums der Semiosphäre entsteht aber nicht nur 
durch metastrukturelle Konstruktionen, sondern in wesentlich höherem Maß 

durch ein einheitliches Verhältnis zur Grenze, die den inneren Raum der Semiosphäre 
vom äußeren, ihr Innen von ihrem Außen trennt. (Lotman 2010a: 173) 

Es ist genau das Verhältnis zur Grenze, auf das es mir in der Gegenüberstellung von Wissenschaft 
und Religion ankommt. Aus Lotmans Einsicht, dass unter dem Blickwinkel der kulturellen Dynamik 
das Zentrum der Homogenisierung und Statik, die Peripherie hingegen der Ambivalenz, dem 
Wandel, der Innovation, dem Einfliessen neuer Information von aussen zuneigt, ergibt sich als 
Konsequenz, die Religion als zentripetale kulturelle Erscheinungsform zu begreifen und die 
Wissenschaft demgegenüber als zentrifugale Kulturform zu betrachten. Die Religion strebt 
folglich nach einem möglichst kohärenten, widerspruchsfreien, geordneten, verstetigten, 
(existenzielle) Ordnung schaffenden Weltbild. Sie tendiert, mit Lotman gesprochen, zum 
„Stadium der Selbstbeschreibung“, das mit der „Schaffung einer Grammatik, der Kodifizierung 
von Sitten und Gebräuchen, der Festlegung juristischer Normen“ einhergeht (Lotman 2010a: 
170). Wie oben bereits dargestellt, geriert sich das Zentrum im Stadium der Selbstbeschreibung 
als Referenz für die gesamte Kultur, indem es versucht, seine Normen auf die ganze Semiosphäre 
zu übertragen (Lotman 2010a: 170). Die Phase der Selbstbeschreibung ist Lotman zufolge 
notwendig, „um ein Übermaß an Vielfalt innerhalb der Semiosphäre zu vermeiden: Andernfalls 
droht das System seine Einheit und Bestimmtheit zu verlieren und zu zerfallen.“ (Lotman 2010a: 
170) Die Religion tendiert diesem Verständnis zufolge also dazu, die gesamte Semiosphäre unter 
dem Gesichtspunkt ihrer eigenen Normen – sub specie religionis – zu betrachten. 

Da die Religion sich im Zentrum verortet, fürchtet sie die Peripherie, denn dort verlieren ihre 
Normen an Wirksamkeit, dort fliesst neue, die Stabilität des Zentrums herausfordernde 
Information aus einer fremden Semiotik ein, dort entsteht ein Dialog mit anderen Semiosphären, 
dort entsteht eine „Koinē“ der Grenze, dort bilden sich kreolisierte semiotische Systeme (Lotman 
2010a: 190), die die Homogenität des Zentrums herausfordern. Die Religion ist daher ein 
kultureller Mechanismus, der sich gegen die Präpotenz der Grenze zu immunisieren sucht. So 
betrachtet, erweist sich die Religion also nicht als an etwas ausserhalb Gelegenes (z.B. 
Transzendenz) rückgebunden. Vielmehr ist die Transzendenz – um bei diesem Beispiel zu bleiben 
– im Inneren, im Zentrum zu verorten. Sie ist ein wesentlicher Bestandteil der zentralen Norm, 
also Teil der vertrauten Semiotik. Dazu kommen Rituale, Normen, Regeln, Gesetze und 
Kodifizierungen, die helfen sollen, das Zentrum stabil und homogen zu halten.  

Die Wissenschaft ist demgegenüber ein kultureller Mechanismus, der stets das Bewusstsein des 
transformativen Potenzials der Grenze in sich trägt. Die Wissenschaft konzipiert sich in ihrer 
Grundverfassung als revidierbar, veränderbar, transformierbar. Ihre Zentren (Paradigmen) sind 
nur temporär; sie unterliegen dem Wandlungsdruck durch von der Grenze einfliessende, in die 
eigene Semiotik neu übersetzte Information. Die Wissenschaft strebt nach dem Dialog an der 



 242 

Grenze. Sie ist insofern ein peripheres, grenzaffines semiotisches System. Sie zielt nicht auf 
Homogenisierung und Unifizierung der Kultur ab, sondern auf die stetige Transformation ihrer 
eigenen Erkenntnisse durch den Kontakt mit der Grenze, wo ihre bestehenden Normen 
herausgefordert und neu konfiguriert werden. Ihr Verhältnis zur Grenze gestaltet sich im 
Vergleich mit der Religion also genau umgekehrt aus. Der Anspruch auf Beschreibung und 
Durchdringung der ganzen Welt, der der Wissenschaft vorschnell zugeschrieben wird, ist daher 
nur ein scheinbarer, auch wenn dies im gesellschaftlichen Diskurs bisweilen unbemerkt bleibt. 
Sehr wohl eignet auch der Wissenschaft die Fähigkeit zur „Selbstbeschreibung“, doch sie setzt 
diese – unter dem Gesichtspunkt der Grenze (sub specie limitis) – stets als vergänglich. 

Diese skizzierte oder eher angedeutete Gegenüberstellung von Wissenschaft und Religion, die 
gegenüber dem verbreiteten Alltagsverständnis der sich als säkular verstehenden 
massenmedialen Öffentlichkeit die Rollen vertauscht, indem sie die Religion dem Zentrum und 
die Wissenschaft der Peripherie zuweist, ist keineswegs vollständig, mit Sicherheit nicht 
abschliessend und vor allem stark reduktionistisch und idealtypisierend. Es handelt sich hier um 
einen Ausschnitt, einen spezifischen Aspekt einer möglichen, weiter auszuarbeitenden Religions- 
und Wissenschaftsdefinition. Eine solcherart schematische Gegenüberstellung von Wissenschaft 
und Religion hat demnach einen rein heuristischen Charakter, und zwar in Bezug auf das 
Verhältnis von Wissenschaft und Religion. Es ist also eine reziproke Beziehung, die hier im Fokus 
steht, eine Verbundenheit durch Opposition, analog zu Lotmans Antagonismus von Wissenschaft 
und Technik. Die Bestimmung der einen Seite erfolgt jeweils ex negativo: Sie ist nicht die andere. 
Würde eine Seite der Gegenüberstellung ausgetauscht und ein neues Begriffspaar gebildet (z.B. 
Wissenschaft und Politik, Wissenschaft und Kunst, Religion und Politik, Religion und Recht etc.) 
oder nur eine Seite separat betrachtet, so drängten sich möglicherweise andere Fragen und 
Einsichten auf.  

Das hier vorgeschlagene strikt formale (da letztlich auf Informationsflüsse reduzierte) und nicht 
inhaltlich konzipierte Verständnis von Wissenschaft und Religion muss nicht zwingend zu einer 
vollumfänglichen Theorie ausbaubar sein. Es mag sich aber eignen, um bestimmte Kontexte 
theoretisch zu erfassen, um bspw. spezifische Umwertungen abzubilden. Gemäss der 
vorgeschlagenen Unterscheidung liesse sich etwa der in der Sowjetunion und anderen ehemals 
kommunistischen Staaten praktizierte „Wissenschaftliche Atheismus“ entgegen seiner eigenen 
strengen Programmatik als religiös, als Theologie einer politischen Religion erweisen, insofern er 
in seinem starren, eng normierten, geschlossenen Wissenschafts- und Religionsverständnis 
eindeutig ein Phänomen des Zentrums und nicht der Peripherie repräsentiert und sich durch 
rigide Ausschlusskriterien dem von der Grenze heranströmenden Transformationspotenzial 
verwehrt. Andererseits wäre die Frage zu stellen, ob eine Theologie, die sich selbst so nennt, aber 
nur noch mit einem konsequent verwissenschaftlichten Religionsverständnis operiert und sich 
dadurch als Kulturwissenschaft gebärdet, noch dem Bereich der Religion angehört oder sich 
durch ihre Öffnung nicht vielmehr an die Grenze begeben hat.  



 243 

Gerade mit Blick auf die anderen Beiträge dieses Sonderhefts zeigt sich, dass die Beziehung von 
Wissenschaft und Religion ein Resultat spezifischer historischer und gegenwärtiger 
Aushandlungsprozesse ist. In dieser Hinsicht hat die Engführung von Religion und Wissenschaft 
in Gestalt eines Begriffsantagonismus ihre volle Berechtigung. Mit anderen Worten: Die 
Religionswissenschaft interessiert sich in diskursanalytischer Perspektive (die in diesem Essay 
nicht im Vordergrund steht) für die Genese und kulturelle Brisanz der Gegenüberstellung gerade 
von Wissenschaft und Religion, nicht zuletzt deshalb, weil in ihrer disziplinären Benennung – 
Religionswissenschaft – diese Opposition schon, Klärung einfordernd, angelegt ist.  

Die hier vorgetragenen Überlegungen mögen Elemente einer „kreativen Religionstheorie“ 
gemäss der Einteilung von Adrian Hermann darstellen, also eine heuristische Versuchsanordnung 
repräsentieren, die ad hoc und durchaus mit spielerischem Anspruch etwas als Religion 
betrachtet, um aus dieser Betrachtung einen Erkenntnisgewinn zu erzielen, ohne aber die 
Verpflichtung eingehen zu müssen, notwendigerweise alle vermeintlichen Merkmale von 
Religion zu erfassen, und selbstverständlich ohne den Anspruch zu stellen, diese Beschreibung 
müsse mit dem Selbstverständnis des beschriebenen Phänomens kongruent sein (Hermann 
2022: 116-118). Konsequenterweise ist zu ergänzen, dass analog von Elementen einer „kreativen 
Wissenschaftstheorie“ die Rede sein müsste. 

Darüber hinaus wäre eine Anschlussfähigkeit meiner Überlegungen an bestehende Vorschläge 
zur religionswissenschaftlichen Modellbildung in Bezug auf den Untersuchungsgegenstand 
Religion zu diskutieren. Jürgen Mohns „Religionsmodell für die Religionswissenschaft“ (Mohn 
2022), das unter anderem den Begriff der Semiosphäre aufgreift und mit einer „Aisthesiosphäre“, 
einer „Soziosphäre“ und einer „Religiosphäre“ kombiniert, könnte diesbezüglich eine Brücke 
bilden:  

Religiöses Wissen ist als ‘verbindliches’ Wissen ein solches, das sich in seinen 
Diskursen identisch verstetigen will und sich gegen Veränderungen immunisieren 

muss. Sonst verlöre es seine Verbindlichkeit. Trotzdem ändert sich das religiöse Wissen 
im Prozess der Kommunikation wie alle anderen Wissensformen im Laufe der Zeit. Um 
diesen Veränderungsprozess zu minimieren, bilden religiöse Diskurse oder religiöse 
Gemeinschaften entsprechende Strategien aus, die auf eine ‘identische’ Weitergabe 
ihres Wissens angelegt sind. Zu solchen Strategien gehören Sakralisierung, 
Kanonisierung, Ritualisierung, Lernprozesse, Regulierung des Diskurses usf. (Mohn 2022: 
102) 

Dass dieses Verstetigungsbestreben kultursemiotisch als Immunisierung gegen die Grenze 
aufgefasst werden kann, ist die These meines Essays. 

4. Die Welt als Minestrone 
Das angesprochene „Religionsmodell für die Religionswissenschaft“ zeigt exemplarisch in zwei 
Hinsichten, was Jürgen Mohns Verständnis von Religionswissenschaft ausmacht: Es ist erstens ein 
explizit formales, heuristisches Modell, das die vollständige Souveränität der Religionswissen-



 244 

schaft in Bezug auf die Bestimmung ihres Gegenstandes Religion unterstreicht, indem die 
Religionswissenschaft Religion nicht als in der Welt einfach vorzufindendes Phänomen versteht, 
das in der Folge adäquat zu beschreiben wäre, sondern explizit als wissenschaftliches Konstrukt 
setzt, für das die Bestimmungskriterien nur aus dem wissenschaftlichen Diskurs selbst (und nicht 
aus religiösen Diskursen) gewonnen werden können (Mohn 2022: 97-98). Zweitens illustriert 
dieser kurze Text mit seiner Bezugnahme u.a. auf Burkhard Gladigow, Clifford Geertz, Jurij 
Lotman, Michel Foucault, Niklas Luhmann oder Alain Caillé die Neigung Jürgen Mohns, Religion 
anhand kreativ zu kombinierender Theorieelemente sehr verschiedener Provenienz zu 
konzipieren. Die Kombination kann von Publikation zu Publikation variieren und bringt damit im 
ursprünglichen griechischen Wortsinn eine wahrhafte Heuristik zum Ausdruck: ein Finden, was 
man sucht, ein Ausfindigmachen, ein Entdecken, ein Einsehen, ein Erforschen, ein zufälliges 
Finden, ein Antreffen, ein Erlangen und schliesslich, wenn man bedenkt, dass das Altgriechische 
neben Aktiv und Passiv mit dem Medium ein drittes Genus Verbi kennt, ein Für-sich-Auffinden 
(siehe die Bedeutungsvarianten von heuriskein in Gemoll/Vretska 2006: 363).  

Es ist diese Freude an der Kreativität, am intellektuellen Wagnis, dieses Suchen und Finden, diese 
Kombinierlust, die uns Jürgen Mohn über die Jahre hinweg vermittelt hat, im Studium, während 
des Doktorats oder auch bei den kollegial-postdoktoralen Mittagessen im „Ristorante Borromeo“ 
oder in der „Cantina e9“. Als eine seiner grossen Stärken erschien mir immer die Fähigkeit zur 
„allmählichen Verfertigung der Gedanken beim Reden“, um es mit Kleist zu sagen. Ideen wie 
diejenige, Wissenschaft und Religion anhand ihres Verhältnisses zur Lotman’schen Grenze zu 
unterscheiden, lassen Jürgen Mohn nicht zuerst danach fragen, ob sie religionswissenschaftlich 
statthaft seien, sondern sind ihm Anlass und Anregung, im Gespräch solche Thesen 
weiterzuentwickeln und zu prüfen. 

David Atwood verknüpft Jürgen Mohns wissenschaftliche und persönliche Offenheit in der 
Danksagung zu seinem Aufsatz im vorliegenden Sonderheft mit dem leicht angepassten 
Feyerabend’schen Diktum „(almost) anything goes“. Auch ich möchte meinen Essay mit 
Feyerabend enden lassen. In einer Vorlesung an der ETH Zürich spricht der 
Wissenschaftsphilosoph über die Reaktion seiner Freundin Grazia auf seine Publikationen: 

Ihre [Grazias: S.R.] umfassende Kritik ist ungefähr immer die, dass meine Aufsätze 
wie eine Minestrone sind. Da gibt es nicht Beginn, Mitte und Ende, sondern es ist 

so eine Suppe, in der alles drin ist. Im Italienischen hat man das Schlagwort anything 
goes ja mit tutto fa brodo übersetzt, und das trifft genau darauf zu. Ich habe mir das 
überlegt und gesagt, dass Minestrone ja gar nicht so schlecht ist. Das ist keine Kritik, 
sondern ein Lob, denn die ganze Welt, in der wir leben, ist eine Art von Minestrone. Es 
gibt kleine, eingeschränkte Bereiche, in denen es ordentlich zugeht, wie zum Beispiel die 
Universitäten – obwohl es in denen gerade auch nicht sehr ordentlich zugeht, wenn man 
sich das im Detail ansieht –, aber abgesehen davon herrscht ein großes Durcheinander. 
Wenn man sich in dieser Welt orientieren und ein wenig über die in ihr vorgehenden 
Dinge sagen will, ist es am besten, so zu schreiben, dass es dieser Welt ähnlich ist und 



 245 

nicht zu sehr verschieden von ihr. […] Und um die Welt kennenzulernen, so meine ich, 
braucht man eine Minestrone. (Feyerabend 2023: 19-20) 

Feyerabends kulinarische Metapher scheint mir zu Jürgen Mohns Denk- und Arbeitsstil, wie ich 
ihn oben charakterisiert habe, zu passen (wenngleich der Aspekt des Durcheinanders sicherlich 
nicht zutrifft), denn die Minestrone lässt sich stets variieren und reinterpretieren; sie kann mit 
vielen verschiedenen Zutaten kreativ angereichert und neu gemixt werden. Aber sie ist nicht 
beliebig, denn schlussendlich gilt immer: Die Suppe muss eine Suppe bleiben.  

Literaturverzeichnis 
Corti, Maria. 1994. „Introduzione.” In Lotman, Jurij M. Cercare la strada. Modelli della cultura, 

übers. von Nicoletta Marcialis. Venezia: Marsilio, 7-13. 

Feyerabend, Paul. 2023. Historische Wurzeln moderner Probleme. Vorlesung an der ETH Zürich 
1985, hg. von Michael Hagner / Michael Hampe. Berlin: Suhrkamp.  

Frank, Susi K. 2014. „Thesen zum imperialen Raum am Beispiel Russland.“ In Erzählte Mobilität 
im östlichen Europa. (Post-)Imperiale Räume zwischen Erfahrung und Imagination, hg. 
von Thomas Grob / Boris Previšić / Andrea Zink. Tübingen: Francke, 197-219. 

Gemoll, Wilhelm / Vretska, Karl. 2006. Gemoll. Griechisch-deutsches Schul- und Handwörterbuch. 
München: Oldenbourg.  

Grübel, Rainer. 2023. „Russian Structuralism and Semiotics in Literary Criticism and its 
Reception.” In Central and Eastern European Literary Theory and the West, hg. von Michał 
Mrugalski / Schamma Schahadat / Irina Wutsdorff. Berlin: De Gruyter, 723-783. 

Hermann, Adrian. 2022. „Wendung Mohn I: Vielfältige Grundlagen der Theoriebildung und die 
metatheoretische Debatte in der Religionswissenschaft und Religionsforschung.“ In 
Setzung – Wendung – Mitschrift. Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk 
/ Yulia Lokshina / Adrian Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, Universität 
Bonn, 113-125. 

Lotman, Jurij M. 1994. Cercare la strada. Modelli della cultura, übers. von Nicoletta Marcialis. 
Venezia: Marsilio.  

Lotman, Jurij M. 2010a. Die Innenwelt des Denkens, übers. von Gabriele Leupold / Olga 
Radetzkaja. Berlin: Suhrkamp. 

Lotman, Jurij M. 2010b. Kultur und Explosion, übers. von Dorothea Trottenberg. Berlin: Suhrkamp. 

Lotman, Jurij M. 2010c. Nepredskazuemye mechanizmy kul’tury. Tallinn: TLU Press. 

Lotman, Juri M. 2013. The Unpredictable Workings of Culture, übers. von Brian James Baer. 
Tallinn: TLU Press. 



 246 

Lotman, Mihhail. 2013. „Afterword. Semiotics and Unpredictability.” In Lotman, Juri M. The 
Unpredictable Workings of Culture, übers. von Brian James Baer. Tallinn: TLU Press, 239-
278. 

Mohn, Jürgen. 2022. „Setzung: Ein Religionsmodell für die Religionswissenschaft? 
Religionsaisthetische und religionssemiotische Überlegungen.“ In Setzung – Wendung – 
Mitschrift. Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk / Yulia Lokshina / 
Adrian Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, 97-112. 

Ragaz, Stefan. 2021. Religija. Konturen russischer Religionskonzepte im Orientdiskurs des 19. 
Jahrhunderts. Baden-Baden: Ergon. https://doi.org/10.5771/9783956507847. 

Roth, Mirko. 2016. Transformationen. Ein zeichen- und kommunikationstheoretisches Modell zum 
Kultur- und Religionswandel. Berlin: LIT.  

Über den Autor 
Dr. Stefan Ragaz hat in Basel bei Jürgen Mohn (Zweitbetreuung durch Thomas Grob) zur 
religionsbezogenen russischen Orientrezeption im 19. Jahrhundert promoviert. Seine 
Forschungsinteressen beinhalten neben der Wissens- und Kulturgeschichte Russlands im 19. 
Jahrhundert den sog. „Wissenschaftlichen Atheismus“ resp. die Religionsforschung in der 
Sowjetunion sowie die Methodik und Theorie der Religionswissenschaft. 

E-Mail: stefan.ragaz@bluewin.ch 

Abstract in English 
This contribution in honor of Jürgen Mohn heuristically contrasts science and religion. It argues that 
the two elements of this juxtaposition can be formally distinguished based on their respective 
relationships to cultural dynamics. To develop this idea, the essay draws on Juri Lotman’s concept of 
the semiosphere. Adopting Lotman’s spatial metaphors, science is associated with the periphery and 
religion with the center. Accordingly, science is portrayed as a cultural mechanism that sees itself as 
inherently open to transformation through information arriving from the periphery. In contrast, 
religion is understood as a cultural mechanism that seeks centralization, homogenization, and stability 
by attempting to immunize itself against such external influences. 

 

 

 



 
Korrespondierender Autor: Ulrich Vollmer, Universität Bonn (bis 2012). 
Um diesen Artikel zu zitieren: Vollmer, Ulrich. 2025. „Bibliographie Jürgen Mohn.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft 
Genres der Verwissenschaftlichung, 247-257. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8214. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autor. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Vorbemerkung 
Das folgende Werkverzeichnis listet die Veröffentlichungen von Jürgen Mohn jahrgangsweise auf. 
Am Anfang stehen dabei – falls vorhanden – selbständige Werke, deren Titel zudem fett gedruckt 
sind. Es schließen sich dann, durchweg alphabetisch gegliedert nach dem maßgebenden 
Bezugswort, die unselbständigen Beiträge an. Ihnen folgen, mit dem Zusatz [Rez.] gekennzeichnet 
sowie in den Titelangaben vereinheitlicht und nach Autoren geordnet, die Rezensionen. Auf die 
englischen Übersetzungen der Beiträge zu den Nachschlagewerken Die Religion in Geschichte und 
Gegenwart (= Religion Past and Present) und Metzler Lexikon Religion (= The Brill Dictionary of 
Religion) wird bei den deutschsprachigen Lemmata verwiesen. 

 

1. Schriftenverzeichnis 
1991 

„Aspekte und Strukturen des Mythos.” Orientierung 55, 83-87. 
 

1997 
„Religionskritik in interkultureller und interreligiöser Sicht.” DiRe 7, 100-104. 
„Die Struktur der interkulturellen Welt: 2. Kolloquium der ‚Gesellschaft für interkulturelle 

Philosophie’ in Japan, zusammen mit dem International Institute for Advanced Studies.” 
DiRe 7, 212-214. 

„[Rez.] Jean-Claude Basset: Le dialogue interreligieux. Histoire et avenir.” DiRe 7, 199-202. 
„[Rez.] Marcel Messing: Der Buddhismus im Westen. Von der Antike bis heute.” DiRe 7, 206. 
 

1998 
Mythostheorien. Eine religionswissenschaftliche Untersuchung zu Mythos und Interkulturalität. 

München: Fink (299 S.). 
„Fremdheit, Komparatistik und Mythosforschung.” In Begegnung von Religionen und Kulturen, 

hg. von Dorothea Lüddeckens. Dettelbach: Röll, 59-75. 
 
 

Bibliographie Jürgen Mohn 

Ulrich Vollmer (Bearb.) 

Veröffentlicht am 01.12.2025 



 248 

1999 
„Chronologie. I. Religionsgeschichtlich.“ In RGG4 2, 352-353 = „Chronology. I. History of 

Religion.” In RPP 2 (2007), 656-657. 
„Existentialismus.” In MLexR 1, 341-343 = „Existentialism.” In BrDictRel 2 (2006), 693-695. 
„Geschichte/Historismus.” In MLexR 1, 475-483 = „History.” In BrDictRel 2 (2006), 869-875. 
„Metaphysik.” In MLexR 2, 440-443 = „Metaphysics.” In BrDictRel 3 (2006), 1218-1220. 
 

2000 
„Feind/Feindesliebe. I. Religionswissenschaftlich.” In RGG4 3, 57 = „Enemy/Love of One’s Enemy. 

I. History of Religion.” In RPP 4 (2008), 441. 
„Freundschaft. I. Religionswissenschaftlich.” In RGG4 3, 350-351 = „Friendship. I. Religious 

Studies.” In RPP 5 (2009), 562. 
„Handauflegung. I. Religionswissenschaftlich.” In RGG4 3, 1407-1408 = „Laying on of Hands. I. 

Religious Studies.” In RPP 7 (2010), 385. 
„Verständigung ohne Konsens? Von der ‚Mythosvergessenheit’ der Philosophie zum 

‚Dissensualismus’ als Humanismus.” EuS 11, 393-395. 
„Wille, freier.” In MLexR 3, 663-665 = „Will, Free.” In BrDictRel 4 (2006), 1975-1978. 

 

2001 
„Theologische Begründungsstrukturen unter den Bedingungen der Moderne. 

Religionswissenschaftliche Anmerkungen.” EuS 12, 199-201. 
„Kalender. I. Allgemein.” In RGG4 4, 747-749 = „Calendar. I. General.” In RPP 2 (2007), 311-312. 
„Zur Phänomenologie religiöser Zeitvorstellungen. Eine Problemskizze aus 

religionswissenschaftlicher Sicht.” In Noch eine Chance für die Religionsphänomenologie, 
hg. von Axel Michaels / Daria Pezzoli-Olgiati / Fritz Stolz (Studia Religiosa Helvetica, Bd. 
6/7). Bern: Lang, 307-329. 

„Schleiermacher und die Folgen. Religionsdiagnosen am Ende des 20. Jahrhunderts.” Praktische 
Theologie 36, 77-79. 

 
2002 

„Leiden. I. Religionsgeschichtlich. 1. Allgemein.” In RGG4 5, 233-234 = „Suffering. I. Religious 
Studies. 1. General.” In RPP 12 (2012), 340-341. 

„Religion, Transzendenz und Geschichte auf Europäisch? Eine Antwort auf einen eurozentrisch-
religiösen Geschichtsdenker.” EWE 13 (1), 154-156. 

„Transzendenz als sinnstiftende Konstruktion der Geschichte und die Antiquiertheit 
theozentrischer Religionsbegriffe. Eine kleine Nolte-Kritik.” EWE 13 (1), 111-113. 

 
 
 



 249 

2003 
„,Clash of Religions’ – der 11. September als Rückkehr der Religion im Gewand der Gewalt? Das 

Verhältnis von Religion, Politik und Terrorismus aus der Sicht der Religionswissenschaft.” 
In Neue Bedrohung Terrorismus. Der 11. September 2001 und die Folgen, hg. von Ellen 
Bos / Antje Helmerich (Politik, Bd. 9). Münster: Lit, 69-92. 

„Die Geburt der Religion aus dem ,Nährboden’ des Mythos? Zur Kritik theoretischer Mythos- und 
Religionskonzepte.” EWE 14 (1), 33-35. 

„Kunst als Medium der Zeit in der europäischen Religionsgeschichte. Religionsästhetische 
Interpretationen zur Französischen Revolution und zu Caspar David Friedrich.” In Der 
Kanon und die Sinne. Religionsästhetik als akademische Disziplin, hg. von Susanne 
Lanwerd (Études Luxembourgeoises d’Histoire et de Science, Bd. 2). Luxembourg: 
EurAssoc, 100-118. 

„Neujahrsfest. I. Religionswissenschaftlich.” In RGG4 6, 221-222 = „New Year Festival. I. Religious 
Studies.” In RPP 9 (2011), 144. 

„Schöpfungsvorstellungen (Anfang und Ende).” In Handbuch Religionswissenschaft, hg. von 
Johann Figl. Wien: Tyrolia / Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 612-627. 

 
2004 

„Von der Religionsphänomenologie zur Religionsästhetik. Neue Wege systematischer 
Religionswissenschaft.” MThZ 55, 300-309. 

„Riesen, religionsgeschichtlich.” In RGG4 7, 515 = „Giants.” In RPP 5 (2009), 426. 
„Sonne. I. Religionswissenschaftlich.” In RGG4 7, 1439-1440 = „Sun. I. Religious Studies.” In RPP 

12 (2012), 359-360. 
„Sonnenwende, religionsgeschichtlich.” In RGG4 7, 1445 = „Solstice.” In RPP 12 (2012), 146. 
„Zeit. II. Religionsgeschichtlich.” In TRE 36, 516-520. 
„[Rez.] Klaus Hock: Einführung in die Religionswissenschaft [und] Hans G. Kippenberg / Kocku 

von Stuckrad: Einführung in die Religionswissenschaft.” MThZ 55, 378-380. 
„[Rez.] Susanne Lanwerd: Religionsästhetik [und] Daniel Münster: Religionsästhetik und 

Anthropologie der Sinne.” MThZ 55, 380-382. 
 

2005 
„Homo creator? Religionswissenschaftliche Anmerkungen zur möglichen theoretischen 

Transformation biotischer Evolutionsprozesse auf eine gesellschaftliche 
Entwicklungstheorie der Religion.” EWE 16 (3), 406-408. 

„Probleme der Interdisziplinarität und Interkulturalität.” In Interdisziplinarität und 
Interkulturalität, hg. von Bernhard Zimmermann (Fachhochschule München. Texte 
des Fachbereichs Allgemeinwissenschaften, Bd. 2). München / Mering: Hampp, 21-
32. 



 250 

„Tag und Nacht, religionsgeschichtlich.” In RGG4 8, 7-8 = „Day and Night.” In RPP 3 (2007), 
682-683. 

„Zeit/Zeitvorstellungen. I. Religionswissenschaftlich.” In RGG4 8, 1800-1802 = „Time. I. 
Religious Studies.” In RPP 12 (2012), 715-716. 

„Zwerge, religionsgeschichtlich.” In RGG4 8, 1941-1942 = „Dwarfs.” In RPP 4 (2008), 225. 
 

2006 
„Aitiologie.” In WdRel, 18. 
„Anfang.” In WdRel, 33. 
„Anthropogonie.” In WdRel, 35. 
„Chaos.” In WdRel, 91. 
„Entmythologisierung.” In WdRel, 128. 
„Mythologisierung / Remythologisierung.” In WdRel, 361. 
„Mythos.” In WdRel, 361-363. 
„Schöpfung.” In WdRel, 472-473. 
„Theogonie.” In WdRel, 521. 
„Zivilreligion zwischen Toleranz und Intoleranz. Religionswissenschaftliche Anmerkungen im 

Anschluss an Rousseau und die Französische Revolution und mit einem Ausblick auf 
den Konfliktfall Islam.” In Wege zur Kommunikation. Theorie und Praxis 
interkultureller Toleranz, hg. von Hamid Reza Yousefi / Klaus Fischer / Ina Braun. 
Nordhausen: Bautz, 221-241. 

„[Rez.] Hartmut Heuermann: Religion und Ideologie. Die Verführung des Glaubens durch 
Macht.” Zeitschrift für Religionswissenschaft 14, 89-90. 

 
2007 

„Heterotopien in der Religionsgeschichte. Anmerkungen zum ‚Heiligen Raum’ nach Mircea 
Eliade.” ThZ 63, 331-357. 

„Intermythizität. Narrative Konstruktionen des Eigenen und Fremden.” In »Orthafte 
Ortlosigkeit der Philosophie«. Eine interkulturelle Orientierung. Festschrift für Ram 
Adhar Mall zum 70. Geburtstag, hg. von Hamid Reza Yousefi / Ina Braun / Hermann-
Josef Scheidgen. Nordhausen: Bautz, 445-451. 

„Musik in und als Religion? Mediale, funktionale und inhaltliche Differenzierungen 
transkultureller Phänomene.” EWE 18 (4), 86-91. 

„‚Von der gelesenen zur gelebten Religion’. Die Rezeption des Buddhismus in der 
deutschsprachigen Philosophie. Beispiele religiöser Optionen von Intellektuellen in 
der europäischen Religionsgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts.” In Watchtower 
Religionswissenschaft. Standortbestimmungen im wissenschaftlichen Feld, hg. von 
Anne Koch. Marburg: Diagonal, 15-32. 

 



 251 

2008 
„‚Aber überall liegt das Religiöse auf der Lauer …’. Fest und Religion als Sinnorientierung.” 

EWE 19 (2), 239-242. 
„Die Auflösung religiöser Topographien der Stadt? Anmerkungen zur Diversifikation des 

Religiösen im Raum des Öffentlichen.” Kunst und Kirche 71 (4), 24-28. 
„Wissenschaftliche oder religiöse Autorität?” Prospektiv 2 (22), 10-11. 
„Buddha.” In TRT5 1, 187-189. 
„Buddhismus.” In TRT5 1, 189-196. 
„Cargokult.” In TRT5 1, 216-217. 
„Germanische Religion.” In TRT5 2, 408-411. 
„Nirvana.” In TRT5 2, 852-854. 
„Shintoismus.” In TRT5 3, 1097-1099. 
„‚Die Taufe der Welt’. Zur Visualisierung und Universalisierung des christlichen Taufrituals als 

rite de passage der Heilsgeschichte. Eine religionsaisthetische Fremdperspektive auf 
das Christentum.” In Die ethnologische Konstruktion des Christentums. 
Fremdperspektiven auf eine bekannte Religion, hg. von Georg Maria Hoff / Hans 
Waldenfels (ReligionsKulturen, Bd. 5). Stuttgart: Kohlhammer, 84-113. 

 
2009 

„Der Buddhismus im Mahlstrom europäischen Religionsvergleichs. Religionswissenschaft-
liche Anmerkungen zur semantischen und normativen Konstruktion einer 
Fremdreligion im Kontext philosophischer und religiöser Religionstheorien.” In 
Einheit der Wirklichkeiten. Festschrift anlässlich des 60. Geburtstages von Michael 
von Brück, hg. von Eva-Maria Glasbrenner / Christian Hackbarth-Johnson. München: 
Manya, 376-404. 

„Komparatistik als Position und Gegenstand der Religionswissenschaft. Anmerkungen zum 
religionswissenschaftlichen Vergleich anhand der Problematik einer Komparatistik 
des Zeitverständnisses im Christentum (Augustinus) und im Buddhismus (Dôgen).” In 
Komparative Theologie. Interreligiöse Vergleiche als Wege der Religionstheologie, hg. 
von Reinhold Bernhardt / Klaus von Stosch (Beiträge zu einer Theologie der 
Religionen, Bd. 7). Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 225-276. 

„Der Raumverlust der Religion. Reflexionen und Randgänge zum Topos der ‚religiös pluralen 
Stadt’.” In Im Auge des Flaneurs. Fundstücke zur religiösen Lebenskunst. Albrecht 
Grözinger zum sechzigsten Geburtstag, hg. von David Plüss / Tabitha Walther / Adrian 
Portmann (Christentum und Kultur, Bd. 11). Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 33-
46. 

„Religion und das Problem der Universalität der Universalien. Welche sind die heuristischen 
Grundlagen der Kulturkomparatistik?” EWE 20 (3), 383-385. 

 



 252 

2010 
„Die Konstruktion religiöser Wahrnehmungsräume und der wissenschaftliche Blick. 

Religionsaisthetische Überlegungen anhand von Gartenanlagen in der europäischen 
Religionsgeschichte.” In Religiöse Blicke – Blicke auf das Religiöse. Visualität und 
Religion, hg. von Bärbel Beinhauer-Köhler / Daria Pezzoli-Olgiati / Joachim Valentin. 
Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 59-82. 

„Religionswissenschaft. Zur Geschichte, Problematik und Profilbildung einer komparativen 
Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität Basel.” Bulletin / Vereinigung der 
Schweizerischen Hochschuldozierenden 36 (1), 18-28. 

„‚Wissenschaft der Mythologien – Mythologien der Wissenschaft’. Mythos, Religion und das 
Unbewusste im Spiegel der Wissenschaftsverständnisse der Psychoanalyse (S. Freud, 
C.G. Jung) und des Strukturalismus (C. Lévi-Strauss).” In Die Wissenschaft des 
Unbewussten, hg. von Kathy Zarnegin. Würzburg: Königshausen & Neumann, 189-
211. 

 
2011 

„Die Impulse der ‚Religionstheologie’ Schleiermachers für die Ausbildung der 
Religionswissenschaft(en).” In Universität – Theologie – Kirche. Deutungsangebote 
zum Verhältnis von Kultur und Religion im Gespräch mit Schleiermacher, hg. von 
Wilhelm Gräb / Notger Slenczka (Arbeiten zur Systematischen Theologie, Bd. 4). 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 87-127. 

„Die Religion im Diskurs und die Diskurse der Religion(en). Überlegungen zu 
Religionsdiskurstheorien und zur religionsaisthetischen Grundlegung des 
Diskursfeldes Religion.” In Religion – Wirtschaft – Politik. Forschungszugänge zu 
einem aktuellen transdisziplinären Feld, hg. von Antonius Liedhegener / Andreas 
Tunger-Zanetti / Stephan Wirz (Religion – Wirtschaft – Politik, Bd. 1). Zürich: Pano / 
Baden-Baden: Nomos, 83-110. 

„Religion und historische Sinnbildung.” EWE 22 (4), 562-565. 
„Theologieaffine Religionstypen oder Religion im Medium von Mythos und Ritual im Alten 

Ägypten? Anmerkungen zur Adaption religionstheoretischer Begriffe anhand von Jan 
Assmanns Unterscheidung zwischen primärer und sekundärer Religion.” In Methodik 
und Didaktik in der Ägyptologie. Herausforderungen eines kulturwissenschaftlichen 
Paradigmenwechsels in den Altertumswissenschaften, hg. von Alexandra Verbovsek / 
Burkhard Backes / Catherine Jones (Ägyptologie und Kulturwissenschaft, Bd. 4). 
Paderborn: Fink, 725-738. 

 
 
 
 



 253 

2012 
„Bild-Wahrnehmungsräume und Religions-Repräsentationen. Religionsaisthetik und die 

Quellen der Rekonstruktion von Religion.” In Sphärendynamik II. Religion in 
postsäkularen Gesellschaften, hg. von Georg Pfleiderer / Alexander Heit (Religion – 
Wirtschaft – Politik, Bd. 3). Zürich: Pano / Baden-Baden: Nomos, 407-430. 

„Das ‚Licht des Ostens’ und die Suche nach der ‚Religion der Zukunft’. Wahrnehmung und 
Adaption des Buddhismus in Deutschland vor und nach dem Ersten Weltkrieg.” Zur 
Debatte 1, 22-24. 

„Die Religion der Religionswissenschaft und die Wissenschaft der Gesellschaft. Eine Replik.” 
EWE 23 (2), 306-320. 

„Religionsaisthetik. Religion(en) als Wahrnehmungsräume.” In Religionswissenschaft, hg. von 
Michael Stausberg (De Gruyter Studium, Bd. 2). Berlin / Boston: De Gruyter, 329-342. 

„Religionskritik als Religionsbegründung. Das funktionale Religionskonzept in Jean Jacques 
Rousseaus Contract social zwischen Christentumskritik und Apologie der Religion 
civile.” In Religion und Kritik in der Moderne, hg. von Ulrich Berner / Johannes Quack 
(Religionen in der pluralen Welt, Bd. 9). Berlin: Lit, 221-241. 

„‚Die toten Schlacken des inneren Feuers’. Schleiermachers Religionsformel, ihre Rezeption 
und die Idee einer vergleichenden Religionsforschung.” In Christentum und 
Judentum. Akten des Internationalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in 
Halle, März 2009, hg. von Roderich Barth / Ulrich Barth / Claus-Dieter Osthövener 
(Schleiermacher-Archiv, Bd. 24). Berlin / Boston: De Gruyter, 243-266. 

„Wahrnehmung der Religion. Aspekte der komparativen Religionswissenschaft in 
religionsästhetischer Perspektive.” EWE 23 (2), 241-254. 

 
2013 

Kult und Bild. Die bildliche Dimension des Kultes im Alten Orient, in der Antike und in der 
Neuzeit, hg. von Maria Michaela Luiselli / Jürgen Mohn / Stephanie Gripentrog 
(Diskurs Religion, Bd. 1). Würzburg: Ergon (245 S.). 

„Einleitung.“ In Kult und Bild [wie oben], 7-12 [zusammen mit Maria Michaela Luiselli / 
Stephanie Gripentrog]. 

„Kosmogonien und die Kreativität der Paradoxien. Ein religionswissenschaftlicher Essay.” In 
Die innere Logik der Kreativität, hg. von Robert Hugo Ziegler / Johannes F.M. Schick. 
Würzburg: Königshausen & Neumann, 101-131. 

„Von den Kult-Bildern zum Bilder-Kult ‚romantischer’ Kunstreligion. Religionsgeschichtliche 
Interpretationen zu Philipp Otto Runges Zeiten-Zyklus in religionsaisthetischer 
Perspektive.” In Kult und Bild [wie oben], 203-242. 

„Mythische Narration und ‚Politische Religion’.” In Konstruktionsgeschichten. 
Narrationsbezogene Ansätze in der Religionsforschung, hg. von Gabriela Brahier / Dirk 
Johannsen (Diskurs Religion, Bd. 2). Würzburg: Ergon, 55-80. 



 254 

2014 
Interdependenzen von Recht und Religion, hg. von Anne Kühler / Felix Hafner / Jürgen Mohn 

(Diskurs Religion, Bd. 5). Würzburg: Ergon (197 S.). 
„Zur Ambivalenz von Religion, Recht und Säkularisierung. Religionstheoretische 

Interpretationen nach Giorgio Agamben.” In Interdependenzen von Recht und 
Religion [wie oben], 161-185. 

„Internet-Kirchen, Jesus-Apps und Online-Beichten. Transformation der Religion durch die 
digitalen Medien.” Dichtung Digital. Journal für Kunst und Kultur digitaler Medien 16 
(2), 1-25 [zusammen mit Kirsten Maier / Anna Schillinger / Tanja Hoch].  

„Religion im Werden. Religionsverständnis und Buddhismusrezeption in Richard Wagners 
Schrift ‚Religion und Kunst’.” Zur Debatte 1, 6-8. 

„Der Text, sein Leser und die Religion.” Prospektiv 28 (7), 11-13. 
 

2015 
Die Medien der Religion. Theoretische, gesellschaftliche und historische Aspekte, hg. von 

Jürgen Mohn / Hubert Mohr (CULTuREL, Bd. 6). Zürich: Pano (280 S.). 
Orte der europäischen Religionsgeschichte, hg. von Adrian Hermann / Jürgen Mohn (Diskurs 

Religion, Bd. 6). Würzburg: Ergon (528 S.). 
„Das Konzept der Europäischen Religionsgeschichte und die Orte ihrer Verdichtung und 

Verflechtung. Eine Hinführung.” In Orte der europäischen Religionsgeschichte [wie 
oben], 9-33 [zusammen mit Adrian Hermann]. 

„Vorwort.” In Die Medien der Religion [wie oben], 7-8 [zusammen mit Hubert Mohr]. 
 

2016 
„Modellbildung in der Religionswissenschaft. Die prozessuale Interdependenz der Ebenen 

von Religion aus der Sicht der Religionsaisthetik und der Religionssemiotik.” In Einheit 
und Differenz in der Religionswissenschaft. Standortbestimmungen mit Hilfe eines 
Mehr-Ebenen-Modells von Religion, hg. von Karsten Lehmann / Ansgar Jödicke 
(Diskurs Religion, Bd. 10). Würzburg: Ergon, 135-156. 

„Franz Overbecks Religionsverständnis im Kontext der europäischen Religionsgeschichte des 
19. Jahrhunderts. Ein kursorischer Blick ins nachgelassene Kirchenlexicon.” ThZ 72, 
16-41. 

„Inszenierte Sinnsysteme. Gärten als Heterotopien in der europäischen Religionsgeschichte.” 
In Orte und Räume des Religiösen im 19.-21. Jahrhundert, hg. von Franziska Metzger 
/ Elke Pahud de Mortanges. Paderborn: Schöningh, 55-77. 

„‚Verantwortung’ – Überlegungen zur transformativen Religionsgeschichte gesellschaftlicher 
Responsivität.” In Die Freiheit der Verantwortung, hg. von Urs Breitenstein (Vorträge 
der Aeneas-Silvius-Stiftung an der Universität Basel, Bd. 50). Basel: Schwabe, 103-
121. 



 255 

„[Rez.] Christoph Bultmann / Jörg Rüpke / Sabine Schmolinsky (Hg.): Religionen in 
Nachbarschaft.” ThLZ 141, 19-20. 

„[Rez.] Annette Zgoll / Reinhard G. Kratz (Hg.): Arbeit am Mythos.” ThLZ 141, 388-390. 
 

2017 
Internal Outsiders – Imagined Orientals? Antisemitism, Colonialism and Modern 

Constructions of Jewish Identity, hg. von Ulrike Brunotte / Jürgen Mohn / Christina 
Späti (Diskurs Religion, Bd. 13). Würzburg: Ergon (230 S.). 

„Gottes-Narrative im Medium Comic. Zur Religionsrezeption, Religionsproduktion und 
Religionsreflexion in Marc-Antoine Mathieus Dieu en personne.” In Religion und 
Literatur. Konvergenzen und Divergenzen, hg. von Richard Faber / Almut-Barbara 
Renger. Würzburg: Königshausen & Neumann, 341-360. 

„Jenseits der Metapher.” Avenue. Das Magazin für Wissenskultur 5, 105-109. 
„Preliminary Remarks.” In Internal Outsiders – Imagined Orientals? [wie oben], 7-10 

[zusammen mit Ulrike Brunotte / Christina Späti]. 
 

2018 
„Vom Recht der Religion und der Religion des Rechts – Von welchen religiösen 

Voraussetzungen lebt der moderne Rechtsstaat?” In Quae Caesaris Caesari, quae Dei 
Deo? Bezüge von Recht und Religion im Wandel. Symposium anlässlich des 60. 
Geburtstages von Felix Hafner, hg. von Anne Kühler / Mirjam Olah / Lenke Wettlaufer. 
Zürich: Dike, 7-34. 

 
2019 

„Religion oder Religion? Religionswissenschaftliche Beobachtungen zum 7. Kapitel von Karl 
Barths ‚Der Römerbrief’ aus dem Jahr 1922.” ThZ 75, 284-306. 

„‚Religion spielen’ auf der Bühne der Geschichte – Reenacting Religion in der Französischen 
Revolution.” Forum modernes Theater 30 (1-2), 141-161. 

 
2020 

Blasphemie. Anspruch und Widerstreit in Religionskonflikten, hg. von Matthias D. Wüthrich / 
Matthias Gockel / Jürgen Mohn (Religion: Debatten und Reflexionen, Bd. 1). 
Tübingen: Mohr Siebeck (XI, 437 S.). 

„Die Medien der Blasphemie. Religionswissenschaftliche Beobachtungen und religionspoli-
tische Überlegungen.” In Blasphemie [wie oben], 39-54. 

 
 
 
 



 256 

2021 
„Religionswissenschaft als nicht-theologische Disziplin in ihrem Bezug zur theologischen 

Enzyklopädie. Verortungen und Entwicklungen von der Emanzipation zur 
Partizipation.” In Themen und Probleme Theologischer Enzyklopädie. Perspektiven 
von innen und von außen, hg. von Christian Albrecht / Peter Gemeinhardt. Tübingen: 
Mohr Siebeck, 181-191. 

 
2022 

„Setzung. Ein Religionsmodell für die Religionswissenschaft? Religionsaisthetische und 
religionssemiotische Überlegungen.” In Setzung, Wendung, Mitschrift. 
Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk / Yulia Lokshina / Adrian 
Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, 97-112. 

„Religionisierte Technik. Zur Religionsdiskursgeschichte des technologischen Dispositivs.” In 
Immanente Religion – Transzendente Technologie. Technologiediskurse und 
gesellschaftliche Grenzüberschreitungen, hg. von Sabine Maasen / David Atwood. 
Opladen / Berlin: Budrich, 41-68. 

 
2023 

„Comics als experimentelles Medium im religiösen Feld. Ein Essay über das Sinnmedium 
Religion im Comic-Modus.” In Literatur und Religion. Paradigmen der Forschung, hg. 
von Andreas Mauz / Daniel Weidner (Studien zu Literatur und Religion, Bd. 6). Berlin: 
Metzler, 245-265. 

„Dieu et la morale dans les appropriations du bouddhisme en langue allemande avant et 
après Schopenhauer jusqu’au début du XXe siècle.” In Dieu et la morale, hg. von 
Joachim Haddad / Sebastian Hüsch. Basel: Schwabe, 171-190. 

„Die Unendlichkeit der Religion in der Endlichkeit der Kunst. Interpretationen zum Programm 
der Kunstreligion bei Friedrich Schleiermacher, C.D. Friedrich und Gerhard Richter.” 
In Endlichkeit und Unendlichkeit, hg. von Urs Breitenstein (Vorträge der Aeneas-
Silvius-Stiftung an der Universität Basel, Bd. 53). Basel: Schwabe, 161-190. 

2. Herausgeberschaft (Buchreihen) 
Religion: Debatten und Reflexionen, 3 Bände (seit 2020). Tübingen: Mohr Siebeck, Mitheraus-

geber. 
Diskurs Religion: Beiträge zur Religionsgeschichte und zur religiösen Zeitgeschichte, 17 Bände (seit 

2013). Baden-Baden [bis Bd. 14 Würzburg]: Ergon, Nomos, Mitherausgeber. 
Religion und Medien, 5 Bände (seit 2012). Bielefeld: transcript, Mitherausgeber. 
Critical Studies in Religion/Religionswissenschaft (14 Bände, 2011—2019). Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, Mitherausgeber.  
Neue Theologische Grundrisse, 8 Bände (seit 2010). Tübingen: Mohr Siebeck, Mitherausgeber. 



 257 

3. Abkürzungsverzeichnis 
BrDictRel The Brill Dictionary of Religion 
DiRe Dialog der Religionen 
EuS Ethik und Sozialwissenschaften 
EWE Erwägen, Wissen, Ethik 
MLexR Metzler Lexikon Religion 
MThZ Münchener Theologische Zeitschrift 
RGG4 Die Religion in Geschichte und Gegenwart4 
RPP Religion Past and Present 
ThLZ Theologische Literaturzeitung 
ThZ Theologische Zeitschrift 
TRE Theologische Realenzyklopädie 
TRT5 Taschenlexikon Religion und Theologie, 5. Auflage 
WdRel Wörterbuch der Religionen 

 

Über den Autor 
Dr. Ulrich Vollmer, Studium der Klassischen Philologie, Katholischen Theologie und Vergleichenden 
Religionswissenschaft; Gymnasiallehrer (1980-1984); anschließend Wechsel an die Universität Bonn; 
1984-2005 Wissenschaftlicher Angestellter im Religionswissenschaftlichen Seminar; 2005-2012 
Kustos des Instituts für Orient- und Asienwissenschaften; 2013 Ruhestand; neben der Lehrtätigkeit im 
Fach Religionswissenschaft zeitweise Lehrauftrag für Neutestamentliches Griechisch an der 
Universität zu Köln. 

E-Mail: vollmer@uni-bonn.de 


	2025_Cover_Verwissenschaftlichung.pdf
	Inhalt_Final_23.11.2025.pdf
	Editorial_FINAL_24.11.2025.pdf
	Kirsch_Gripentrog-Schedel_FINAL_23.11.2025.pdf
	Kirsch_FINAL_23.11.2025.pdf
	Atwood_FINAL_24.11.2025.pdf
	Trein_FINAL_24.11.2025.pdf
	Gripentrog-Schedel_FINAL_23.11.2025.pdf
	Hermann_FINAL_23.11.25.pdf
	Ragaz_FINAL_23.11.25 mit DOI.pdf
	Vollmer_FINAL_23.11.25 mit doi.pdf



