
 

AЯGOS Volume 4 (1) 2025 
 
Regular issue 
Reguläre Ausgabe 
Numéro régulier 
Emissione regolare 
 



 
 

Article / Artikel / Article/ Articolo 
 
Vers une sociologie du prêtre âgé : Des hommes à part et comme les autres ……………………………… 18 p. 
Alexandre Grandjean, Laurent Amiotte-Suchet, Carole Dessauges  
 
New Directions in Mantra Studies: Exploring the Emergence of Mantra Repetition …….………………. 20 p.  
Dominik A. Haas  

 
 
 

AЯGOS Volume 4 (1) 
Regular issue / Reguläre Ausgabe / Numéro régulier / Emissione regolare  

2025 



 
Auteur de contact : Alexandre Grandjean, Haute école de santé Vaud. 
Pour citer cet article : Grandjean, Alexandre / Laurent Amiotte-Suchet / Carole Dessauges. 2025. « Vers une 
sociologie du prêtre âgé : Des hommes à part et comme les autres » ARGOS 4 (1), 1–18. DOI : 
10.26034/fr.argos.2025.7626. 

 Licence par AЯGOS et les auteurs / autrices. Visitez https://www.journal-argos.org.  

 

 

 

Résumé 
Les prêtres de plus de 75 ans sont en voie de constituer la majorité du clergé catholique tant en 
Suisse qu’en France. Or c’est à cet âge qu’ils quittent, selon le droit canon, leurs responsabilités 
paroissiales et peuvent se mettre en retrait de la vie ecclésiale. Face au spectre d’une Église sans 
prêtres ainsi qu’en continuité d’un discours moral alliant dignité humaine et exemplarité du 
clergé, les organisations diocésaines ne se sont préoccupées que récemment de l’entrée de leur 
clergé dans le troisième, voire le quatrième âge. Nous esquissons ici les lignes programmatiques 
d’une sociologie du prêtre âgé, dans leurs contextes nationaux et diocésains. Notre objectif est 
de réinvestir cette catégorie de « prêtre âgé » à travers son hétérogénéité contemporaine. Suivant 
une approche ancrée de sociologie qualitative, différentes situations de cette catégorie sont 
explorées. Entre une exemplification théologique des prêtres âgés par l’Église, les témoignages 
des paroissien·nes accompagnant ces prêtres et l’hétérogénéité « vécue » des prêtres eux-
mêmes, nos considérations autour de cette catégorie sociale mettent en lumière tant les 
ressources mobilisables en Suisse et en France que les adaptations plus générales du Catholicisme 
postconciliaire aux réalités socio-sanitaires de son clergé vieillissant. 

 

1. Introduction 
Les prêtres de plus de 75 ans sont en voie de constituer la majorité du clergé catholique tant 
en Suisse qu’en France.1 Pourtant, cette surreprésentation des prêtres âgés n’est pas l’objet 
d’une attention particulière de la sociologie du Catholicisme, alors que ces prêtres qui ont, 

 
 
1  L’âge moyen des prêtres diocésains de Suisse était de 67 ans révolu en 2021, plus de la moitié des prêtres 

a donc atteint l’âge de la retraite pour l’État et le nombre de candidats à la prêtrise dans les Diocèses suisses 
n’a cessé de diminuer depuis 1965 (SPI 2024). La situation est similaire en France où, entre 1980 et 2000, 
le nombre de prêtres diocésains a diminué de moitié, puis à nouveau de moitié entre 2000 et 2020 (Église 
catholique 2024). 

Vers une sociologie du prêtre âgé :  
Des hommes à part et comme les autres  

Alexandre Grandjean, Laurent Amiotte-Suchet, 
Carole Dessauges  

Publié le 24.04.2025  
 

 

https://www.journal-argos.org/
https://kirchenstatistik.spi-sg.ch/fr/dioezesanklerus/#close


2 

pour la plupart, été les témoins directs du Concile Vatican II (1962-1965), ont exercé leur 
sacerdoce dans le contexte de la fin de la civilisation paroissiale (Le Bras1955 ; 1956), de la 
sécularisation culturelle de la société (Hervieu-Léger 1986) et de la crise des vocations 
religieuses (Sévegrand 2004 ; Bünker/Husistein 2011). Le retrait progressif d’une partie du 
clergé de ses fonctions pastorales représente un enjeu de taille pour les diocèses. Si les 
prêtres ordonnés peuvent bénéficier d’une retraite civile à partir de 65 ans, selon le droit 
Canon, et d’entente avec leur évêque, ils doivent se retirer de leur office à 75 ans. Il n’est 
cependant pas rare que ces prêtres continuent leurs missions encore quelques années, ou 
continuent d’exercer des offices et mandats ponctuels jusqu’à ce que la maladie ou un 
accident empêche la poursuite de leurs activités. Il s’agit à la fois de maintenir la présence du 
clergé dans les paroisses, mais aussi de permettre au rôle sacerdotal de ces hommes à part 
de se poursuivre. En ce sens, la retraite du ministère ne signifie pas le retrait des prérogatives 
dans leur statut distinctif d’hommes ordonnés.  

Face au spectre d’une Église sans prêtres, ainsi qu’en continuité d’un discours moral alliant 
respect de la dignité humaine et exemplarité du clergé, les diocèses suisses et français 
commencent à organiser la prise en charge d’un clergé vieillissant au début des années 2000. 
Là où le modèle traditionnel reposait sur les solidarités locales — tant paroissiales que 
familiales —, le vieillissement des prêtres, la standardisation des normes gérontologiques, 
l’accroissement de l’espérance de vie et la désagrégation du tissu paroissial encouragent les 
diocèses à adopter de nouvelles logiques de professionnalisation, de rationalisation, 
d’anticipation et de division du travail afin de veiller aux conditions de vie de ces hommes 
âgés. Toutefois, une étude circonscrite de ces nouveaux modèles de prise en soin indique 
une grande variabilité nationale, mais aussi régionale. Les régimes de reconnaissance 
publique, l’histoire religieuse locale, les organisations internes de prévoyances sociales, les 
possibilités de partenariat avec des institutions séculières, les spécificités administratives, la 
structuration du tissu paroissial et de provenance tant des fidèles que des prêtres, tous ces 
éléments contextuels conditionnent les modalités à partir desquelles les prêtres âgés 
peuvent poursuivre leur existence d’hommes à part tout en bénéficiant des nouvelles 
normes gérontologiques comme les autres.  

Nous esquissons ici les lignes programmatiques d’une sociologie du prêtre âgé, au prisme des 
contextes nationaux et diocésains. Cet article se base sur des observations et entretiens 
exploratoires menés entre 2022 et 2024 en Suisse romande (Diocèses de Sion et de 
Lausanne-Genève-Fribourg) et en Franche-Comté (Diocèses de Besançon, de Saint-Claude et 
de Belfort-Montbéliard).2 Suivant une approche ancrée de sociologie qualitative 

 
 
2  Cette enquête exploratoire a permis l’obtention d’un projet de recherche intitulé « Vieillir en prêtre, 

aujourd’hui et demain : Perspectives au-delà de 75 ans » et financé par le Fonds national de recherche 
scientifique en Suisse (FNS, div. I, projet n° 215108). Cette recherche s’inscrit dans la continuité de deux 
enquêtes successives sur le vieillissement des religieux et religieuses menées par Annick Anchisi et Laurent 



3 

(Strauss/Corbin 2003), nous entendons prendre en compte toute l’hétérogénéité de cette 
catégorie « de prêtre âgé ». Faisant varier les situations et les informateurs, nous mettrons en 
tension les discours émiques valorisant le prêtre âgé comme étant « appelé à devenir le corps 
du Christ»3 et les logiques pragmatiques d’accompagnement du quotidien de responsables 
laïcs, d’assistantes sociales et de personnels soignants aux prises avec les situations 
concrètes. La rencontre et le suivi ethnographique de prêtres à la retraite sur leurs lieux de 
vie (presbytères, appartements privés, foyers de prêtres, EMS et EHPAD4, etc.) permettent 
de mieux appréhender cette hétérogénéité « vécue » (Hall 1997 ; McGuire 2016) d’hommes 
à la fois à part (de par leur statut) et comme les autres (de par les normes gérontologiques 
en vigueur). Ces analyses multi-situées autour de la figure du prêtre âgé permettent 
d’identifier des stratégies d’anticipation diocésaines, des ambivalences de discours, ainsi que 
l’arrivée de nouveaux gestionnaires laïcs se spécialisant dans ces nouvelles problématiques 
liées à l’âge et la dépendance. Plus largement, notre enquête interroge les conditions du 
« bien vieillir » pour une population peu étudiée autant par les sciences sociales des religions 
que par les études gérontologiques.  

2. Le Père Régis, un prêtre ordinaire 
Le Père Régis (nom d’emprunt) présente une trajectoire standard d’engagement de prêtres 
de sa génération, débutée très tôt à partir de l’enfance dans un Petit séminaire5. Ce parcours 
ainsi que sa posture pastorale accueillent et s’adaptent plutôt favorablement à 
l’aggiornamento qu’opère le Concile Vatican II, notamment en ce qui concerne la prise 
progressive de responsabilité des laïcs. Presque centenaire, le Père Régis conserve 
néanmoins un haut degré d’autonomie, ne bénéficiant que d’une surveillance ponctuelle de 
la part de voisins, des prêtres de la paroisse et d’aides à domicile. En somme, son parcours 
représente un cas exemplaire de vieillissement d’un curé intégré dans un tissu paroissial 
relativement solidaire et impliqué dans la prise en soin de son clergé. 

Le Père Régis fait partie des doyens des prêtres de Suisse romande. Vivant seul en 
appartement dans le centre-ville d’une petite agglomération, il est quasiment autonome et 
marche entre 2000 et 3000 pas chaque jour selon les informations fournies par sa montre 

 
 

Amiotte-Suchet dans les communautés apostoliques (2014-2017 – Le Prix de la coutume) puis dans les 
communautés contemplatives (2018-2022 –  Vivre et vieillir séparé du monde).  

3  Formulation utilisée lors d’une conférence à l’occasion de la journée « Prêtres aînés » organisée par la 
Conférence des Évêques de France le 13 octobre 2022. 

4  On parle d’Établissement médico-social (EMS) en Suisse et d’Établissement d’hébergement pour personnes 
âgées dépendantes (EHPAD) en France. 

5  Le « Petit séminaire » était une structure scolaire très répandue jusqu’à la seconde moitié du 20e siècle. Elle 
permettait à certains enfants issus de milieux populaires d’avoir accès à une scolarité secondaire et aux 
familles bourgeoises d’y scolariser leurs enfants. Le petit séminaire avait pour vocation de préparer les 
élèves capables et désireux d’accéder ensuite au grand séminaire, pour devenir séminariste, puis à la 
prêtrise.  

https://emscouvent.hesav.ch/
https://vieillirmonastere.hesav.ch/


4 

connectée. Il accueille l’un d’autre nous pour une première rencontre et demande 
immédiatement si son français de « vieux curé » est suffisamment clair pour nous. Il parle avec 
un accent typé de sa région, et s’amuse à employer des expressions en patois, et que 
connaissent ceux et celles qui ont un ancrage rural. Son récit de vie débute avec son entrée 
au Petit séminaire à l’occasion de ses 13 ans et ses difficultés à suivre les cours et apprendre 
le latin. Cet enfant d’agriculteur, d’une fratrie nombreuse, poursuit son cheminement au 
Grand séminaire, puis très rapidement choisit la voie de l’ordination et du sacerdoce. Il 
devient vicaire puis curé6 après quelques années, et entame ainsi son parcours allant de 
paroisse en paroisse dans le diocèse. Il décide de prendre sa retraite au-delà de 75 ans pour 
faire correspondre sa sortie du ministère avec le jubilé de son ordination.  

Dans son récit, il évoque notamment l’essor des mouvements d’Action catholique et leur 
dynamisme dans le diocèse, ainsi que les changements qui se sont suivis avec l’application 
du Concile Vatican II (1962-1965). Pour ce prêtre, cette période du Concile est une « grande 
crise » qu’il vit de manière « tragique », par tout ce qui est alors bouleversé, mais aussi qu’il 
expérimente comme un « soulagement, une ouverture extraordinaire ». À la suite du Concile, 
il assiste à la démission de confrères plus libéraux, ainsi qu’à l’essor d’un pôle identitaire et 
traditionaliste (Portier 2012), débouchant notamment sur l’instauration d’un séminaire de la 
Fraternité Saint-Pie X en Suisse romande, ainsi qu’à l’essor de groupes de prière et de 
dévotion mariale et à l’avènement de communautés du Renouveau charismatique. Ce prêtre 
nous raconte son intérêt pour l’informatique, et surtout l’intelligence artificielle qui le fascine 
et l’aide à résumer très rapidement les principales élaborations théologiques et liturgiques 
des différents Conciles de l’Église. Il se passionne aussi pour la lecture de ce qu’il qualifie de 
« grands théologiens » ; sur sa table de lecture, nous apercevons des livres aux colorations 
théologiques bigarrées, allant de Benoît XVI à Guy Gilbert, le « prêtre des loubards ». Il 
évoque également le fait d’aller concélébrer les dimanches avec les prêtres de sa paroisse ou 
de suivre la messe en direct de Lourdes sur KTO, une chaîne de télévision catholique 
française, une hostie et un verre à vin non loin de la télécommande afin de pouvoir 
concélébrer l’eucharistie.  

Le Père Régis est caractéristique d’une génération entrée dans la prêtrise dans les années 50, 
dont la socialisation a été continue au Petit séminaire, telle qu’étudiée par le sociologue 
Charles Suaud en Vendée, jusqu’au Grand séminaire et à l’ordination. Chez Charles Suaud,la 
« vocation » de prêtree est analysée selon une approche bourdieusienne. Dans son optique, 
la « vocation » est « une entreprise d’inculcation d’un habitus religieux particulier, à savoir 
d’un système de dispositions à retraduire ou mieux à reconstruire […] une biographie 
religieuse » (Suaud 1974 : 84-85). Du côté du Père Régis, cette habitus religieux semble 
persister bien qu’elle ne soit pas figée depuis ces premières années d’inculcation. En effet, il  

 
 
6  Le terme « curé » désigne les prêtres ayant un ministère paroissial. Ainsi, contrairement à ce que l’on pense 

parfois, tous les prêtres ne sont pas des curés mais tous les curés sont des prêtres. 



5 

est également représentatif de sa génération, qui entreprend une démarche de 
désacralisation, notamment par l’abandon dans les années 1960 des signes distinctifs, tels 
que le port du col romain et de la soutane. Lors de notre rencontre, le Père Régis se présente 
en habits sombres, avec une croix en bois légèrement ostentatoire au cou comme seul signe 
de son statut. Pour ce prêtre qui évoque ses activités sportives avec ses paroissiens et son 
engagement avec des fidèles de l’Action catholique, la distinction symbolique de l’ordination 
et du mode de vie exceptionnel est atténuée, notamment par ce qualificatif de « curé de 
campagne » qu’il se donne lui-même pour décrire son style pastoral, quelque peu passéiste 
et nostalgique. Les idéaux de « fraternités sacerdotales » – réunissant tous les prêtres sous 
un même statut d’ordination – sont pour leur part mis au défi des différences 
générationnelles. Une fois par semaine, le Père Régis est invité à manger avec les prêtres plus 
jeunes de sa paroisse, qui parfois ironisent sur sa tendance à leur rappeler les débuts de sa 
prêtrise. En évoquant cette époque révolue, il nous fait comprendre que les contacts avec 
des confères de son âge lui manquent, ceux avec qui il peut être plus intime, qui ont traversé 
les mêmes époques et bouleversements, « d’un ami de qui vous savez tout » précise-t-il.  

Par rapport à d’autres prêtres âgés rencontrés – et plus spécifiquement par rapport à ceux 
qui ont quitté la cohorte sociologique en « se défroquant » –, le Père Régis a su accepter la 
fin de son ministère paroissiale et ses implications. Il a accepté de devoir quitter sa cure et 
s’est alors mobilisé dans la recherche d’un nouveau logement, avec l’appui de ses réseaux 
paroissiaux. Il s’efforce de demeurer autonome, malgré son âge, dans la gestion de son 
quotidien, bénéficiant toutefois d’aides à domicile (ménage et repas) et d’une supervision de 
ses voisins et des prêtres de la paroisse. Lors de notre entretien, il conserve un enthousiasme 
et un regard sans amertume sur son parcours en paroisse ainsi que sur les obligations liées à 
son statut sacerdotal. Le temps de la retraite coïncide pour lui à un moment 
d’approfondissement et de développement personnel dans l’exégèse biblique, loin des 
impératifs de prêcher aux autres. Si le Père Régis bénéficie de l’attention des curés de la 
paroisse, ainsi que de visites ponctuelles d’un autre prêtre, nommé par l’évêque pour visiter 
ses confrères ayant quittés leurs ministères, il n’est pas dépendant de ce type de soutien et 
ne bénéficie pas d’accompagnement et de suivi spécifique en lien avec sa situation de santé.  

3. Retraites et vocations 
L’exemple du Père Régis esquisse ce que la catégorie de « prêtre âgé » implique sur le terrain. 
Pour ces hommes dont la fonction a été à la fois une identité, une vocation 
transformationnelle et itérative, ainsi qu’un statut sine qua non à la célébration eucharistique 
au sein de l’Église catholique romaine, la fin de leurs ministères ainsi que l’entrée dans le 
troisième, voire le quatrième âge (Lalive d’Epinay/Spini 2008 ; Caradec 2022), coïncident avec 
une rupture biographique forte. En effet, s’ils restent des prêtres jusqu’à leur mort, ils ne 
sont plus des curés – en théorie – à partir de 75 ans, se voyant en effet retirés de leur charge 
paroissiale. À cet âge, il est attendu d’eux d’écrire à leur évêque pour présenter « la 



6 

renonciation de son office ».7 Toutefois, des arrangements peuvent être recherchés tant par 
l’évêque que par le prêtre, à l’instar de ce que nous évoquait un informateur franc-comtois : 
« Pour moi, l’évêque m’a dit : j’ai personne pour te remplacer, alors c’est pas la peine de 
m’envoyer une lettre ». Avant cette fameuse missive, différents courriers leur ont 
généralement été remis par les administrateurs laïcs et les responsables de caisse de 
prévoyance, ces derniers cherchant à accompagner les prêtres âgés dans ce nouvel âge, celui 
du prêtre « retiré » – de leurs offices, mais aussi de leurs lieux d’habitation, la cure. Dans la 
vieillesse, ces derniers demeurent cependant à part d’autres laïcs retraités, premièrement 
de par leur statut sacerdotal persistant, et deuxièmement de par les préoccupations et les 
aménagements que témoignent les organisations diocésaines à leur égard. 

Pour les prêtres âgés, cette période implique ainsi la recherche d’un nouveau logement, avec, 
si besoin, le soutien du diocèse dans leurs démarches. Elle peut également signifier leur 
retour auprès de leur famille biologique ou un éloignement de leurs lieux de vie et de leurs 
réseaux de solidarité. Pour ces hommes dont le métier est envisagé sous la forme d’une 
vocation, contractualisée par une lettre d’ordination, voire par un « traitement » ou des 
« indemnités » plus que par un salaire8, le bénéfice de prestations et de prévoyances sociales 
est également spécifique. Pour les plus âgés, l’adoption récente des diocèses de nouvelles 
conventions sociales peuvent les prétériter par rapport à d’autres prêtres, ou laïcs engagés 
dans les administrations ecclésiales. Ainsi, il n’est pas rare que les diocèses compensent les 
rentes quand celles-ci sont insuffisantes, ou alors fournissent d’eux-mêmes des solutions de 
logement et de prise en soin – médicalisée ou non. Enfin, leurs statuts sacerdotaux et leurs 
vocations sont mis à l’épreuve de l’isolement, mais aussi de maladies et de vulnérabilités 
propres à la vieillesse, à l’instar d’un prêtre rencontré qui, souffrant de tremblements 
compulsifs, n’osait plus célébrer l’eucharistie en public, craignant que son tremblement ne 
devienne trop visible auprès des paroissiens.  

Ces parcours et trajectoires sont des témoignages importants des adaptations et refontes de 
l’Église, tout autant que du statut de prêtre vis-à-vis des transformations des paroisses et de 
leur fonction, durant la seconde moitié du 20e siècle. En effet, principalement socialisés au 

 
 
7  « À soixante-quinze ans accomplis, le curé est prié de présenter à l’Évêque diocésain la renonciation à son 

office ; après examen de toutes les circonstances de personne et de lieu, l’Évêque diocésain décidera de 
l’accepter ou de la différer ; il devra procurer au démissionnaire un logement et une subsistance 
convenables, en observant les règles édictées par la conférence des Évêques » (Code de droit canonique, 
538, § 3). 

8  Cette terminologie est employée dans les diocèses en France pour qualifier la rémunération des prêtres 
exerçant sur le diocèse. À ce « traitement » s’ajoute des honoraires pour les messes et cérémonies, ainsi 
que la garantie du logement. Ainsi un prêtre en exercice bénéficie de près de 1100 € par mois pour ses frais 
courants, son logement et les frais afférents étant pris en charge par le diocèse. En Suisse romande, c’est 
une logique salariale qui prime. Par exemple, pour le Diocèse de Lausanne – Genève – Fribourg, dès le début 
des années 2000, chaque membre du clergé en exercice a bénéficié d’un rehaussement et une 
harmonisation entre les régions des rémunérations de prêtres, plafonnées à 6’000 CHF par mois.  



7 

catholicisme à travers les mouvements d’Action catholique (Pelletier 2002 ; Giroux 2011) tels 
que la JOC ou la JAC9, ayant parfois comme modèle les prêtres-ouvriers, des théologiens 
réformistes ou des fondateurs de mouvements œcuméniques ou spirituels, ces prêtres ont 
généralement adopté un style pastoral de proximité. lls participent ainsi à un mouvement de 
« désacerdotalisation » de leurs fonctions. Ils retirent la soutane, jouent au football avec leurs 
paroissiens, revendiquent leur droit aux loisirs et aux vacances, ou s’engagent dans la mission 
et adoptent une perspective plus d’aide au développement que d’évangélisation. Cette 
génération se distingue des « prêtres de la génération Jean-Paul II », pour reprendre le 
qualificatif de la sociologue Céline Béraud (2006b), désignant l’émergence de nouvelles 
revendications de « resacerdotalisation » de la fonction par une génération postconciliaire 
de prêtres plus marquée par des imaginaires revivalistes de leur statut, de la liturgie ainsi 
qu’en faveur de revendications identitaires, morales et bioéthiques fortes dans les espaces 
publics d’Europe de l’Ouest (Portier 2012 ; Turina 2012). 

À ce titre, cette cohabitation entre les générations n’est pas évidente, voire interroge 
directement les injonctions qui sont faites aux prêtres en fin de parcours d’intégrer sur le tard 
de nouvelles normes gérontologiques, mais aussi de gestion de soi tout autant que 
d’intégration dans de nouveaux ensembles, les Unités pastorales. En effet, comme l’évoque 
Céline Béraud : 

[…] à l’âge où la majorité de leurs contemporains accèdent à la retraite, les 
prêtres continuent d’assumer de lourdes responsabilités. On perçoit ici la 

terrible exigence d’adaptation demandée aux plus âgés, nés dans les années 1930, 
socialisés au petit puis au grand séminaire afin de devenir de ‘simples prêtres’, et qui 
encore en activité aujourd’hui doivent se plier à un modèle organisationnel qui leur est 
profondément étranger. À l’inverse, l’autoritarisme de certains jeunes clercs constitue 
parfois un obstacle à une collaboration sereine et efficace avec les autres personnels 
ecclésiaux. (Béraud 2006a : 81) 

Face à une génération en exercice, plus revendicative d’un statut clérical ainsi que d’une 
« masculinité sacerdotale » et qui occupent notamment la sphère médiatique et numérique 
(Tricou 2021), la population des prêtres de plus de 75 ans est plus discrète et, de fait, peu 
l’objet d’une attention spécifique de la recherche.10 Elle commence toutefois à apparaître 
comme distinctive dans le débat ecclésial et public à travers le prisme de sa prise en soin et 

 
 
9  Respectivement, la Jeunesse ouvrière chrétienne et la Jeunesse agricole catholique, deux émanations des 

mouvements d’Action catholique. Ces mouvements d’évangélisation dirigées directement par les laïcs ont 
portés la marque jusqu’aux années 1960 des christianismes sociaux en Occident (Pelletier 2002 ; 
Pelletier/Schlegel 2012).  

10  En français, à part les travaux de Céline Béraud sur le métier de prêtre et la thématique du vieillissement 
en Église (2006a , 2013), il n’existe que peu de recherches en sciences sociales sur la situation des prêtres 
âgés. Dans les univers académiques anglo-saxons, la littérature est essentiellement centrées sur les 
ressources psychologiques des prêtres et leurs habilités à faire face aux changements induits par la fin de 
leur ministère (Kaiser/Peters/Babchuk 1982 ; Isaaco et al. 2014). 



8 

de son vieillissement. Le programme d’une sociologie du prêtre âgé doit permettre de mieux 
circonscrire les enjeux institutionnels et sociaux qui gravitent autour du clergé vieillissant et 
des nouvelles configurations qu’imposent ces situations dans les territoires. Car il importe de 
décrire et analyser les dispositifs socio-sanitaires mis en place, ou en cours d’élaboration, 
dans les diocèses à l’aune des situations « vécues » de ces prêtres âgés, caractérisées par la 
grande hétérogénéité de leurs réalités sociales, sanitaires et sacerdotales. 

4. La figure exemplaire du prêtre âgé face aux soins 
Si le statut spécifique du clergé distinct des laïcs se formalise dans les Églises d’Occident 
durant le 5e siècle (Faivre 1983), c’est à partir du Concile de Trente (1545-1563) que l’Église 
catholique romaine élabore et exalte les caractéristiques sacrificielles, exemplaires et 
exclusives de son clergé dans son double rôle de médiateur avec un ordre divin et 
d’administrateur de communauté. Continence et célibat, travail et engagements 
apostoliques dans des œuvres ou dans le monde séculier, retraites et ascèses, ce ne sont là 
que quelques-unes des caractéristiques des éthiques vocationnelles sur lesquelles se fondent 
l’autorité charismatique et de fonction des prêtres depuis le 16e siècle. Cependant, ce modèle 
de cléricalisme a été mis à l’épreuve des grandes transformations religieuses du 20e siècle. 
En effet, comme dans les protestantismes luthéro-réformés, l’Église catholique romaine a 
largement perdu sa situation de monopole, tout autant que sa capacité à informer les divers 
domaines de la vie sociale en Europe de l’Ouest (Hervieu-Léger 1986 : 7). À l’heure où la 
courbe démographique annonce le vieillissement certain du clergé catholique, la figure du 
prêtre âgé est de plus en plus glorifiée par l’institution. Un double discours qui affirme la 
nécessité de maintenir des « solidarités intergénérationnelles » et celle de continuer de 
prendre en considération la spécificité sacerdotale des prêtres malgré leur avancée en âge.11 
Ce double discours, qui met en exergue les prêtres et responsabilise les aidant·es, se 
confronte toutefois aux évolutions normatives de la gérontologie et au dénuement d’une 
partie des agents laïcs sur le terrain.  

Cette exemplarisation des prêtres âgés doublée d’une valorisation de l’entraide 
intergénérationnelle se manifeste dans un document particulièrement emblématique : la 
brochure Documents épiscopats publiés par la Conférence des Évêques de France, et plus 
spécifiquement son numéro spécial « Prêtres aînés : Au cœur de l’église diocésaine » (2019). 
Oscillant entre des réflexions de théologiens, de prêtres responsables de la pastorale des 
aînés, de psychologues ou de responsables laïcs, et des témoignages exemplaires de prêtres 

 
 
11  Citons comme exemple de cette tendance la publication de Christus vivit (2019), directement adressée par 

le Pape François « aux jeunes et à tout le peuple de Dieu ». Cette exhortation apostolique est notamment 
un appel au maintien des liens intergénérationnels en plus d’être une adresse personnalisée à la nouvelle 
génération. La constitution de la journée des Grands-parents et des ainés en juillet 2021 s’oriente vers le 
même message de prise en compte des ainés, en complémentarité avec d’autres événements tels que les 
Journées mondiales de la jeunesse.  



9 

à la retraite, cette brochure traduit les préoccupations directes de la Conférence des Évêques 
de France quant à des logiques centralisées de prise en soin et de valorisation du clergé 
vieillissant. La tonalité de la brochure place ainsi une emphase sur les prêtres âgés en tant 
que modèle de tout fidèle âgé, potentiellement mis à l’écart de la communauté, rappelant 
que personne ne devrait être exclu de l’Ecclésia. Plus spécifiquement, les prêtres âgés sont 
célébrés en tant qu’ils seraient des « […] porteurs d’une mémoire indispensable pour ceux 
qui sont engagés activement aujourd’hui au service de la mission de l’Église » et que, même 
s’il est « clair que les prêtres aînés ne sont plus engagés de façon active dans la mission 
comme ils l’ont été dans la force de l’âge », ces derniers demeurent « du fait de leur fragilité 
même » des contributeurs « à ce témoignage de la Bonne Nouvelle auprès de leurs frères et 
sœurs laïcs ou prêtres engagés plus activement dans la mission » (Berjonneau 2019 : 33-35). 

L’observation participante d’une journée « Prêtres aînés » organisée en 2022 par la 
Conférence des Évêques de France permet toutefois de situer la réception de ces messages. 
Cette journée rassemblait à Paris toutes les personnes actives dans la prise en soin des 
prêtres âgés dans les diocèses français, mais aussi de Suisse romande. Qu’ils soient évêques, 
vicaires, prêtres-doyens, assistantes sociales engagées par un diocèse, laïc·ques missionné·es 
ou bénévoles visiteur·euses de prêtres, cette population aux statuts hétéroclites se retrouvait 
pour ce rendez-vous annuel. Durant la matinée des conférences à l’accent moral et 
théologique, données par des prêtres, s’inscrivaient largement dans cette démarche de 
glorification associant corps du Christ et corps du prêtre. Exhortant les prêtres à prendre soin 
d’eux-mêmes, à prendre soin d’un corps « sanctuaire pour l’Esprit saint », les conférenciers 
formulaient une double injonction : pour les prêtres à conserver une certaine dignité dans le 
grand âge et pour les laïcs à manifester une attention particulière à l’égard des prêtres âgés. 
Mais à la suite de ces conférences, les prises de parole du public faisaient apparaître en miroir 
une autre réalité, celle vécue par des femmes en charge des prêtres âgés dans leurs Unités 
pastorales. Un décalage apparaissait alors clairement entre le thème de ces conférences à 
l’accent théologique et les situations concrètes décrites par ces femmes qui tenaient à 
souligner la pauvreté, le manque d’hygiène, la méchanceté ou le racisme de certains prêtres 
dont elles ont la charge, « qui se comportent comme des clochards, qui sont sales et agressifs, 
qui ne veulent même pas entendre parler de leur corps ». Elles évoquaient des problèmes de 
négligence, d’incontinence et le manque d’assistance des autres prêtres qui ne veulent pas 
voir le problème ou préfèrent déléguer à des femmes le « sale boulot » (Hughes 1962 ; 
Anchisi 2016). Elles évoquaient aussi le sentiment de solitude et d’abandon de ces prêtres à 
la retraite qui regrettaient que l’évêque ne vienne jamais les visiter. 

À cet instant, les lectures théologiques de conférenciers semblent aux antipodes de ce que 
vivent ces femmes et des solutions qu’elles espèrent trouver durant une telle journée. Si ces 
interventions pouvaient évoquer des cas isolés, il n’en demeure pas moins que ces 
rencontres interdiocésaines révèlent toute l’ambivalence des prêtres et de leur statut, à la 
fois des hommes à part glorifiés par le discours du clergé, mais aussi des hommes comme les 



10 

autres, avec tous les enjeux de vulnérabilité et de déprise que cela comporte de vieillir en 
homme célibataire (Glosli Bergland/Tveit/Thorsen Gonzalez 2016). 

5. L’hétérogénéité des vécus de prêtres âgés 
Au-delà du discours de l’institution, ou des témoignages des soignant·es, la catégorie sociale 
de « prêtre âgé » ne pourra être appréhendée dans une démarche de sociologie qualitative 
sans une réinscription dans des réalités empiriques plurielles et multi-situées. Si les discours 
institutionnels de l’Église insistent sur la « fraternité sacerdotale » et la « communion des 
prêtres » avec leurs évêques, la Curie romaine et le Pape, ce cléricalisme idéal peut et doit 
être contrasté par une observation fine du religieux en train de se faire (Piette 1999). Il s’agit 
d’observer in situ des actions, des interactions et des positionnements itératifs d’acteurs 
sociaux établis dans le champ social que constitue un diocèse, ses Unités paroissiales et leurs 
inscriptions dans des contextes séculiers. Ainsi, nous adoptons un positionnement 
constructiviste et pragmatique autour des négociations et des répertoires de discours et 
d’actions mobilisés. De même, nous nous appuyons sur les travaux autour du concept de 
« déprise » (Clément et al. 2018), de « prise » et « d’épreuves » (Caradec 2014) pour saisir et 
analyser les aménagements et réaménagements trouvés lors de l’avancée en âge. Les prêtres 
opèrent des agencements afin de faire face aux situations de perte d’emprise sur la poursuite 
des évidences et des gestes du quotidien (Caradec 2022). En effet, là où les études 
gérontologiques cherchent généralement à évaluer, mesurer et opérationnaliser des enjeux 
de « fragilité », de « dépendance » et de « vulnérabilité », notre approche se concentre 
prioritairement sur les ressources, les stratégies et les multiples accords et résolutions qui se 
formalisent entre un prêtre âgé, son entourage et les responsables laïcs autour du maintien 
de son autonomie et de sa prise en soin. Nous nous intéressons ainsi aux différents cadres 
d’intelligibilité (Goffman 1974) plus ou moins partagés, ainsi qu’aux dispositifs mis en place à 
différents niveaux afin d’accompagner un prêtre âgé dans les épreuves que représentent à 
la fois la fin du ministère, mais aussi leurs spécificités d’hommes à part dans les nouvelles 
configurations induites par les pertes progressives d’autonomie (liturgique, sociale, 
corporelle, etc.). 

Nous adoptons également une approche « vécue » du religieux (Hall 1997 ; McGuire 2008), 
mais aussi de la vieillesse, contrastant les normes et évaluations institutionnelles au profit de 
la singularité des agencements créatifs des prêtres âgés dans leurs parcours de vie, de perte 
d’autonomie, voire de fin de vie. Bien que des parcours de sélection, de formation et 
d’ordination dans la prêtrise présagent certes d’un parcours d’homogénéisation, façonnant 
des hexis comportementaux et sociaux bien reconnaissables, la rencontre avec ces prêtres 
de plus de 75 ans et les observations ethnographiques préliminaires de notre enquête 
abondent toutefois en faveur de l’image d’un clergé catholique plus hétérogène que ne le 
laisse paraître les discours et iconographies promues par les autorités diocésaines. Ils sont 
également plus divers dans leurs approches de la vieillesse, et des ressources et stratégies 



11 

qu’ils peuvent mobiliser pour faire face aux situations nouvelles qui se présentent à eux. À 
partir d’une première analyse de vingt profils de prêtres âgés, des marqueurs sociologiques 
de différences et d’accès aux ressources sont à relever : leurs provenances 
sociodémographiques, leurs origines géographiques, leurs niveaux de formation, les carrières 
et responsabilités menées au sein de l’institution, leur statut d’incardination ou non, leurs 
appartenances ou proximités avec des ordres religieux ou des communautés nouvelles, leurs 
états de santé et de dépendance, leurs accès à des ressources familiales et financières 
spécifiques. Tous ces éléments participent à façonner un terrain composite que seule 
l’ethnographie fine des situations permettra d’appréhender dans toute sa complexité.  

6. Les contextes du « bien vieillir » des prêtres âgés 

À ce stade, nous avons identifié trois axes qui permettent d’intégrer nos observations 
préliminaires sur l’hétérogénéité du clergé catholique vieillissant dans des cadres et des 
contextes. Ces derniers structurent les modalités et les attentes des prêtres âgés vis-à-vis de 
leur autorité ecclésiale, mais aussi leurs intégrations à des systèmes de soin ou de prévoyance 
sociale. Ces dimensions organisent également les conditions et les injonctions au « bien 
vieillir » qui incombent de plus en plus aux prêtres à la retraite, au même titre que d’autres 
personnes âgées (Lalive d’Epinay/Spini 2008 ; Caradec 2022). Premièrement, les spécificités 
générationnelles de notre cohorte de prêtres, âgée de 75 ans et plus, sont principalement 
marquées par les mouvements d’Action catholique ainsi qu’une socialisation dans un 
christianisme social. Après des carrières et des engagements dans la mission, au sein de 
pastorales spécialisées et de services d’aumônerie à la jeunesse ou aux migrants, ainsi que 
dans les milieux ruraux et ouvriers, ces prêtres continuent d’aborder un style pastoral 
résolument centré sur leurs relations aux paroissiens et l’animation de groupes de soutiens 
et de prière. Ils assument toutefois une posture catholique distinctive face aux sociétés 
sécularisées. Ils se montrent à la fois critiques des ouvertures de Vatican II, mais cherchent 
néanmoins à accompagner les évolutions de société et de l’Église sans pour autant faire 
rupture ou scission. En effet, si un informateur peut se qualifier actuellement de 
« conservateur éclairé » en contraste avec son parcours de jeune prêtre soixante-huitard, 
son discours sur l’Église et ses missions pastorales demeurent teintés des grands tropes 
énonciatifs des christianismes sociaux (Pelletier/Schlegel 2012) plus que de ceux d’un 
catholicisme renouvelé ou de néo-traditions réhabilitées tels que présents dans les milieux 
charismatiques et/ou intégristes. Ces postures s’illustrent également par une recherche 
d’autonomie ou d’attentes très restreintes par rapport au diocèse, estimant que c’est plus 
au niveau paroissial et des liens d’amitié tissés durant la carrière, que des soutiens et des 
aides ponctuelles peuvent leur être apportés. Le recours et le rapport à d’autres 
professionnels séculiers – médecins, psychologues, etc. – sont souvent conçus comme étant 
non problématiques et ne relevant pas d’une sphère d’influence du diocèse. 



12 

Deuxièmement, leurs parcours de prêtres et trajectoires dans la vieillesse s’inscrivent dans 
les spécificités des contextes diocésains nationaux et régionaux. Les différents régimes de 
reconnaissance politique du religieux, entre modèle pluraliste en Suisse romande 
(Becci/Monnot/Voirol 2019) et laïcité de séparation en France (Baubérot 2007), mais aussi 
les différentes spécificités du tissu paroissial local, impliquent des logiques différentes de 
prise en soin, d’accompagnement ou de responsabilisation du prêtre âgé. Que ce soit dans la 
recherche d’un nouveau logement, la réintégration de la sphère familiale, le maintien d’un 
niveau de vie standard, dans la gestion de l’administration personnelle, le suivi testamentaire 
et thérapeutique, la prise en soin de situations de dépendance ou l’entrée dans un 
établissement médicalisé, etc., les prêtres âgés n’ont pas les mêmes options et services à 
disposition à partir de leur retrait du ministère.  

À l’instar de Régis, présenté en ouverture de cet article, la trajectoire peut bénéficier de 
solidarités paroissiales fortes pour assurer le maintien d’un niveau de vie à domicile et d’un 
suivi ponctuel. Dans d’autres cas, la recherche d’un nouveau logement peut s’avérer 
périlleuse et précarisant, notamment dans les cantons urbains où les prix de l’immobilier sont 
élevés, comme en ville de Genève. Dans ces contextes, c’est d’abord l’Église qui se trouve 
interpellée pour accompagner les prêtres, et c’est l’État-providence et les régimes sociaux 
qui sont ainsi tenus d’aider et d’assister les prêtres âgés – à l’instar de n’importe quel autre 
retraité –, bien que des clercs et des laïcs, missionnés ou bénévoles, se chargent de les visiter 
et de les suivre dans leurs démarches. Du côté de la Franche-Comté, l’existence d’un Foyer 
diocésain a pour objectif de réunir tous les prêtres âgés dont le maintien à domicile ou dans 
leur famille n’est plus une option. De surcroît, l’engagement d’assistantes sociales par le 
Diocèse atteste d’une logique de professionnalisation et d’un autre modèle de gestion des 
prêtres âgés, plus centré sur celui d’une Église-providence.  

Troisièmement, il convient de prendre en considération l’évolution des cultures 
gérontologiques. Malgré leur intégration à une institution parfois décrite comme « totale » 
(Goffman 2013), les parcours dans la vieillesse des prêtres âgés s’inscrivent aussi bien dans 
les changements de perspectives des diocèses que des institutions de soins. Poursuivant de 
mêmes logiques et préoccupations séculières, en Suisse comme en France, les diocèses 
opèrent eux-aussi un basculement des logiques asilaires vers une « humanisation » des 
pratiques (Cabriol 1993 ; Richelle/Loffeier 2017 ; Amiotte-Suchet/Higelin Cruz 2023). En 
somme, elles encouragent une prise en soin raisonnée et concertée de leurs prêtres âgés, 
prenant en considération les singularités, besoins et attentes de la personne. Au-delà donc 
du contexte de vie des prêtres âgés et de leur volonté ou non d’être accompagné dans la 
vieillesse par leur hiérarchie, des dispositifs de prise en soin se mettent progressivement en 
place, afin d’adapter l’espace de vie, d’assurer la prise de médicaments, de prendre en 
compte les désirs du prêtre, de mobiliser les réseaux existants pour lui prêter assistance, etc. 
Consentement et référent thérapeutique, salle de bains adaptée aux problèmes de mobilité, 
mise en place de l’aide à domicile, système de télé avertissement, etc., les prêtres âgés 



13 

bénéficient d’un ensemble de dispositifs qui à la fois formalisent, sécurisent et singularisent 
les modalités du vieillir, et ce en jonglant entre leur statut d’homme comme les autres et à 
part. 

Ces différents contextes influencent les attentes des prêtres âgés vis-à-vis de leur hiérarchie 
ecclésiale tout autant que leur façon d’anticiper leur vieillissement en s’y préparant, avec 
l’appui ou non de cette dernière ou d’autres institutions séculières. En effet, si le Droit canon, 
dans sa version actuelle datant de 1983, stipule les obligations de l’Église quant à subvenir 
aux besoins de son clergé vieillissant12, ces obligations canoniques ne sont pas 
nécessairement revendiquées par les prêtres âgés. Beaucoup de ceux que nous avons 
rencontrés estiment être aptes à se gérer eux-mêmes – avec le soutien de leurs proches, 
souvent des neveux ou nièces –, et nuancent en cela, par leurs discours, les propos des 
responsables diocésains (laïcs) qui véhiculent parfois l’image de prêtres immatures et 
incapables de s’autogérer, incapacité qui est envisagée comme inhérente à leur parcours à 
part de prêtres célibataires, habitués à être subordonnés à une hiérarchie. Leurs styles 
pastoraux revendicateurs également d’une certaine autonomie par rapport à leur statut 
sacerdotal et à leur Église, décrivant souvent des relations plutôt concertées et horizontales 
avec leur évêque, ne sont également pas étrangers aux positions et aux stratégies de 
préservation de soi qu’ils adoptent une fois atteint l’âge du retrait du ministère. Il ne s’agit là 
que de résultats préliminaires, pour lesquels une recherche élargie, centrée sur une étude 
de cas représentatifs, limites et marginaux, doit encore être menée. En effet, notre projet 
d’une sociologie du prêtre âgé vise une recherche minutieuse de l’hétérogénéité des 
parcours et postures de prêtres âgés, tout autant que des contextes organisationnels et 
socioreligieux qui les accueillent, et influent sur leurs expériences de vie actuelles. 

7. Conclusion : Des hommes à part et comme les autres 
Notre programme d’une sociologie du prêtre âgé entend réaliser l’étude fine et située de 
cette hétérogénéité en contexte. Vieillir en prêtre implique à la fois les individus de la cohorte 
sociologique – les prêtres âgés eux-mêmes – mais également le contexte institutionnel 
environnant, comprenant les cadres théologiques et éthiques englobants, les coordinations 
intra et interdiocésaines tout autant que les solidarités paroissiales et familiales mobilisables, 
ainsi que les coopérations et accès privilégiés – ou non – aux institutions séculières de soin 
et de prévoyance sociale. Afin de saisir ces configurations complexes dans lesquelles les 
enjeux de vocation, de vieillesse et de vulnérabilité du clergé catholique « retiré » se vivent, 
se pensent et se confrontent, nous préconisons des ethnographies approfondies de 
« situations » (Goffman 1974) de vie et de prise en soin de ces prêtres âgés. En effet, 
comment se négocie le retour d’un frère ou d’un oncle dans le cercle familial après l’âge de 

 
 
12  L’Évêque est canoniquement tenu de procurer un logement à chacun des prêtres incardinés et à subvenir 

à leurs besoins (Code de droit canonique, 538, § 3). 



14 

la retraite ? Comment s’organise et s’accorde la référence thérapeutique et testamentaire 
alors que la maladie s’immisce dans le quotidien et menace les jours d’un prêtre âgé ? 
Comment s’active le personnel soignant d’un établissement d’accueil médicalisé ou d’un 
hôpital face à un prêtre atteint de démence ? Comment s’organisent les actes liturgiques 
quand les mobilités et la locution sont restreintes ? Quel rôle a la rediffusion de la messe à la 
télévision pour ces hommes qui ne sont plus forcément tenus de célébrer pour d’autres 
qu’eux-mêmes ? Ce ne sont là que quelques questionnements initiaux qui ont pu émerger de 
nos enquêtes exploratoires. 

À l’échelle micro et méso, nos analyses nous orientent vers des résultats préliminaires qui 
devront être approfondis. Que ce soit dans l’observation des spécificités générationnelles – 
plus de trente ans séparant notre informateur le plus jeune et le plus âgé –, dans les situations 
de vulnérabilité « vécues », la mise en place progressive de dispositifs diocésains de prise en 
soin, les normes gérontologiques des pratiques soignant·es et les attentes des prêtres âgés 
eux-mêmes, nous espérons documenter de manière plus exhaustive les encadrements et 
ressources institutionnelles, paroissiales, familiales et individuelles dont bénéficient les 
prêtres âgés selon les diocèses. Nous avons déjà remarqué que l’accès et la mobilisation de 
ces ressources ne sont pas nécessairement toutes garanties avec les mêmes implications. Par 
exemple, pour les prêtres « venus d’ailleurs » – soit ceux venus en renfort d’Europe de l’Est, 
d’Afrique de l’Ouest et d’Asie du Sud, initialement avec le titre de Fidei donum13 – la question 
du vieillissement croise celle d’un potentiel retour au pays, souvent envisagé avec difficulté, 
ou d’un vieillissement dans le diocèse d’accueil et des problèmes financiers liés à des 
manques de cotisation dans les programmes de prévoyances sociales. De même, les prêtres 
religieux qui ont parfois occupé des charges pastorales tout en étant rattachés à un ordre 
demeurent à part des stratégies diocésaines de prévoyances. Leurs vœux au sein d’ordres ou 
de congrégations possédant une autonomie par rapport aux évêques de référence tendent 
à les invisibiliser des logiques locales d’assistance sociale. Ces variations permettent 
d’envisager les inégalités d’accès, de négociations et d’accommodements de certains profils 
de prêtres âgés face aux pertes d’autonomie et aux reconfigurations liées à la fin de leur 
ministère.  

Dans une perspective plus macrosociologique, notre enquête liant les enjeux de vocation, de 
vieillesse et de vulnérabilité du clergé catholique de plus de 75 ans permet de continuer à 
documenter les conséquences de la « fin de la civilisation paroissiale » (Le Bras 1955 ; 1956), 
ainsi que les adaptations et refontes du Catholicisme postconciliaire dans les sociétés 
sécularisées. Là où des solidarités communautaires pouvaient encore prévaloir dans la prise 

 
 
13  Le statut de Fidei donum concerne les prêtres qui partent en mission dans un autre diocèse tout demeurant 

rattaché à son diocèse d’ordination. Cette mission est généralement délimitée dans le temps. Toutefois, il 
est fréquent que les prêtres « venus d’ailleurs », le terme émique employé pour les désigner, demandent à 
être réincardiné, ainsi que demandent la nationalité du pays d’accueil.  



15 

en soin d’un prêtre âgé et retiré de son ministère, ces dernières ne semblent plus être aussi 
effectives face à la désaffiliation des fidèles, aux difficultés de recrutements des séminaristes 
ainsi qu’à la réorganisation récente des diocèses en Unités paroissiales de plus en plus 
extensives. Le projet d’une sociologie du prêtre âgé doit également permettre de mieux 
appréhender le cadre moral et bioéthique que promeut actuellement le magistère catholique 
quant aux enjeux de la vieillesse et du vieillissement, tant de son bassin de fidèles que de ses 
prêtres. En effet, là où le discours du magistère romain s’est principalement concentré depuis 
la fin des années 1960 sur des enjeux liés à la sexualité et au contrôle des naissances (Turina 
2012), puis dès le début des années 2000 en porte-à-faux des programmes libéraux de 
« démocratie sexuelle » des états occidentaux (Fassin 2008), ce discours de bioéthique 
s’inscrit également aujourd’hui dans celui du respect de la fin de vie, du « bien vieillir » et de 
la solidarité intergénérationnelle, accompagnant les évolutions démographiques tant de la 
société que du religieux. 

Bibliographie 
Amiotte-Suchet, Laurent / Audray Higelin Cruz. 2023. « Des institutions totalement 

goffmaniennes ? » Ethnographiques.org 46, 1-18. 

Anchisi, Annick. 2016. « Les souillures du grand âge : Entre délégation et dénégation. » In Le 
social à l’épreuve du dégoût, éd. par Dominique Memmi / Gilles Raveneau / Emmanuel 
Taïeb. Rennes : PUR, 127-137. 

Baubérot, Jean. 2007. Les laïcités dans le monde. Paris: PUF. 

Becci, Irene / Christophe Monnot / Olivier Voirol, éd. 2019. Pluralisme et reconnaissance : Face 
à la diversité religieuse. Rennes: PUR. 

Béraud, Céline. 2006a. Le métier de prêtre. Paris : Les Editions de l’Atelier. 

Béraud, Céline. 2006b. « Prêtres de la génération Jean-Paul II : Recomposition de l’idéal 
sacerdotal et accomplissement de soi. » Archives de sciences sociales des religions 133 , 
45-66.  

Béraud, Céline. 2013. « Le catholicisme français à l’épreuve du vieillissement. » In La 
décomposition des chrétientés occidentales, 1950-2010, éd. par Yvon Tranvouez. Brest: 
CRBC-UBO, 55-69. 

Berjonneau, Jean-François. 2019. « Prêtres aînés : Une richesse dans l’Église diocésaine. » 
Documents épiscopat 6, 31-37. 

Bünker, Arnd / Roger Husistein, éd. 2011. Les prêtres diocésains en Suisse. Pronostics, 
interprétations, perspectives. Saint-Gall : Editions SPI. 

Cabriol, Claude. 1993. La fin des hospices. Toulouse : Privat. 



16 

Caradec, Vincent. 2014. « Transitions du vieillissement et épreuve du grand âge », In Vieillesse 
et vieillissement : Regards sociologiques, éd. par Cornelia Hummel / Isabelle Mallon / 
Vincent Caradec. Rennes : PUR, 273-288. 

Caradec, Vincent. 2022. Sociologie de la vieillesse et du vieillissement. Malakoff: Armand Colin. 

Clément, Serge / Marcel Druhle / Jean Montovani / Monique Membrado. 2018. « Genèse de la 
déprise. » Gérontologie et Société 40 (155) , 27-32.  

Église catholique. 2024. « Ministres ordonnés et religieux en France, les chiffres. » Église 
catholique en France. (09.04.2025). 

Faivre, Alexandre. 1983. « Clerc/laïc : Histoire d’une frontière. » Revue des Sciences Religieuses 
57 (3) , 195-220. 

Fassin, Éric. 2008. L’inversion de la question sexuelle. Paris: Amsterdam. 

François. 2019. Christus Vivit : Du Saint-Père François aux jeunes et à tout le peuple de Dieu, éd. 
par le Saint-Siège. Rome. 

Giroux, Bernard. 2011. « De l’Action catholique aux JMJ : L’Église et la jeunesse catholique de 
France. » Transversalités 119 (3) , 119-134. 

Glosli Bergland, Astri Marie / Bodil Tveit / Marianne Thorsen Gonzalez. 2016. « Experiences of 
Older Men Living Alone: A Qualitative Study. » Issues in Mental Health Nursing 37 (2) , 
113-120.  

Goffman, Erving. 1974. Frame Analysis: An Essay on the Organization of Experience. New York: 
Harper and Row. 

Goffman, Erving. 2013. Asiles : Etudes sur la condition sociale des malades menteux et autres 
reclus. Paris: Ed. de Minuit. 

Hall, David D., éd. 1997. Lived Religion in America : Toward a History of Practice. Princeton: 
Princeton University Press. 

Hervieu-Léger, Danièle. 1986. Vers un nouveau christianisme ? : Introduction à la sociologie du 
christianisme occidental. Paris: Cerf. 

Hughes, Everett C. 1962. « Good People and Dirty Work. » Social Problems 10 (1) , 3-11. 

Isaaco, Anthony / Ethan Sahker / Deanna Hamilton / Mary Beth Mennarino / Wonjin Sim / 
Meredith St Jean. 2014. « A Qualitative Study of Mental Health Help-seeking among 
Catholic Priests. » Mental Health, Religion & Culture 17 (7) , 741-757.  

Kaiser, Marvin A. / Georges R. Peters / Nicholas Babchuk. 1982. « When Priests Retire. » The 
Gerontologist 22 (1) , 89-94. 

Lalive d’Epinay, Christian / Dario Spini. 2008. Les années fragiles. La vie au-delà de quatre-vingts 
ans. Québec : Les Presses de l’Université Laval. 



17 

Le Bras, Hevé. 1955. Études de sociologique religieuse. Tome I : Sociologie de la pratique 
religieuse dans les campagnes françaises. Paris : PUF. 

Le Bras, Hevé. 1956. Études de sociologique religieuse. Tome II : De la morphologie à la typologie. 
Paris : PUF. 

McGuire, Meredith B. 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford : Oxford 
University Press. 

McGuire, Meredith B. 2016. « Individual Sensory Experiences, Socialized Senses, and Everyday 
Lived Religion in Practice. » Social Compass 63 (2) , 152-162. 

Pelletier, Denis. 2002. La crise catholique : Religion, société, politique. Paris : Payot. 

Pelletier, Denis / Jean-Louis Schlegel, éd. 2012. À la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche 
en France. Paris: Seuil. 

Piette, Albert. 1999. La religion de près : L’activité religieuse en train de se faire. Paris : Métailié. 

Portier, Philippe. 2012. « Pluralité et unité dans le catholicisme français. » In Catholicisme en 
tensions, éd. par Céline Béraud / Frédéric Gugelot / Isabelle Saint-Martin. Paris : Editions 
EHESS, 19-36. 

Richelle, Sophie / Iris Loffeier. 2017. « Expériences de la vieillesse en établissement à deux siècles 
d’intervalle : L’humanisation en question. » Genèses (106) , 30-49. 

Sévegrand, Martine. 2004. Vers une église sans prêtres. La crise du clergé séculier en France 
(1945-1978). Rennes : PUR. 

SPI. 2024. « Prêtres diocésains – Kirchenstatistik. » SPI. (09.04.2025). 

Strauss, Anselm / Juliet Corbin. 2003. « L’analyse de données selon la grounded theory : 
Procédures de codage et critères d’évaluation. » In L’enquête de terrain, éd. par Daniel 
Céfaï. Paris : La Découverte, 363-379. 

Suaud, Charles. 1974. « Contribution à une sociologie de la vocation : Destin religieux et projet 
scolaire. » Revue française de sociologie 15 (1) , 75-111.  

Tricou, Josselin. 2021. Des soutanes et des hommes : Enquête sur la masculinité des prêtres 
catholiques. Paris : PUF. 

Turina, Isacco. 2012. « Le magistère posconciliaire face au biopouvoir. » In Catholicisme en 
tensions, éd. par Céline Béraud / Frédéric Gugelot / Isabelle Saint-Martin. Paris : Editions 
de l’EHESS, 191-202. 

 

https://kirchenstatistik.spi-sg.ch/fr/dioezesanklerus/#close


18 

A propos des auteurs· trices 
Dr. Alexandre Grandjean est socio-anthropologue des religions, chargé de recherche à la Haute école 
de santé Vaud (HESAV, HES-SO), et affilié à l’Institut de sciences sociales des religions (ISSR) de 
l’Université de Lausanne.  

E-mail : alexandre.grandjean@hesav.ch 

Dr. Laurent Amiotte-Suchet est socio-anthropologue des religions, adjoint scientifique à la Haute 
école de santé Vaud (HESAV, HES-SO). Depuis 2014, il mène des enquêtes sociologiques sur le 
vieillissement au sein des communautés religieuses dans l’Église catholique.  

E-mail : laurent.amiotte-suchet@hesav.ch 

Carole Dessauges est physiothérapeute et collaboratrice scientifique à la Haute école de santé Vaud 
(HESAV, HES-SO). 

E-mail : carole.dessauges@hesav.ch 

Remerciements 
Les auteur·rices remercient Annick Anchisi pour sa première relecture de l’article, ainsi que 
les relecteur·rices anonymes et toute l’équipe du journal AЯGOS pour son travail éditorial. 

Abstract in English 
In Switzerland and France more than half of the catholic priests are over 75 years old. Yet, 
according to canon law at this age they usually must leave their pastoral responsibilities and may 
retreat from their ecclesial life. Facing the perspective of a church without priests, and enhancing 
a moral discourse in which human dignity and the exemplarity of the clergy entangle, the 
diocesan organizations have shown only recently a preoccupation about the ageing of their 
priests. Here, we develop an empirical framework for a sociology of ageing priests that considers 
the importance of their national and diocesan contexts. Our aim is to review the category of 
“ageing priests” through its contemporary heterogeneity. We use a grounded theory approach in 
qualitative sociology to examine different situations of this social category. Our considerations 
cross theological examples of aging priests in the Catholic Church, the statements of caregivers, 
and the “lived” heterogeneity of aging priests themselves. We aim to document the current 
adaptations and new versions of Catholicism after the Second Vatican Council in the light of 
current gerontological norms that apply to the clergy. 

 



 
Corresponding author: Dominik A. Haas, Austrian Academy of Sciences and University of Vienna. 
To quote this article: Haas, Dominik A. 2025. “New Directions in Mantra Studies: Exploring the Emergence of 
Mantra Repetition” AЯGOS 4 (1), 1-20. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8033. 

 Licence by AЯGOS and the author. Visit https://www.journal-argos.org. 
 

 
 

Abstract 
Many theories understand repetitiveness to be inherent in the concept of mantra itself. Despite its 
popularity and its significance for South Asian—and, indeed, global—religious history, mantra 
repetition has been insufficiently defined as an object of research. The peculiarities of the 
repetitiveness of mantra repetition are hardly ever reflected upon in academic literature. 
Furthermore, it has been assumed that mantra repetition is a timeless and even universal practice. 
Consequently, mantra repetition has eluded adequate scholarly analysis: Significant terminological 
particularities in primary sources have been overlooked and the possibility of historical developments 
has not been considered. In this article, I survey the current state of research relevant for the study of 
the emergence of mantra repetition—in particular, the practice of continuously reciting one and the 
same short formula—from its post-Vedic origins up to the middle of the first millennium CE. I also 
formulate research questions and hypotheses to guide future studies on the subject. 

 

1. Introduction 
The term “mantra” typically designates a short formula that is composed in Sanskrit and is 
considered to have a special power or efficacy.1 Mantras are often repeatedly recited as part of 
a devotional, meditative,2 or ritualistic practice (Wilke/Moebus 2011: 170). Indeed, they are 
repeated so often that many understand repetitiveness to be inherent in the concept of mantra 
itself. Robert A. Yelle, for instance, has stated that “[t]he most obvious fact about mantras is that 
they are repeated many, even countless times. This fact has been incorporated into the meaning 

 
1  Defining the concept “mantra” is notoriously difficult and there are good arguments against understanding 

mantras as an ontologically distinct, historically stable category vis-à-vis categories such as spells or prayers; 
cf. Haas 2025. For the heuristic purpose of this article, which focuses on pre-modern South Asia, mantra is 
defined here as a comparatively short text or formula that consists of words (or sounds) originating in or 
associated with an Indo-Aryan language (Vedic, Sanskrit, Pāli, etc.) and is ascribed a power that goes beyond 
that of ordinary speech.  

2  For heuristic purposes, meditation is defined here as a self-directed and rule-guided physical, verbal, or 
mental practice that leads to a change in one’s own state of mind; in other words, a psychotropic activity. 
Usually (but not necessarily) meditation practices also have a higher goal (such as self-knowledge, realization 
of fundamental truths, connection with the divine, etc.).  

New Directions in Mantra Studies:  
Exploring the Emergence of Mantra Repetition1  

Dominik A. Haas 

Published on 20/05/2025 
 

 



 2 

of the word mantra, along with its translations ‘spell,’ ‘chant,’ and ‘incantation.’”3 Since its 
introduction into the English language, the word “mantra” has come to refer to any “constantly 
or monotonously repeated phrase or sentence; a characteristic formula or refrain; a byword, 
slogan, or catchphrase”4—sometimes carrying a pejorative overtone. All of these meanings could 
only establish themselves because the principle of mantra repetition (henceforth: MR)—that is, 
the idea that the repetition, verbal or other, of mantras is especially efficacious and powerful—
has become well known across the globe.  

As numerous examples show, the principle of MR has diverse multimodal and multiform 
realizations, with chanting aloud being only one of them (albeit a particularly vivid and catchy 
one). According to a conceptualization that is widespread in Sanskrit-based traditions, MR can be 
performed in three modes: mentally, in a low voice, and aloud (mānasa, upāṃśu, vācika)—with 
the mānasa or inaudible mode being considered the most effective one (Padoux 2011: 4). For 
some time now, MR has also been adapted to the online and digital world, as for example, apps 
being used to keep track of repetitions or to record one’s own recitation in order to replay it as 
often as desired, or collective chanting rituals being posted on Facebook.5 MR also takes various 
forms, some even non-vocal: Mantras can be iterated by means of writing them repeatedly, or 
simply by running a string of “prayer beads” (akṣamālā or simply mālā) through one’s fingers 
without actually uttering the mantras. The rotations of the Tibetan “prayer wheels” (chos-’khor) 
function according to a similar principle.  

Continuous MR can be a psychotropic activity.6 Due to its stress-reducing properties, quiet or 
silent MR is today advertised as an intervention to improve mental health (Lynch et al. 2018; 
Álvarez-Pérez et al. 2022), with the religious or doctrinal aspects of mantras often fading into the 
background altogether. When it is combined with melody and rhythm, MR assumes the form of 
chanting. In recent years, the scholarly interest in this form of singing or melodic speaking has 
increased (Simpson/Perry/Forde 2021: 2). Chanting has the potential to increase well-being, 
attention, and altruism; it can also induce altered states of consciousness (Perry/Polito/ 
Thompson 2021). Inasmuch as it fosters social connection, chanting can also play an important 
role in building and maintaining group identity. Musical vocalizations of mantras enjoy great 

 
3  Yelle 2003: 9–10. In this article, square brackets are used to mark explanatory additions to or modifications 

of quotations and translations; if they are part of original quotations, this is indicated. 
4  See art. “mantra” in the Oxford English Dictionary (2000). The Vedic/Sanskrit term mántra has variants and 

translations in many languages, e.g., Tamil mantiram, English “mantra” (historically also “muntru” and 
“mantram”), Tibetan sngags, Chinese 真言 zhēn yán, etc. There has been no systematic study of what exactly 
these terms have encompassed (and what not) in various cultures and traditions in different historical 
periods, or how they have related to similar terms (vidyā, dhāraṇī, maṅgala, etc.). 

5  As, for example, in the case of the chanting of the mantra of the Blue Medicine Buddha at the Thai Buddhist 
temple Wat Songdhammakalyani, currently being investigated by Katherine Scahill (Haas 2022: 4–5). 

6  The term “psychotropic” (literally “mind-turning”) is widely associated with substances that affect mental 
states. Here I tap into its use regarding activities that do not involve consumption of substances, but still have 
a significant impact on the state of mind.  



 3 

popularity today, and their recordings (widely available on YouTube, Spotify, and other platforms) 
also make it possible to “tap into their power” in a more passive mode.  

Despite its popularity and its significance for South Asian—and, indeed, global—religious history, 
MR has been insufficiently defined as an object of research. The ramifications of the 
repetitiveness of MR are hardly ever reflected upon in academic literature. Nor is the possibility 
of historically or geographically determined cultural developments and differences taken into 
consideration. While MR is often considered a “typically Eastern” or “Asian” form of religiosity, at 
the same time, one also encounters the notion that MR is a cross-cultural, timeless, and even 
universal human practice. Thus, MR has been characterized as “an ancient practice found in 
nearly all spiritual traditions” (Bormann et al. 2006: 219) and as “a ubiquitous technique that has 
been practiced throughout human history.” (Berkovich-Ohana et al. 2015: 13) According to Doug 
Oman (2024: 2), “[t]he repetition of a single short word, phrase, or prayer—commonly in 
Western traditions called a holy name or prayer word, or in Eastern traditions called a mantra, 
mantram, or sometimes a ‘siddha nāma, a proven or established Name’ (Tulpule 1991: 76)—has 
been used for centuries in every major religious tradition.” Frits Staal (1989) even hypothesized 
that in terms of evolutionary history, the uttering of “mantra-like” sounds is an archaic activity 
that precedes language and, as such, may be related to bird songs. He also hypothesized that the 
repetitiveness in certain speech disorders and the babbling of babies “are reminiscent of earlier 
stages of evolution” (Staal 1989: 273)—an evolutionary and reductionist approach that has 
turned out to be too simplistic (Thompson 1995).  

In my view, explaining MR practices as mere actualizations of an archetypical and inborn religious 
proclivity or ability is insufficient. There is no denying that vocal and verbal repetition is a 
recurrent element in a whole range of human cultural expressions, be it musical refrains, the 
chanting of political slogans, or the recitation of prayers and other religious texts. Yet, the concept 
of mantra originated in a specific historical region of the globe —ancient South Asia. The potency 
ascribed to the sounds of Sanskrit, the meaning and significance attached to individual mantras, 
and the association of mantras with repetitiveness are arguably the results of specific historical, 
culture-specific processes. The ideas and beliefs associated with MR also influenced—and 
continue to influence—how practitioners think and feel about their practices. However, such 
cultural and religious specificities are often underestimated, especially in psychological 
experiments: either they play no significant role in the study design, or the effectiveness of MR is 
a priori attributed to the power of mantras or the “sacred language” of Sanskrit. 

In historical and philological disciplines, on the other hand, there is a tendency to regard all types 
of (mantra) recitation simply as manifestations of one and the same activity. This overlooks the 
fact that the prerequisites for different types of recitation can be fundamentally different—as can 
the possible effects. For example, it takes years of study to be able to recite an entire collection 
of Vedic hymns—whereas a single mantra, which is intended for continuous repetition, can be 
learned in a very short time. Furthermore, there is a significant difference between the occasional 
multiple recitation of a mantra in a ritual context (three repetitions are particularly common) and 



 4 

long, continuous recitation. Anyone who repeats the same formula over a longer period of time 
will realize that continuous repetition creates a very different feeling than, for example, reciting 
a longer text (for example, it may require special mental effort to recall a longer text).  

The aims of the present article are to survey the current state of research relevant for the study 
of the early history of MR and to formulate research questions and hypotheses to guide future 
studies on the subject, especially—but not exclusively—philological studies. Preliminary research 
suggests that MR emerged in the final centuries of the first millennium BCE. In the course of the 
first millennium CE, MR practices became increasingly more systematized and elaborate—a 
process that seems to have reached a plateau with the emergence of complex Tantric systems in 
the 5th CE (the Mantramārga). In pre-medieval primary sources, MR is often mentioned briefly 
and in passing. Accordingly, in the secondary literature dealing with these sources, MR is usually 
treated only marginally—and even more often, simply ignored. For these reasons, relevant 
observations and insights are widely scattered and difficult to find. The present article is intended 
as a first contribution to the project of reconstructing the largely unknown history of MR.7  

2. Backgrounds, roots, and precursors 
The most important term associated with (vocal) MR is the Sanskrit noun japa (derived from the 
verb jap). Both Sanskritists and modern practitioners in and outside South Asia generally 
understand japa as a kind of repetitive mantra recitation. In the words of Tantra scholar André 
Padoux (2011: 24–25), “Japa […] is never an isolated utterance. It is the repeated utterance of a 
formula which is, to quote the Sanskrit expression, repeated ‛again and again’ (bhūyo bhūyaḥ), 
even sometimes […] an enormous number of times.” Due to the association of jap(a) with 
repetition, the study of the early, pre-medieval history of MR has been mostly confounded with 
the study of this word and the practice supposedly associated with it.  

The assumption that japa has always been a technical term denoting a specific practice goes back 
at least to Louis Renou (1954). In his entry on japa in the Vocabulaire du rituel Védique, Renou 
translates japa as “prière murmurée,” but also states that, in its technical sense, it designates the 
recitation of the mantra bhūr-bhuvaḥ-svar-o3ṃ. However, the passages he cites  provide little 
basis for such a definition.8 The idea of a well-defined Vedic japa was nevertheless repeated in a 
number of publications over the following fifty years.9 

 
7  I have presented preliminary research findings in the form of unpublished conference papers: “The Origins 

of Mantra Repetition in Yoga: A Hypothesis” at the conference Yoga darśana, yoga sādhana: methods, 
migrations, mediations (Kraków 2022); “Mantra and Muttering in the Mahābhārata: Re-evaluating the 
Evidence of the Jāpakopākhyāna (MBh XII 189-193)” at the Tenth Dubrovnik Conference on the Sanskrit Epics 
and Purāṇas (Dubrovnik 2023); “There Was No Repetitive Recitation of Mantras in Vedic Ritual” at the Eighth 
International Vedic Workshop (Paris 2023). While my own research has focused on Vedic and Brahminical 
Sanskrit texts, the research program outlined in this article is broader in scope and will hopefully be relevant 
and helpful to scholars with other specializations as well.  

8  Āpastamba-Śrautasūtra XIV 15.4 (see Caland 1924); Āśvalāyana-Śrautasūtra I 1.20 and 2.3 (see Mylius 1994).  
9  Padoux (1987: 118), quoting Renou’s entry on japa, writes: “Le terme est d’un usage ancien, la récitation 

elle-même, à but religieux, de textes du Veda étant sans doute plus ancienne encore. Le mot japa se 



 5 

In his 1963 article on the Jāpakopākhyāna, a heterogeneous text that is contained in the twelfth 
book of the Mahābhārata (XII 189–93), V. M. Bedekar wrote the following (1963: 72):  

It appears that the idea and the technique of Japa properly belong, as the 
M[ahā]b[hārata] chapters testify, to the ancient orthodox Vedic tradition in 

which sacrifice and sacrificial rites played the most prominent part. […] There are found 
references in the Brāhmaṇas to Japa connected with the sacrificial ritual. The mantras, 
besides being chanted during the ritual, were also inaudibly recited to add to the mystic 
potency of the ritual. Japa, thus, appears to belong to the Vedic sacrificial tradition which 
required the silent recitation of a Vedic mantra in a secrificial [sic!] ritual. 

However, the passages cited by him do not give any details about a practice referred to by the 
noun japa.10  

John Brockington, too, has published an article on the Jāpakopākhyāna (2012). He primarily views 
the development of japa as having moved from “the murmuring of Vedic mantras as an 
accompaniment to sacrificial rituals” to “the meditative repetition of a divine name in bhakti 
traditions” (Brockington 2012: 75), especially in the Pāñcarātra tradition. He speculates that the 
Jāpakopākhyāna constitutes one of potentially several links between them, in that it belongs to a 
“transition phase consisting of a pre-bhakti-type worship of Brahmā” (2012: 85). However, there 
is no indication of a connection between japa and theistic worship of Brahmā: Brockington (2012: 
83) states that “Brahmā” (in the masculine form) is mentioned frequently in the text, but in the 
list of references to “Brahmā” given in the footnote supporting this statement (n. 18), he also 
includes passages that refer to the neuter noun brahman. Moreover, Brockington himself 
concurs with the “assessment that the evidence for Brahmā as a bhakti deity is rather weak” and 
concedes that japa is “not especially directed towards Brahmā” (2012: 85).  

As far as I can see, there are no other sources to support Brockington’s theistic hypothesis—in his 
defense, it must be said that he himself does not claim that it is anything other than speculation 
(2012: 84). But the problem goes a little deeper than that: both Bedekar and Brockington 
implicitly assume the existence of a practice that was well enough defined that it makes sense to 

 
rencontre dè les Śrautasūtra et les Grḥyasūtra pour désigner une prière murmurée ou, ‘plus techniquement, 
la récitation des mots bhur, bhuvaḥ, svar, 03m [sic!].’ C’est alors la récitation murmurée de stances ou de 
formules par les officiants ou le yajamāna à certains moments du culte védique.” Padoux 2011: 25: “The 
term japa is ancient. One finds it in the Śrautasūtra and Grh̥yasūtra [sic!] where it refers to a muttered prayer 
or, in a more technical sense, to the recitation of the vyāhrt̥is bhur [sic!] bhuvaḥ svar oṃ. In that case japa is 
the muttered recitation of stanzas or ritual formulas by the officiating priests or by the yajamāna at specific 
moments of the Vedic cult.” Referring to Renou via Padoux, David Carpenter (2003: 31) states that “[i]n the 
Kalpasūtras, according to Renou, japa appears as a technical term for the recitation of Oṃ and the vyāhṛtis. 
The term is clearly used this way in the Dharma Sūtras and Śāstras, and this of course brings it into close 
association with the svādhyāya, which always begins in this way, as do the morning and evening devotions 
(saṃdhyā) which were the daily duty of every Brahmin.”  

10  Aitareya-Brāhmaṇa II 38, VI 14 (see Keith 1920); Śatapatha-Brāhmaṇa I 5.1.26, 7.4.20–21 (see Eggeling 
1882/1864).  



 6 

speak of its transformation, rather than of its emergence.11 The work of other scholars has not 
progressed much beyond this assumption (Padoux 1987: 118; Padoux 2011: 25; Carpenter 2003: 
31; Goodall/Isaacson 2016: 57–58). Dominic Goodall and Harunaga Isaacson (2016: 57), for 
example, state that japa “is a seemingly ubiquitous phenomenon, the origins of which can 
probably not be pinned down with any precision.”  

Although it is certainly true that precision in this respect is unattainable, preliminary research 
suggests that the supposition that repetitive japa was prefigured in the ancient Vedic religion is 
highly problematic. In fact, in pre-medieval South Asian literature, there is no indication that jap 
necessarily involves repetition. The word is also used for texts that are recited only once, and 
sometimes in non-ritual contexts. Moreover, in pre-classical texts, the basic meaning of the verbal 
root jap seems to be simply (probably onomatopoetic) “to mutter” (“murmeln, flüstern” Werba 
1997: 347) or rather “to recite quietly.” The fact that the noun japa occurs extremely rarely in 
Vedic literature suggests that it was not (yet) established as the designation of a ritual activity in 
its own right. This means that what we are dealing with was not a simple transition or shift from 
a “Vedic japa” to a “bhakti japa,” that is, the devotional repetition of the name of a deity.  

As a matter of fact, the widespread assumption that MR has always been an important 
component of South Asian religiosity is difficult to substantiate. In Śrauta ritual, the oldest form 
of Vedic ritual known to us in detail, MR was not established either as a common practice or as a 
principle. Mantras were generally supposed to be recited once; exceptions to this rule are rare. 
Only in the Sāmavedic chants—the musical part of the rituals—is repetition ubiquitous. 
Sāmavedic chants generally consist of textual material from the Ṛgveda that has been modified 
in various ways, for example by inserting so-called stobhas—non-lexical syllables or syllable 
sequences such as ho vā ho vā—or by repeating (abhyāsa) components. The resulting lyrics are 
set to melodies and are often repeated according to certain patterns (Howard 1977: 20–23; Kane 
1941: 1182–1183).  

A special case is the so-called aniruktagāyatrasāman, a particular Sāmavedic melody, in which 
the entire text is replaced by non-lexical syllables. This substitution results in a highly repetitive 
chant that, as Finnian M. M. Gerety (2021) has argued, prefigures later yogic forms of meditation 
focused on the syllable om. In the Upaniṣads, meditation on om is presented as a means to 
achieve liberation and immortality (Gerety 2021: 225–233). However, the extent to which this 
meditation involves continuous repetition of the syllable is unclear—the sources are surprisingly 
unspecific in this respect. It is also an open question of how recitation (which is close to speaking) 
and chanting (which is closer to singing) relate to each other and to what extent the universal 
phenomenon of repetition in music (Margulis 2014) had an influence on the development of early 
forms of mantra yoga involving om—and of MR in general. The late Sāmavidhāna-Brāhmaṇa 
(Konow 1893), for instance, describes many ritual practices involving the repetitive singing of 

 
11  Concerning the emergence, formation, and transformation of ritual practices, reference must be made here 

to the numerous publications that resulted from the Sonderforschungsbereich (SFB) 619 “Ritualdynamik” at 
the University of Heidelberg; see, for instance, Brosius et al. 2013.  



 7 

mantras and hymns. As this Brāhmaṇa is clearly post-Vedic, the practices it mentions are most 
likely based on—and are not the precursors of—repetitive recitation practices as we know them 
from Dharma and Gṛhya literature. Nevertheless, one could hypothesize that Sāmavedic 
practices are particularly repetitive because they are (at least in part) also musical.  

A practice that most likely played an important role in the emergence of MR is svādhyāya, which 
is often translated as “private study” or “self-study.” Svādhyāya is the practice of “going over” 
(adhyāya), that is, reciting a previously memorized text “on one’s own” and “for oneself” (sva); in 
practice, it is not always done privately and alone, but also in small groups. Its primary purpose is 
not so much to study the content of a text intellectually—even though this can be a part of it—
but a means to keep its words and sentences in one’s memory. Svādhyāya is done above all by 
repeating memorized sequences of mantras (Larios 2017: 115–116). Because it fulfils a crucial 
function in the transmission of Vedic texts, it has been ascribed a religious value from late Vedic 
times onwards. As the brahmayajña, the “act of worship of the Vedic formulations/mantras,” it 
is one of the five “great acts of worship” (mahāyajñas) to be performed daily by a householder 
following the Vedic Brahminical tradition (Lubin 2018: 185–186). Svādhyāya has received much 
more study than “classical japa” or MR (Malamoud 1977; Carpenter 1992: 65–67; Carpenter 
2003: 29–34; Killingley 2014; Sundareswaran 2019). 

3. The emergence of mantra repetition 
As Carpenter (2003: 31–32) has observed, in Brahminical Dharma literature a tendency 
developed to perform svādhyāya—as well as repetitive japa—with only a reduced number of 
mantras. These include above all the so-called pāvanas or pavitras (“purifiers”): the syllable om, 
the Vyāhṛtis, the Gāyatrī-Mantra, and several other hymns and verses taken primarily from the 
Ṛgveda.12 The (repetitive) recitation of these texts was early on combined with breath-control 
(prāṇāyāma). Probably among the first to be made the object of such repetitive recitation were 
the syllable om and the Gāyatrī-Mantra; in recent years some scholarly attention has been given 
to their development and history (Gerety 2015, 2016, 2021; Haas 2023ab; Brereton 2022; 
Kajihara 2019). In contrast, little research has been done on the other purificatory mantras. It is 
still unclear why they were considered particularly suitable for purification and (possibly 
repetitive) japa, and what the former has to do with the latter.  

Since the literary culture of ancient South Asia was largely based on orality, preserving texts other 
than the Vedic ones also required regular recitation. The Pātañjala-Yogaśāstra (c. 4th century CE), 
for example, counts svādhyāya among the practices of a yogi (Carpenter 2003: 29–34), defining 
it as the “recitation of the treatises on liberation” (mokṣaśāstrāṇām adhyayanam, commentary 
on sūtra II 32). Interestingly, this text also defines (continuous and repetitive?) japa of the syllable 
om and the “purifiers” as forms of svādhyāya. This raises the question of whether repetitive japa 
is primarily rooted in the above-mentioned Vedic-Upaniṣadic meditation practices involving om 

 
12  Gautama-Dharmasūtra IXX 11–12, XXVI 10; Baudhāyana-Dharmasūtra II 7.2, III 10.10, IV 2.7–9, 6.1–4; 

Vasiṣṭha-Dharmasūtra XXII 8–9, XXV 3–4, XXVIII 10–15 (see Olivelle 2000).  



 8 

(Gerety 2021), or whether the emergence of the practice of repeating a single, short mantra as a 
substitute for reciting more extensive texts was part of a more general development.  

Meditation practices involving mantras play an important role not only in the Pātañjala-
Yogaśāstra, but also in the Pāśupata tradition, dating probably from around the 2nd century CE. 
Both types of mantra meditation are treated in detail in an article written by Gerhard 
Oberhammer (1989). After first discussing the relationship between mantra the om and God with 
reference to Pātañjala-Yogaśāstra I 27 (Oberhammer 1998: 204–205), he turns to a passage from 
the c. 9th-century Ratnaṭīkā (IX 27 – XX 12; Oberhammer 1998: 206–210). In this text, a lower and 
a higher form of mantra meditation are distinguished, differing “in the degree of immediacy and 
in the intensity of the experience of union with Maheśvara that they facilitate” (Oberhammer 
1998: 207). The lower type of meditation, whose purpose is purification, is done with two 
Brahma-Mantras (Bisschop 2018): the Bahurūpī Ṛc or Aghora-Mantra and the Raudrī Gāyatrī or 
Tatpuruṣa-Mantra. Oberhammer discusses the content of these two mantras as well as their 
theological interpretation (1998: 210–213). He then turns to the higher form of mantra 
meditation (dhāraṇā; 213–216), which involves the syllable om. He discusses the nature of this 
practice (Oberhammer 1998: 214), the meaning of om (1998: 215), which is a “specific linguistic 
representation of god” (a guṇadharma; 1998: 216), and “the philosophical question of the 
function of th[is] mantra” (1998: 218). Practical issues concerning the mantra practice of the 
Pāśupatas and its repetitive aspect are hardly addressed by Oberhammer; however, relevant 
observations on this subject have recently been made in Hans Bakker’s translation of the first 
chapter of Kauṇḍinya’s Pañcārthabhāṣya (Bakker 2023: 19, n. 60).  

4. Mantra repetition in early Tantric traditions 
In early Tantric texts (c. 5th century CE), we regularly encounter vocal MR as a well-established 
ritual tool. Padoux’s study of the use of mantras in medieval Hindu Tantric traditions (2011: 24–
53) provides an extensive overview of “classical Tantric japa” focused on what he identifies as the 
most important types of application, features, and concepts concerning japa/MR (see also the 
entry “japa” in Brunner/Oberhammer/Padoux 2000). His overview is kaleidoscopic rather than 
systematic; it presents various forms and modes of recitation unsystematically and side-by-side, 
even including cases where japa is limited “to very few utterances, or to one utterance only: the 
case is frequent” (Padoux 2011: 32). Moreover, Padoux avoids discussing philological or historic 
details and leans heavily toward generalizing statements. A systematic overview of MR in (early) 
Tantric traditions that situates it within the broader history of South Asian religions is thus still 
lacking.  

In general, Tantra research focuses on individual texts, with cases of MR being considered or 
commented upon in passing. There are few studies specifically devoted to particular cases, uses, 
or aspects of Tantric MR. One example is Marion Rastelli’s (2000) study of the daily religious 
practice of practitioners in the Pāñcarātra tradition, in which MR plays a crucial role:                          
The 9th-century Jayākhya-Saṃhitā provides numerous details about timed mantra observances 



 9 

whose ultimate goal is to attain bhukti and mukti, enjoyment and liberation (Rastelli 2000: 340–
346). The total number of repetitions in each case depends on the mantra; the lower limit being 
100,000 in total. The practitioner (specifically: a sādhaka) is supposed to devote about six hours 
per day to MR.13 Recitation is also connected to or combined with other activities and practices, 
such as visualization (Rastelli 2000: 346–349), writing and the creation of amulets and diagrams 
(yantras), the imposition of the mantra(s) (nyāsa), the offering of oblations (2000: 349–352), 
walking (2000: 321), and breathing or breath-control (2000: 333). The practitioner not only has 
to identify mentally with the mantra (2000: 322, 330–331), but also to assimilate his outer 
appearance to the visual form of the mantra (2000: 329–331). What is particularly interesting is 
that the text also describes the experiences the practitioner makes during his practice (Rastelli 
2000: 336–338) and what happens after he has gained mastery of the mantra (mantrasiddhi; 
2000: 335–336).14 

Goodall (2020) deals with the semantic history of terms such as puraścaraṇa, pūrvasevā, 
pūrvasevana, puraścaryā, and vidyāvrata, which refer to a preparatory ritual or practice whose 
purpose is to gain mastery over a certain mantra by means of repetition. He notes that the term 
vidyāvrata, or “mantra observance” or “observance [that qualifies one] for [using] spells”15 was 
preceded by the Brahminical term vidyāvratasnāta (Lubin 2011: 27). However, the semantic 
development of this or related terms, such as vedavidyāvrata, vidyāvedavrata, or vedavidyā, has 
not yet been fully unraveled.16 Moreover, the timed MR practices referred to by these terms 
probably had pre-Tantric, Atimārgic/Pāśupata precursors.  

5. Buddhism and Jinism 
In the two most prominent non-Vedic religions originating in ancient South Asia, Buddhism and 
Jinism, short potent formulas similar to Vedic mantras only found currency during the first half of 
the first millennium CE (Skilling 1992; Gough 2021: 21–41). Systematized, elaborate MR practices 
were only introduced into these religions from the middle of the first millennium, when Tantric 
forms and modes spread across the religious landscape of South Asia. However, pre-medieval 
Buddhism was not at all bereft of devotional and meditative practices involving the recitation of 
fixed texts.17 The Pāli canon contains a range of parittas (“protections”) or protective texts that 

 
13  Rastelli (2000: 332) calculates that the minimum duration of an MR observance would be about 23 days; 

longer forms of the practice may take several months or even years.  
14  Comparable information is found in the Kulārṇava-Tantra studied by Gudrun Bühnemann (1991: 302): “The 

perfection of the mantra (mantrasiddhi) is indicated by signs like unusual calmness and contentment of the 
mind, absence of anger and greed, the conquest of sleep and hunger, hearing of unusual sounds, like the 
sound of drums or music and the seeing of Gandharvas.” 

15  Goodall 2020: 66; square brackets original.  
16  Goodall 2020: 69, n. 67; Acri 2021: 385. In particular, it is unknown when and where the word vidyā acquired 

the meaning “mantra”; Haas 2023b: 73, n. 286, 192–193.  
17  The practice of “Commemorating the Buddha” (buddhānusmṛti/buddhānussati), for example, involves the 

recitation of a formula listing the ten epithets of the Buddha (Harrison 1992). In the first half of the first 
millennium, this practice was further elaborated and expanded to include visualizations and the use of 



 10 

are to be recited by monks to fight calamities and promote welfare (Shulman 2019; Deegalle 
2022). The secondary literature known to me does not indicate that these texts were recited 
repetitively, but since the primary texts have never been analyzed in this respect, the last word 
has not yet been spoken. Today, repetitive recitation of parittas is not uncommon,18 and it is easy 
to imagine that their first users, too, recited them continuously on some occasions (e.g., to calm 
themselves in dangerous situations), if not systematically. A more concrete case of repetitive 
recitation is described in Buddhaghosa’s Visuddhimagga (5th century CE): while contemplating 
certain visual objects (kasiṇas), certain phrases should be repeated to aid focus (Crosby 2014: 
150–152). Targeted research might reveal even more such pre-Tantric forms of MR. 

There is some evidence that repetitive recitation already played a role in pre- (or non-)Tantric 
Jinism. The kāyotsarga (“Abandonment of the Body”), a central Jain practice that is performed 
several times a day in a mendicant’s life, includes the recitation of the “Eulogy of the Twenty-four 
Tīrthaṅkaras” (caturviṃśatistava or logassa; Pragya 2017: 57–64). This practice is first mentioned 
in the Āvaśyaka-Sūtra. According to the earliest commentary on this text, the Āvaśyaka-Niryukti, 
the Eulogy is to be recited repetitively by counting breaths, with the number of repetitions 
(between four and forty) depending on the occasion. The Āvaśyaka-Niryukti was probably 
composed between the first and the 5th century CE (Pragya 2017: 53; Gough 2015: 62–63). If this 
is correct, MR may have been a central component of Jinism from a comparatively early date. 
What is certain is that MR was practiced by Jains by the middle of the first millennium at the 
latest: the Aṅgavidyā or Aṅgavijjā, a Śvetāmbara text that may have been composed in the 4th 
century CE, describes a divination ritual that involves 800 repetitions of a formula including the 
Pañcanamaskāra-Mantra, the most important Jain mantra (Gough 2021: 29–30).  

6. Counting aids and numbers  
An important element in the development MR is the emergence and (possible) cross-cultural 
spread of akṣamālās (literally “strand of fruit kernels”) or simply mālās,19 whose production and 
use are discussed in detail in various sources (Padoux 2011: 80–88). It has been speculated that 
mālās also inspired other similar counting aids, such as the Islamic misbaḥa, which is used for the 
repetitive prayer called tasbīḥ (Venzlaff 1985; Melchert 2020: 98–106) or the Christian rosary or 
prayer ropes (κομποσκοίνι, чётки, etc.).20 According to Willibald Kirfel (1949), mālās emerged in 

 
(external) images. Are there parallels in this development with the Jain practice of kāyotsarga (see next 
paragraph), which incorporated repetitive recitation during this period? 

18  Continuous paritta recitations may last up to seven days—a practice that was evidently already known to the 
medieval commentators (De Silva 1981: 17–18, 31, 45). Long paritta recitations inevitably involve repetition 
(if not MR in the strict sense).  

19  Other terms used are akṣamālikā, akṣasūtra, rudrākṣamālā, carcakamālā, japamālā, rudrākṣavalaya, 
rudrākṣa, gaṇettiyā, and kancaṇiyā (Leumann 1893). 

20  Relatedly, several scholars have hypothesized that Hesychasm, an Eastern Christian tradition involving the 
repetition of the Jesus Prayer, was influenced by yogic practices, possibly through Sufism (Ivánka 1952; Baier 
1998: 32–35; Nacsinák 2010). However, the principle of repetition of prayers or mantras is simpler and more 
ancient than classical Hesychasm. The Christian practice of continuous prayer dates back to at least the 4th 



 11 

a Śaiva milieu and date back to the first centuries CE. While the possibly earliest mention of a 
misbaḥa dates to around the 8th century CE, the origins of the rosary in Europe probably lie in the 
11th or 12th century CE. On the basis of these observations, Kirfel concludes that the rosary was 
probably inspired by the misbaḥa, which in turn was inspired by South Asian mālās. However, an 
initial cursory review suggests that many of the South Asian sources he used were composed 
comparatively late, namely in the Middle Ages. His theory that the various forms of “rosaries” 
have South Asian roots (Bernardi et al. 2001: 1448–1449) must therefore be reviewed—and 
possibly revised—on the basis of up-to-date chronological findings. The complex history of the 
rosary and similar counting aids has yet to be written.  

Pre-medieval texts provide little or no information on how repetitions were counted, even 
though high numbers of repetitions (up to 8,000) are already mentioned in comparatively early 
sources (Haas 2023b: 165). Studies of contemporary traditions suggest that the phalanxes of the 
hand or blades of grass or other objects may have been used for this purpose (Larios 2017: 114–
115; Padoux 2011: 33; Bühnemann 1991: 302). In any case, the number of repetitions is an 
important aspect of performing MR, which is why special attention should be paid to the cultural 
and religious significance attached to certain numbers in ancient South Asia (Srinivasan 1997: 
162–175). Especially the number 108 is often associated with MR, and there have been various 
attempts at explaining its significance (Scheftelowitz 1931; Lienhard 2007: 161–163; Srinivasan 
1997: 74; McEvilley 2002: 77). Such explanations are often based on numerological inferences or 
outright speculation.21 Still lacking is a chronological examination that takes tradition- and text-
specific contexts and developments into account.  

7. Questions and hypotheses 
This article aimed to demonstrate that the relationship between mantras and repetitiveness has 
been insufficiently studied. MR—in particular, the practice of continuously reciting one and the 
same short formula—has not been recognized as an aspect of South Asian religiosity worthy of 
attention. It has been assumed that MR is universal and timeless. Consequently, MR has eluded 
adequate scholarly analysis: Significant terminological particularities in primary sources have 
been overlooked (frequently, in translations and paraphrases the words “repeat” and “recite” are 
even used interchangeably) and the possibility of historical developments has not been 
considered. When and where mantras were associated with repetitiveness, how the MR principle 
and its diverse forms and modes emerged, how MR might relate to other repetitive activities 
(such as music or repetitive offerings into a fire), and which specific ritual, spiritual, and 
psychotropic effects it was (and is) supposed to bring about is still largely unstudied.  

 
century; MR practices are probably a few centuries older. Since the emergence and development of the 
latter is de facto unexplored, the question of possible influences must be posed anew.  

21  This is not to say that number symbolism should be rejected as meaningless when interpreting the number 
of repetitions (or the beads on a string; Bühnemann 1991: 302). However, it is imperative that such 
interpretations are based on the primary literature or the tradition being studied, and not merely the 
imagination of the observer. 



 12 

To improve our understanding of MR practices, it is necessary to approach the subject with an 
increased awareness of possible forms and modes of mantra recitation and the significance of its 
repetitiveness. First, when analyzing a particular MR practice or a description thereof, it must be 
taken into account how those engaging with or in it generally understand the religious or ritual 
role and function of recitation (of mantras, as well as other types of texts) and how they 
conceptualize mantras as well as their function and efficacy. Once this background is established, 
the specifics of the practice in question can be examined. In doing so, a number of questions 
should be kept in mind. Why is it necessary to recite a mantra more than once in any particular 
case? Does the repetition of a mantra fulfill a certain religious or ritual goal that is unattainable 
by other means? Is it intended to bring about a change in the state of mind, or is it expected to 
lead to the development of certain mental or spiritual qualities (such as inner calm or the ability 
to concentrate)?22  

Technical details are important. Is recitation continuous? Is it performed with the use of the voice, 
and if so, with the singing voice or the speaking voice? How does inaudible or mental recitation 
differ from normal recitation? How often is a mantra to be repeated? Is a special significance 
attached to this number? Is a counting aid (such as a mālā) being used? In many cases, the 
duration of MR is determined with reference to a certain ritual act or time or left to the 
preference or discretion of the reciter. If repetitions are not counted, what determines how long 
recitation should be continued? Such basic questions should always be taken into account when 
studying MR practices, be it from a historical, anthropological, or psychological perspective—
even if one should not expect to be able to answer all of them completely.  

Historical texts pose particular challenges in this respect. While one might expect that pre-
modern South Asian sources have much to say on all kinds of MR,23 in fact, only very few deal 
extensively and explicitly with specifics and technical details—MR has always been practiced 
rather than reflected upon. For this reason, philological acumen is essential. The possibility of 
semantic developments must always be considered: The meaning and connotations of a word 
such as japa may be different in texts that are linguistically removed from each other in time, 
space, and/or culture or tradition. If an innovative form or mode of MR is mentioned in a text for 
the first time, this is usually not marked (e.g., by the use of a new designation). More often than 

 
22  Sørensen (2020: 80) argues that normal, functional actions are defined by causal structures and specific 

goals, whereas in the case of ritual actions, it is the correct performance alone that determines whether they 
are considered successful or not. This raises the question as to what extent psychotropic MR practices should 
be analyzed as ritual acts. 

23  As mentioned, there is no indication that repetitive recitation of mantras was a component of Vedic ritual as 
practiced in the Vedic period. The foremost sources for studying the early history of MR are post-Vedic texts 
concerned with rituals and ritualized (or “religious”) behaviors: Gṛhyasūtras (c. 400 BCE–400 CE), 
Gṛhyapariśiṣṭas and similar texts (c. 400 CE–1000 CE), Dharmasūtras (c. 300 BCE–100 CE), Dharmaśāstras and 
Smṛtis (200 CE–800 CE), Atimārga and Aṣṭāṅgayoga texts (c. 200 CE onward) as well as (early) Tantric 
(Mantramārga) texts (c. 500 CE onward). However, fictional literature, such as the Mahābhārata and the 
Rāmāyaṇa, must not be ignored, for fictitious practices (of which there is no dearth in the Sanskrit Epics) 
mentioned in them may reflect actual religious realities. 



 13 

not, practices are introduced or modified silently, and innovations can only be identified by 
comparing precursors or similar practices mentioned in earlier texts. Sometimes one has to read 
a text several times or with fresh eyes in order to recognize what form or mode of mantra practice 
an author may have had in mind. Fortunately, there is reason to hope that careful analyses will 
enable the reconstruction of the history of MR in reasonable detail.  

In order to interpret this history, it is essential to address the underlying causes of emergence 
and popularity of MR, as well as the factors that led to its diversification. As for its emergence and 
spread, I hypothesize that two factors were especially important: First, MR is very simple. 
Learning and repeating a short formula is easy. While MR practices can be quite elaborate (e.g., 
when they are combined with breathing techniques or the visualization of a deity), many of them 
do not require extensive training or preparation. The simplicity of MR made it accessible to people 
who may not have had the time or capability to engage in more complex religious activities.24 
Second, MR has distinct psychotropic qualities, such as increasing attention and focus as well as 
reducing anxiety, stress, and anger. It may even induce altered states of consciousness (today, 
MR is even advertised with these qualities). Practitioners in pre-modern South Asia must have 
experienced these psychotropic effects too. In a culture where meditation practices were firmly 
established and valued as a salvific activity, MR must have been a welcome addition.  

While the simplicity and psychotropicity of MR must have contributed greatly to its “appeal” and 
were probably important for its emergence and spread (and likely still are), these two factors 
cannot explain all of its diverse realizations. MR practices are not always easy—in the sense of 
effortless—and their ultimate goal is often not just to temporarily induce a desirable state of 
mind. Many of the mantra observances (vidyāvratas) mentioned above are very time- and 
energy-consuming, and they are expected to bring about more lasting achievements, such as the 
attainment of a special power (e.g., control over a deity) or a permanent change in an individual’s 
nature (e.g., spiritual awakening). This raises various questions. In what ways do such observances 
differ from other mantra practices in terms of efficacy? How do authors (and practitioners) 
explain how they work? How do they affect the practitioner’s life?25  

Other MR practices do not only differ in length and intensity, but also in form, such as writing the 
same word again and again or turning a “prayer wheel.” Historically, such practices only came 
into being after the “Urform” of MR, repetitive quiet recitation, had already firmly established 
itself as a religious practice. It is likely that this original form inspired the idea that the repetitive 
activation of certain formulas is especially efficacious, and that efforts were then made to apply 

 
24  In Haas 2023b: 163, I show how in some cases the study of Vedic texts was reduced to the memorization of 

the Gāyatrī-Mantra, which for many must have been the only Vedic mantra they ever formally learned. 
Similarly, MR may have served the same ritual function as the recitation of longer texts.  

25  From a neurological point of view, the question arises if MR has the power to permanently transform a 
person’s (mental or even physical) constitution. Hartzell and colleagues have shown that remarkable 
differences exist in the organization and morphology of the brains of experts trained in the memorization 
and recitation of Vedic texts (Hartzell et al. 2015)—a finding that has been called the “mantra effect” and has 
attracted some attention from the public—but whether simple MR has similar effects is unclear. 



 14 

this principle in other ways. The obvious question is: Why? What motivated the introduction of 
non-oral forms and adaptations of MR? How do they differ from oral forms? Can they substitute 
for oral MR?  

“Prayer beads” and similar counting aids used to keep track of repetition often have an important 
secondary function: They may serve as an external religious sign that identifies those who are 
carrying them as members of a particular religion or denomination, or as distinctly religious or 
pious. In fact, both the use of mālās and the audible recitation of mantras are performative acts. 
For this reason, attention must be paid to the situations in which individuals are supposed (or 
reported) to engage in them (e.g., meditating alone in an isolated place or in public while 
performing other tasks). Is the noticeable (although not necessarily loud and clear) repetitive 
recitation of a formula intended to make a certain impression on others? Is the display of a 
counting aid meant to signal devotion or religious identity?26 

The phenomenon of mantras has only recently begun to again receive the scholarly attention it 
deserves.27 Research on the emergence and diversification of MR—arguably the most prominent 
way of using mantras—will be essential to improve our understanding of this phenomenon. It will 
fill a critical gap not only in our knowledge of South Asian religious history, but also in our 
understanding of contemporary forms and modes of MR practices.28 At present, the MR practices 
that have been cultivated by Hindus, Buddhists, Jains, and adherents of other Asian religions for 
centuries (or even millennia) cannot be put into historical perspective. The same applies to forms 
of MR practiced by people who consider themselves “spiritual but not religious” (SBNR), among 
them numerous New Age esoterics and practitioners of modern yoga. Studying the emergence 
of MR will make it possible to categorize such practices historically and culturally. Moreover, it 
will help researchers from various disciplines—such as psychology, musicology, cognitive science, 
and neurology—to better factor in the manifold aspects and facets of their research subject in 
their analyses. This will make the results of their analyses more robust and comparable, which in 
turn will also benefit the study of MR from humanities perspectives.  

Bibliography 
Acri, Andrea. 2021. Review of Śaivism and the Tantric Traditions, ed. by Dominic Goodall / Shaman 

Hatley / Harunaga Isaacson / Srilata Raman. 2021. Bulletin de l’École française d’Extrême-
Orient 107, 382–387. https://shs.hal.science/halshs-03919618v1.  

 
26  When used, the counting aid is often hidden in a pouch (gomukha/gomukhī, literally “cow’s mouth”) or in 

the folds of clothing (Bühnemann 1991: 302), which may make the procedure even more recognizable. It is 
not known when these pouches came into use.  

27  Reference must be made here to a six-year project funded by a Synergy Grant from the European Research 
Council (ERC), which has been running in Vienna, Tübingen, and Oxford since September 2024. This project 
is entitled MANTRAMS (Mantras in Religion, Media, and Society in Global Southern Asia) and will examine 
mantras from a wide variety of perspectives.  

28  Such as the Transcendental Meditation (TM) technique (Williamson 2010: 87–89, 100–103) or the repetition 
of the Gāyatrī by members of the All World Gayatri Pariwar (AWGP; Heifetz 2021). 



 15 

Álvarez-Pérez, Yolanda / Amado Rivero-Santana / Lilisbeth Perestelo-Pérez / Andrea Duarte-Díaz 
/ Vanesa Ramos-García / Ana Toledo-Chávarri / Alezandra Torres-Castaño / Beatriz León-
Salas / Diego Infante-Ventura / Nerea González-Hernández / Leticia Rodríguez-Rodríguez 
/ Pedro Serrano-Aguilar. 2022. “Effectiveness of Mantra-Based Meditation on Mental 
Health: A Systematic Review and Meta-Analysis.” International Journal of Environmental 
Research and Public Health 19 (6), 63380. https://doi.org/10.3390/ijerph19063380.  

Baier, Karl. 1998. Yoga auf dem Weg nach Westen. Würzburg: Königshausen & Neumann.  

Bakker, Hans (translator). 2023. The Five Realities Kauṇḍinya’s Commentary on the 
Pāśupatasūtras. Chapter 1. Based on the critical edition by Peter Bisschop (2022). Self-
published document. https://www.academia.edu/102894337.  

Bedekar, V. M. 1963. “The Place of Japa in the Mokṣadharmaparvan (MB. XII 189–193) and the 
Yoga-Sūtras: A Comparative Study.” Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute 
44, 63–74. 

Berkovich-Ohana, Aviva / Meytal Wilf / Roni Kahana / Amos Arieli / Rafael Malach. 2015. 
“Repetitive speech elicits widespread deactivation in the human cortex: The ‘Mantra’ 
effect?” Brain and Behavior 5 (7), e00346. https://doi.org/10.1002/brb3.346. 

Bernardi, Luciano / Peter Sleight / Gabriele Bandinelli / Simone Cencetti / Lamberto Fattorini / 
Johanna Wdowczyc-Szulc / Alfonso Lagi. 2001. “Effect of Rosary Prayer and Yoga Mantras 
on Autonomic Cardiovascular Rhythms: Comparative Study.” British Medical Journal 323 
(7327), 1446–1449.  

Bisschop, Peter C. 2018. “Vedic Elements in the Pāśupatasūtra.” In Farnah. Indo-Iranian and Indo-
European Studies in Honor of Sasha Lubotsky, ed. by Lucien Beek / Alwin Kloekhorst / 
Guus Kroonen / Michaël Peyrot / Tijmen Pronk. Ann Arbor/New York: Beech Stave Press, 
1–12. 

Bormann, Jill E. / Sheryl Becker / Madeline Gershwin / Ann Kelly / Laureen Pada / Tom L. Smith / 
Allen L. Gifford. 2006. “Relationship of Frequent Mantram Repetition to Emotional and 
Spiritual Well-Being in Healthcare Workers.” The Journal of Continuing Education in 
Nursing 37 (5), 218–224. https://doi.org/10.3928/00220124-20060901-02. 

Brereton, Joel P. 2022. “How the Gāyatrī Became the Gāyatrī.” In lyuke wmer ra. Indo-European 
Studies in Honor of Georges-Jean Pinault, ed. by Hannes A. Fellner / Melanie Malzahn / 
Michal Peyrot. Ann Arbor: Beech Stave Press, 75–83.  

Brockington, John. 2012. “How japa Changed between the Vedas and the bhakti Traditions: The 
Evidence of the Jāpakopākhyāna (MBh 12.189-93).” The Journal of Hindu Studies 5, 75–
91. https://doi.org/10.1093/jhs/his01.  

Brosius, Christiane / Axel Michaels / Paula Schrode. eds. 2013. Ritual und Ritualdynamik. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 



 16 

Brunner, Hélène / Gerhard Oberhammer / André Padoux. eds. 2000. Tāntrikābhidhānakośa II. 
Dictionaire des termes techniques de la litterature hindoue tantrique. A Dictionary of 
Technical Terms from Hindu Tantric Literature. Wörterbuch zur Terminologie 
hinduistischer Tantren. Vienna: Austrian Academy of Sciences Press.  

Bühnemann, Gudrun. 1991. “Selecting and Perfecting Mantras in Hindu Tantrism.” Bulletin of the 
School of Oriental and African Studies 54 (2), 292–306. 

Caland, Willem (translator). 1924. Das Śrautasūtra des Āpastamba. Vol. II: Achtes bis fünfzehntes 
Buch. Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam. 

Carpenter, David. 1992. “Language, Ritual and Society. Reflections on the Authority of the Veda 
in India.” Journal of the American Oriental Society 40 (1), 57–77. 

Carpenter, David. 2003. “Practice Makes Perfect: The Role of Practice (abhyāsa) in Pātañjala 
Yoga.” In Yoga: The Indian Tradition, ed. by Ian Whicher / David Carpenter. London: 
Routledge Curzon, 25–50.  

Crosby, Kate 2014. Theravada Buddhism Continuity, Diversity, and Identity. Chichester: Wiley 
Blackwell. https://doi.org/10.1002/9781394260942. 

Deegalle, Mahinda. 2022. “Aural Practices of Chanting and Protection.” In The Oxford Handbook 
of Buddhist Practice, ed. by Kevin Trainor / Paula Arai. Oxford: Oxford University Press, 
301–319. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190632922.013.17. 

Eggeling, Julius (translator). 1882–1900. The Satapatha-Brâhmana According to the Text of the 
Mâdhyandina School. 5 vols. Oxford: Clarendon Press. 

Gerety, Finnian M. M. 2015. This Whole World Is OM: Song, Soteriology, and the Emergence of 
the Sacred Syllable. Dissertation: Harvard University. 

Gerety, Finnian M. M. 2016. “Melody, Mantra, and Meaninglessness: Towards a History of OM.” 
In On Meaning and Mantras: Essays in Honor of Frits Staal, ed. by George Thompson / 
Richard K. Payne. Moraga: BDK America, 185–225.  

Gerety, Finnian M. M. 2021. “Between Sound and Silence in Early Yoga: Meditation on ‘Om’ at 
Death.” History of Religions 60 (3), 209–244. 

Goodall, Dominic / Harunaga Isaacson. 2016. “On the Shared ‘Ritual Syntax’ of the Early Tantric 
Traditions.” In Tantric Studies: Fruits of a Franco-German Project on Early Tantra, ed. by 
Dominic Goodall / Harunaga Isaacson. Pondicherry: Institut français de Pondichéry, 1–76.  

Goodall, Dominic. 2020. “Dressing for Power: On vrata, caryā, and vidyāvrata in the Early 
Mantramārga, and on the Structure of the Guhyasūtra of the Niśvāsatattvasaṃhitā.” In 
Śaivism and the Tantric Traditions, ed. by Dominic Goodall / Shaman Hatley / Harunaga 
Isaacson / Srilata Raman. Leiden: Brill, 47–83. 

Gough, Ellen M. 2015. Making a Mantra: Jain Superhuman Powers in History, Ritual, and Material 
Culture. Dissertation: Yale University.  



 17 

Gough, Ellen. 2020. “Jain Mantras.” In Brill’s Encyclopedia of Jainism Online, ed. by Knut A. 
Jacobsen / John E. Cort / Paul Dundas / Kristi L. Wiley. https://doi.org/10.1163/2590-
2768_BEJO_COM_043518. 

Gough, Ellen. 2021. Making a Mantra. Tantric Ritual and Renunciation on the Jain Path to 
Liberation. Chicago: The University of Chicago Press. 

Haas, Dominik A. 2022. “‘Mantras: Sound, Materiality, and the Body’: A Comprehensive 
Workshop Report.” FID4SA Repository. https://doi.org/10.11588/fid4sarep.00004603.  

Haas, Dominik A. 2023a. “Translating the Gāyatrī-Mantra.” Asian Literature and Translation 10.1 
(2023), 47-91. https://doi.org/10.18573/alt.57. 

Haas, Dominik A. 2023b. Gāyatrī. Mantra and Mother of the Vedas. Vienna: Austrian Academy of 
Sciences. https://doi.org/10.1553/978OEAW93906. 

Haas, Dominik A. 2025. “Mantras and the Inadequacy of Language.” The Indian Philosophy Blog 
01.04.2025. 

Harrison, Paul. 1992. “Commemoration and Identification in Buddhānusmṛti.” In In the Mirror of 
Memory. Reflections on Mindfulness and Remembrance in Indian and Tibetan Buddhism, 
ed. by Janet Gyatso. Albany: State University of New York Press, 215–238.  

Hartzell, James F. / Ben Davis / David Melcher / Gabriele Miceli / Jorge Jovicich / Tanmay Nath / 
Nandini Chatterjee Singh / Uri Hasson. 2015. “Brains of verbal memory specialists show 
anatomical differences in language, memory and visual systems.” Neuroimage 1 (131), 
181–192. https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2015.07.027. 

Heifetz, Daniel. 2021. The Science of Satyug: Class, Charisma, and Vedic Revivalism in the All World 
Gayatri Pariwar. New York: State University of New York Press. 

Howard, Wayne. 1977. Sāmavedic Chant. New Haven & London: Yale University Press.  

Ivánka, Endre von. 1952. “Byzantinische Yogis.” Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft 102 (2), 234–239. 

Kajihara, Mieko. 2018–2019. “The Sacred Verse Sāvitrī in the Vedic Religion and Beyond.” The 
Journal of Indological Studies 30–31, 1–36. 

Kane, Pandurang Vaman. 1941. History of Dharmaśāstra. Ancient and Mediæval Religious and 
Civil Law. Pune: Bhandarkar Oriental Research Institute.  

Keith, Arthur Berriedale. 1920. Rigveda Brahmanas: The Aitareya and Kauṣītaki Brāhmaṇas of the 
Rigveda. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1920. 

Killingley, Dermot. 2014. “Svadhyāya: An Ancient Way of Using the Veda.” Religions of South Asia 
8 (1), 109–130. https://doi.org/10.1558/rosa.v8i1.109. 

Kirfel, Willibald. 1949. Der Rosenkranz. Ursprung und Ausbreitung. Walldorf-Hessen: Verlag für 
Orientkunde Dr. Hans Vorndran. 



 18 

Konow, Sten (translator). 1893, Das Sāmavidhānabrāhmaṇa. Ein altindisches Handbuch der 
Zauberei. Halle a.S.: Max Niemeyer. 

Larios, Borayin. 2017. Embodying the Vedas. Traditional Vedic Schools of Contemporary 
Maharashtra. Warsaw: De Gruyter Open. https://doi.org/10.1515/9783110517323. 

Leumann, Ernst. 1893. “Rosaries mentioned in Indian Literature”, Transactions of the Ninth 
International Congress of Orientalists. London, 883–889. 

Lienhard, Siegfried. 2007 [1996]. “Lucky Numbers in Ancient Indian Literature.” In Siegfried 
Lienhard. Kleine Schriften, ed. by Oskar von Hinüber. Wiesbaden: Harrassowitz, 159–172.  

Lubin, Timothy. 2011. “The Elusive Snātaka.” In Religion and Identity in South Asia and Beyond: 
Essays in Honor of Patrick Olivelle, ed. by Steven E. Lindquist. New York: Anthem Press, 
23–40.  

Lubin, Timothy. 2018. “Daily Duties. āhnika.” In The Oxford History of Hinduism. Hindu Law. A New 
History of Dharmaśāstra, ed. by Patrick Olivelle / Donald R. Davis. Oxford: Oxford 
University Press, 179–188. https://doi.org/10.1093/oso/9780198702603.003.0014. 

Lynch, Julie / Lucia Prihodova / Pádraic J. Dunne / Áine Carroll / Cathal Walsh/ Geraldine 
McMahon / Barry White. 2018. “Mantra meditation for mental health in the general 
population: A systematic review.” European Journal of Integrative Medicine 23, 101–108. 
https://doi.org/10.1016/j.eujim.2018.09.010. 

Malamoud, Charles (translator). 1977. Le Svādhyāya. Récitation personnelle du Veda. Taittirīya-
Āranyaka. Livre 2. Paris: Institut de civilisation indienne. 

Margulis, Elizabeth H. 2014. On Repeat. How Music Plays the Mind. Oxford: Oxford University 
Press. 

McEvilley, Thomas. 2002. The Shape of Ancient Thought: Comparative Studies in Greek and Indian 
Philosophies. New York: Allworth Press. 

Melchert, Christopher. 2020. Before Sufism. Early Islamic Renunciant Piety. Berlin: De Gruyter.  

Mylius, Klaus (translator). 1994. Āśvalāyana-Śrautasūtra. Erstmalig vollständig übersetzt, 
erläutert und mit Indices versehen. Wichtrach: Institut für Indologie, 1994. 

Nacsinák, Gergely András. 2010. Jóga a középkori Európában? A Jézus-ima története és a 
hészükhazmus keleti kapcsolatainak kérdései. Budapest: Kairosz.  

Oberhammer, Gerhard. 1989. “The Use of Mantra in Yogic Meditation: The Testimony of the 
Pāśupata.” In Understanding Mantras, ed. by Harvey Paul Alper. New York: State 
University of New York, 204–223.  

Oman, Doug. 2024. “What is a mantra? Guidance for practitioners, researchers, and editors.” 
American Psychologist. Advance online publication. PMID: 38815065. 
https://doi.org/10.1037/amp0001368. 



 19 

Olivelle, Patrick (editor & translator). 2000. Dharmasūtras. The Law Codes of Āpastamba, 
Gautama, Baudhāyana, and Vasiṣṭha. Annotated Text and Translation. Delhi: Motilal 
Banarsidass. 

Oxford English Dictionary. 2000. “Art. mantra (n.)” OED – Oxford English Dictionary (online). 

Padoux, André. 1987. “Contributions à l’ étude du mantraśāstra.” Bulletin de l'École française 
d'Extrême-Orient 6, 117–164.  

Padoux, André. 2011. Tantric Mantras. Studies on Mantrasastra. London: Routledge.  

Perry, Gemma / Vince Polito / William Forde Thompson. 2021. “Rhythmic Chanting and Mystical 
States across Traditions.” Brain Sciences 11 (1), article 101. 
https://doi.org/10.3390/brainsci11010101. 

Pragya, Samani Pratibha. 2017. Prekṣā Meditation: History and Methods. PhD thesis. SOAS 
University of London.  

Rastelli, Marion. 2000. “The Religious Practice of the Sādhaka According to the Jayākhyasamhitā.” 
Indo-Iranian Journal 43, 319–395. https://doi.org/10.1163/000000000124994128. 

Renou, Louis. 1954. Vocabulaire du rituel Védique. Paris: Libraire C. Klincksieck. 

Scheftelowitz, Isidor. 1931. “Die bedeutungsvolle Zahl 108 im Hinduismus und Buddhismus.” In 
Studia Indo-Iranica. Ehrengabe für Wilhelm Geiger zur Vollendung des 75. Lebensjahres, 
ed. by Walther Wüst. Leipzig: Otto Harrassowitz, 1931, 85–88.  

Shulman, Eviatar. 2019. “The Protective Buddha: On the Cosmological Logic of Paritta.” Numen 
66 (2), 207–242. 

Simpson, Felicity Maria / Gemma Perry / William Forde Thompson. 2021. “Assessing Vocal 
Chanting as an Online Psychological Intervention.” Frontiers in Psychology 12. 
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.647632. 

Skilling, Peter. 1992. “The Rakṣā literature of the Śrāvakayāna.” Journal of the Pali Text Society 16, 
109–182. 

Sørensen, Jesper. 2020. “Ritual.” In The Bloomsbury Handbook of the Cultural and Cognitive 
Aesthetics of Religion, ed. by Anne Koch / Katharina Wilkens. London: Bloomsbury 
Academic, 73–83. 

Srinivasan, Doris Meth. 1997. Many Heads, Arms and Eyes. Origin, Meaning and Form of 
Multiplicity in Indian Art. Leiden: Brill, 1997. 

Staal, Frits. 1989. Rules Without Meaning. Ritual, Mantras and the Human Sciences. New York: 
Peter Lang.  

Sundareswaran, N. K. 2019. “The concept of Pañcamahāyajña: Origin and transformation.” Adyar 
Library Bulletin 83, 379–406. 

Thompson, George. 1995.“On Mantras and Frits Staal.” Journal of Ritual Studies 9 (2), 23–44. 



 20 

Tulpule, Shankar Gopal. 1991. The Divine Name in the Indian Tradition. New Delhi: Indus 
Publishing Company/Indian Institute of Advanced Study.  

Venzlaff, Helga. 1985. Der islamische Rosenkranz. Stuttgart: Franz Steiner. 

Werba, Chlodwig H. 1997. Verba Indoarica. Die primären und sekundären Wurzeln der Sanskrit-
Sprache. Pars I: Radices Primariae. Vienna: Austrian Academy of Sciences Press. 

Wilke, Anette / Oliver Moebus. 2011. Sound and Communication. An Aesthetic Cultural History of 
Sanskrit Hinduism. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110240030. 

Williamson, Lola. 2010. Transcendent in America: Hindu-Inspired Meditation Movements as New 
Religion. New York: New York University Press. 

Yelle, Robert A. 2003. Explaining Mantras. London: Routledge. 

About the author  
Dr. Dominik A. Haas is the author of the first monograph on the history of the Gāyatrī-Mantra as well 
as a translation and text-linguistic study of the Kaṭha-Upaniṣad. He is currently a member of the FWF-
funded Cluster of Excellence “Eurasian Transformations” at the Austrian Academy of Sciences and an 
external collaborator of ERC-funded synergy project “MANTRAMS” (Vienna, Tübingen, Oxford).  

Mail: dominik@haas.asia 

 

Acknowledgments 
This article owes its present form to numerous colleagues and students who discussed the subject 
of mantra repetition with me over the last few years, commented on lectures and earlier versions 
of the text, and pointed me to relevant literature; these include Borayin Larios, Finnian Gerety, 
Marion Rastelli, Georgi Krastev, Vitus Angermeier, Christian Ferstl, Thomas Kintaert, Ellen Gough, 
Kristen de Joseph, Lea Stiller, István Perczel, and Karl Baier. Special thanks go to the editors of 
AЯGOS, Oliver Krüger and his team, and the anonymous reviewer for the very helpful feedback 
and excellent work. 


	Titelbild.pdf
	Content regular issue 2025.pdf
	Grandjean_FINAL_DOI_24.04.2025.pdf
	Haas__FINAL_DOI_20.05.25.pdf

