R— Y -
"‘M -

Perspectives in the Study of Religion
Perspectives en sciences des rellgjons

<

T~
% ii ’ \:‘\f‘
ﬁ & \?)-% \‘&
bl T {',

]
9




ASIGOS Volume 4 (1)

Regular issue / Regulare Ausgabe / Numéro régulier / Emissione regolare

AIGOS o2

Perspectives in the Study of Religion
Perspectives en sciences des religions
Perspektiven in der Religionswissenschaft
Prospettive in scienze della religione

Article / Artikel / Article/ Articolo

Vers une sociologie du prétre agé : Des hommes a part et comme |es autres .......ccooeeeeveveeeeceennne, 18 p.
Alexandre Grandjean, Laurent Amiotte-Suchet, Carole Dessauges

New Directions in Mantra Studies: Exploring the Emergence of Mantra Repetition .........c..ccceevae. 20 p.
Dominik A. Haas



Vers une sociologie du prétre agé :
Des hommes a part et comme les autres

AHGOS Alexandre Grandjean, Laurent Amiotte-Suchet,

Perspectives in the Study of Religion

Perspectives en sciences des religions C a ro | e D e S S a u g e S

Perspektiven in der Religionswissenschaft
Prospettive in scienze della religione

Publié le 24.04.2025

Résumé

Les prétres de plus de 75 ans sont en voie de constituer la majorité du clergé catholique tant en
Suisse qu’en France. Or c’est a cet age qu’ils quittent, selon le droit canon, leurs responsabilités
paroissiales et peuvent se mettre en retrait de la vie ecclésiale. Face au spectre d’une Eglise sans
prétres ainsi qu’en continuité d’un discours moral alliant dignité humaine et exemplarité du
clergé, les organisations diocésaines ne se sont préoccupées que récemment de I'entrée de leur
clergé dans le troisieme, voire le quatrieme age. Nous esquissons ici les lignes programmatiques
d’une sociologie du prétre agé, dans leurs contextes nationaux et diocésains. Notre objectif est
de réinvestir cette catégorie de « prétre agé » a travers son hétérogénéité contemporaine. Suivant
une approche ancrée de sociologie qualitative, différentes situations de cette catégorie sont
explorées. Entre une exemplification théologique des prétres agés par I'Eglise, les témoignages
des paroissien-nes accompagnant ces prétres et I'hétérogénéité «vécue» des prétres eux-
mémes, nos considérations autour de cette catégorie sociale mettent en lumiere tant les
ressources mobilisables en Suisse et en France que les adaptations plus générales du Catholicisme
postconciliaire aux réalités socio-sanitaires de son clergé vieillissant.

1. Introduction

Les prétres de plus de 75 ans sont en voie de constituer la majorité du clergé catholique tant
en Suisse qu’en France.! Pourtant, cette surreprésentation des prétres 4gés n’est pas I'objet
d’une attention particuliere de la sociologie du Catholicisme, alors que ces prétres qui ont,

L'age moyen des prétres diocésains de Suisse était de 67 ans révolu en 2021, plus de la moitié des prétres
adonc atteint I'4ge de la retraite pour I'Etat et le nombre de candidats a la prétrise dans les Diocéses suisses
n'a cessé de diminuer depuis 1965 (SPI 2024). La situation est similaire en France ou, entre 1980 et 2000,
le nombre de prétres diocésains a diminué de moitié, puis & nouveau de moitié entre 2000 et 2020 (Eglise

catholique 2024).

Auteur de contact : Alexandre Grandjean, Haute école de santé Vaud.

Pour citer cet article : Grandjean, Alexandre / Laurent Amiotte-Suchet / Carole Dessauges. 2025. « Vers une
sociologie du prétre agé: Des hommes a part et comme les autres» ARGOS 4 (1), 1-18. DOI:
10.26034/fr.argos.2025.7626.

Licence par ASIGOS et les auteurs / autrices. Visitez https://www.journal-argos.org.



https://www.journal-argos.org/
https://kirchenstatistik.spi-sg.ch/fr/dioezesanklerus/#close

pour la plupart, été les témoins directs du Concile Vatican Il (1962-1965), ont exercé leur
sacerdoce dans le contexte de la fin de la civilisation paroissiale (Le Bras1955; 1956), de la
sécularisation culturelle de la société (Hervieu-Léger 1986) et de la crise des vocations
religieuses (Sévegrand 2004 ; Blnker/Husistein 2011). Le retrait progressif d’une partie du
clergé de ses fonctions pastorales représente un enjeu de taille pour les dioceses. Si les
prétres ordonnés peuvent bénéficier d’une retraite civile a partir de 65 ans, selon le droit
Canon, et d’entente avec leur évéque, ils doivent se retirer de leur office a 75 ans. Il n"est
cependant pas rare que ces prétres continuent leurs missions encore quelques années, ou
continuent d’exercer des offices et mandats ponctuels jusqu’a ce que la maladie ou un
accident empéche la poursuite de leurs activités. Il s’agit a la fois de maintenir la présence du
clergé dans les paroisses, mais aussi de permettre au réle sacerdotal de ces hommes a part
de se poursuivre. En ce sens, la retraite du ministére ne signifie pas le retrait des prérogatives
dans leur statut distinctif d"hommes ordonnés.

Face au spectre d’une Eglise sans prétres, ainsi qu’en continuité d’un discours moral alliant
respect de la dignité humaine et exemplarité du clergé, les diocéses suisses et francais
commencent a organiser la prise en charge d’un clergé vieillissant au début des années 2000.
La ou le modele traditionnel reposait sur les solidarités locales — tant paroissiales que
familiales —, le vieillissement des prétres, la standardisation des normes gérontologiques,
I'accroissement de I'espérance de vie et la désagrégation du tissu paroissial encouragent les
dioceses a adopter de nouvelles logiques de professionnalisation, de rationalisation,
d’anticipation et de division du travail afin de veiller aux conditions de vie de ces hommes
agés. Toutefois, une étude circonscrite de ces nouveaux modeles de prise en soin indique
une grande variabilité nationale, mais aussi régionale. Les régimes de reconnaissance
publique, I'histoire religieuse locale, les organisations internes de prévoyances sociales, les
possibilités de partenariat avec des institutions séculiéres, les spécificités administratives, la
structuration du tissu paroissial et de provenance tant des fidéles que des prétres, tous ces
éléments contextuels conditionnent les modalités a partir desquelles les prétres agés
peuvent poursuivre leur existence d’hommes a part tout en bénéficiant des nouvelles
normes gérontologiques comme les autres.

Nous esquissons ici les lignes programmatiques d’une sociologie du prétre agé, au prisme des
contextes nationaux et diocésains. Cet article se base sur des observations et entretiens
exploratoires menés entre 2022 et 2024 en Suisse romande (Diocéses de Sion et de
Lausanne-Genéve-Fribourg) et en Franche-Comté (Dioceses de Besancgon, de Saint-Claude et
de Belfort-Montbé

iard).? Suivant une approche ancrée de sociologie qualitative

Cette enquéte exploratoire a permis I'obtention d’un projet de recherche intitulé « Vieillir en prétre,
aujourd’hui et demain : Perspectives au-dela de 75 ans » et financé par le Fonds national de recherche
scientifique en Suisse (FNS, div. |, projet n° 215108). Cette recherche s’inscrit dans la continuité de deux
enquétes successives sur le vieillissement des religieux et religieuses menées par Annick Anchisi et Laurent



(Strauss/Corbin 2003), nous entendons prendre en compte toute I'hétérogénéité de cette
catégorie «de prétre agé ». Faisant varier les situations et les informateurs, nous mettrons en
tension les discours émiques valorisant le prétre 4gé comme étant «appelé a devenir le corps
du Christ»® et les logiques pragmatiques d’accompagnement du quotidien de responsables
laics, d’assistantes sociales et de personnels soignants aux prises avec les situations
concrétes. La rencontre et le suivi ethnographique de prétres a la retraite sur leurs lieux de
vie (presbytéres, appartements privés, foyers de prétres, EMS et EHPAD?, etc.) permettent
de mieux appréhender cette hétérogénéité «vécue» (Hall 1997; McGuire 2016) d’"hommes
a la fois a part (de par leur statut) et comme les autres (de par les normes gérontologiques
en vigueur). Ces analyses multi-situées autour de la figure du prétre agé permettent
d’identifier des stratégies d’anticipation diocésaines, des ambivalences de discours, ainsi que
I'arrivée de nouveaux gestionnaires laics se spécialisant dans ces nouvelles problématiques
liges a I'age et la dépendance. Plus largement, notre enquéte interroge les conditions du
«bien vieillir» pour une population peu étudiée autant par les sciences sociales des religions
gue par les études gérontologiques.

2. Le Pére Régis, un prétre ordinaire

Le Pére Régis (nom d’emprunt) présente une trajectoire standard d’engagement de prétres
de sa génération, débutée trés tot a partir de I’'enfance dans un Petit séminaire®. Ce parcours
ainsi que sa posture pastorale accueillent et s’adaptent plutét favorablement a
I'aggiornamento qu’opére le Concile Vatican Il, notamment en ce qui concerne la prise
progressive de responsabilité des laics. Presque centenaire, le Pere Régis conserve
néanmoins un haut degré d’autonomie, ne bénéficiant que d’une surveillance ponctuelle de
la part de voisins, des prétres de la paroisse et d’aides a domicile. En somme, son parcours
représente un cas exemplaire de vieillissement d’un curé intégré dans un tissu paroissial
relativement solidaire et impliqué dans la prise en soin de son clergé.

Le Pére Régis fait partie des doyens des prétres de Suisse romande. Vivant seul en
appartement dans le centre-ville d’une petite agglomération, il est quasiment autonome et
marche entre 2000 et 3000 pas chaque jour selon les informations fournies par sa montre

Amiotte-Suchet dans les communautés apostoliques (2014-2017 — Le Prix de la coutume) puis dans les
communautés contemplatives (2018-2022 — Vivre et vieillir séparé du monde).

Formulation utilisée lors d’'une conférence a I'occasion de la journée « Prétres ainés » organisée par la
Conférence des Evéques de France le 13 octobre 2022.

On parle d’Etablissement médico-social (EMS) en Suisse et d’Etablissement d’hébergement pour personnes
agées dépendantes (EHPAD) en France.

Le « Petit séminaire » était une structure scolaire tres répandue jusqu’a la seconde moitié du 20¢ siécle. Elle
permettait a certains enfants issus de milieux populaires d’avoir accés a une scolarité secondaire et aux
familles bourgeoises d’y scolariser leurs enfants. Le petit séminaire avait pour vocation de préparer les
éléves capables et désireux d’accéder ensuite au grand séminaire, pour devenir séminariste, puis a la
prétrise.



https://emscouvent.hesav.ch/
https://vieillirmonastere.hesav.ch/

connectée. Il accueille I'un d’autre nous pour une premiére rencontre et demande
immédiatement si son francais de «vieux curé » est suffisamment clair pour nous. Il parle avec
un accent typé de sa région, et s'Tamuse a employer des expressions en patois, et que
connaissent ceux et celles qui ont un ancrage rural. Son récit de vie débute avec son entrée
au Petit séminaire a I'occasion de ses 13 ans et ses difficultés a suivre les cours et apprendre
le latin. Cet enfant d’agriculteur, d’une fratrie nombreuse, poursuit son cheminement au
Grand séminaire, puis trés rapidement choisit la voie de I'ordination et du sacerdoce. |l
devient vicaire puis curé® aprés quelques années, et entame ainsi son parcours allant de
paroisse en paroisse dans le diocese. Il décide de prendre sa retraite au-dela de 75 ans pour
faire correspondre sa sortie du ministere avec le jubilé de son ordination.

Dans son récit, il évoque notamment I'essor des mouvements d’Action catholique et leur
dynamisme dans le diocése, ainsi que les changements qui se sont suivis avec I"application
du Concile Vatican Il (1962-1965). Pour ce prétre, cette période du Concile est une «grande
crise» qu’il vit de maniére «tragique», par tout ce qui est alors bouleversé, mais aussi qu’il
expérimente comme un «soulagement, une ouverture extraordinaire». A la suite du Concile,
il assiste a la démission de confréres plus libéraux, ainsi qu’a I'essor d’un péle identitaire et
traditionaliste (Portier 2012), débouchant notamment sur l'instauration d’'un séminaire de la
Fraternité Saint-Pie X en Suisse romande, ainsi qu’a I'essor de groupes de priére et de
dévotion mariale et a I'avénement de communautés du Renouveau charismatique. Ce prétre
nous raconte son intérét pour I'informatique, et surtout I'intelligence artificielle qui le fascine
et I'aide a résumer tres rapidement les principales élaborations théologiques et liturgiques
des différents Conciles de I'Eglise. Il se passionne aussi pour la lecture de ce qu’il qualifie de
«grands théologiens » ; sur sa table de lecture, nous apercevons des livres aux colorations
théologiques bigarrées, allant de Benoit XVI a Guy Gilbert, le « prétre des loubards ». Il
évoque également le fait d’aller concélébrer les dimanches avec les prétres de sa paroisse ou
de suivre la messe en direct de Lourdes sur KTO, une chaine de télévision catholique
francaise, une hostie et un verre a vin non loin de la télécommande afin de pouvoir
concélébrer I'eucharistie.

Le Pere Régis est caractéristique d’une génération entrée dans la prétrise dans les années 50,
dont la socialisation a été continue au Petit séminaire, telle qu’étudiée par le sociologue
Charles Suaud en Vendée, jusqu’au Grand séminaire et a I'ordination. Chez Charles Suaud,la
« vocation » de prétree est analysée selon une approche bourdieusienne. Dans son optique,
la « vocation » est « une entreprise d’inculcation d’un habitus religieux particulier, a savoir
d'un systéme de dispositions a retraduire ou mieux a reconstruire [...] une biographie
religieuse » (Suaud 1974 : 84-85). Du cOté du Pére Régis, cette habitus religieux semble
persister bien qu’elle ne soit pas figée depuis ces premiéres années d’inculcation. En effet, il

® Leterme « curé » désigne les prétres ayant un ministére paroissial. Ainsi, contrairement a ce que 'on pense

parfois, tous les prétres ne sont pas des curés mais tous les curés sont des prétres.



est également représentatif de sa génération, qui entreprend une démarche de
désacralisation, notamment par I'abandon dans les années 1960 des signes distinctifs, tels
gue le port du col romain et de la soutane. Lors de notre rencontre, le Pere Régis se présente
en habits sombres, avec une croix en bois légerement ostentatoire au cou comme seul signe
de son statut. Pour ce prétre qui évoque ses activités sportives avec ses paroissiens et son
engagement avec des fideles de I’Action catholique, la distinction symbolique de 'ordination
et du mode de vie exceptionnel est atténuée, notamment par ce qualificatif de « curé de
campagne » qu’il se donne lui-méme pour décrire son style pastoral, quelque peu passéiste
et nostalgique. Les idéaux de « fraternités sacerdotales » — réunissant tous les prétres sous
un méme statut d’ordination — sont pour leur part mis au défi des différences
générationnelles. Une fois par semaine, le Pére Régis est invité a manger avec les prétres plus
jeunes de sa paroisse, qui parfois ironisent sur sa tendance a leur rappeler les débuts de sa
prétrise. En évoquant cette époque révolue, il nous fait comprendre que les contacts avec
des conféres de son age lui manquent, ceux avec qui il peut étre plus intime, qui ont traversé
les mémes époques et bouleversements, « d’'un ami de qui vous savez tout » précise-t-il.

Par rapport a d’autres prétres agés rencontrés — et plus spécifiguement par rapport a ceux
qui ont quitté la cohorte sociologique en « se défroquant » —, le Pére Régis a su accepter la
fin de son ministére paroissiale et ses implications. Il a accepté de devoir quitter sa cure et
s’est alors mobilisé dans la recherche d’un nouveau logement, avec I'appui de ses réseaux
paroissiaux. |l s’efforce de demeurer autonome, malgré son age, dans la gestion de son
guotidien, bénéficiant toutefois d’aides a domicile (ménage et repas) et d’une supervision de
ses voisins et des prétres de la paroisse. Lors de notre entretien, il conserve un enthousiasme
et un regard sans amertume sur son parcours en paroisse ainsi que sur les obligations liées a
son statut sacerdotal. Le temps de la retraite coincide pour lui a un moment
d’approfondissement et de développement personnel dans I'exégese biblique, loin des
impératifs de précher aux autres. Si le Pére Régis bénéficie de I'attention des curés de la
paroisse, ainsi que de visites ponctuelles d’un autre prétre, nommé par I'évéque pour visiter
ses confréres ayant quittés leurs ministéres, il n’est pas dépendant de ce type de soutien et
ne bénéficie pas d’accompagnement et de suivi spécifique en lien avec sa situation de santé.

3. Retraites et vocations

L'exemple du Pére Régis esquisse ce que la catégorie de « prétre 4gé » implique sur le terrain.
Pour ces hommes dont la fonction a été a la fois une identité, une vocation
transformationnelle et itérative, ainsi qu’un statut sine qua non a la célébration eucharistique
au sein de I'Eglise catholique romaine, la fin de leurs ministéres ainsi que I'entrée dans le
troisieme, voire le quatrieme age (Lalive d’Epinay/Spini 2008 ; Caradec 2022), coincident avec
une rupture biographique forte. En effet, s’ils restent des prétres jusqu’a leur mort, ils ne
sont plus des curés —en théorie — a partir de 75 ans, se voyant en effet retirés de leur charge
paroissiale. A cet age, il est attendu d’eux d’écrire a leur évéque pour présenter « la



renonciation de son office ».” Toutefois, des arrangements peuvent étre recherchés tant par
I’évéque que par le prétre, a I'instar de ce que nous évoquait un informateur franc-comtois :
« Pour moi, I'évéque m’a dit : j'ai personne pour te remplacer, alors c’est pas la peine de
m’envoyer une lettre ». Avant cette fameuse missive, différents courriers leur ont
généralement été remis par les administrateurs laics et les responsables de caisse de
prévoyance, ces derniers cherchant a accompagner les prétres agés dans ce nouvel age, celui
du prétre « retiré » — de leurs offices, mais aussi de leurs lieux d’habitation, la cure. Dans la
vieillesse, ces derniers demeurent cependant a part d’autres laics retraités, premierement
de par leur statut sacerdotal persistant, et deuxiemement de par les préoccupations et les
aménagements que témoignent les organisations diocésaines a leur égard.

Pour les prétres agés, cette période implique ainsi la recherche d’un nouveau logement, avec,
si besoin, le soutien du diocese dans leurs démarches. Elle peut également signifier leur
retour aupres de leur famille biologique ou un éloignement de leurs lieux de vie et de leurs
réseaux de solidarité. Pour ces hommes dont le métier est envisagé sous la forme d’une
vocation, contractualisée par une lettre d’ordination, voire par un « traitement » ou des
« indemnités » plus que par un salaire®, le bénéfice de prestations et de prévoyances sociales
est également spécifique. Pour les plus agés, I'adoption récente des diocéses de nouvelles
conventions sociales peuvent les prétériter par rapport a d’autres prétres, ou laics engagés
dans les administrations ecclésiales. Ainsi, il n’est pas rare que les diocéses compensent les
rentes quand celles-ci sont insuffisantes, ou alors fournissent d’eux-mémes des solutions de
logement et de prise en soin — médicalisée ou non. Enfin, leurs statuts sacerdotaux et leurs
vocations sont mis a I'épreuve de l'isolement, mais aussi de maladies et de vulnérabilités
propres a la vieillesse, a l'instar d’'un prétre rencontré qui, souffrant de tremblements
compulsifs, n"osait plus célébrer I'eucharistie en public, craignant que son tremblement ne
devienne trop visible aupres des paroissiens.

Ces parcours et trajectoires sont des témoignages importants des adaptations et refontes de
I'Eglise, tout autant que du statut de prétre vis-a-vis des transformations des paroisses et de
leur fonction, durant la seconde moitié du 20 siecle. En effet, principalement socialisés au

7« A soixante-quinze ans accomplis, le curé est prié de présenter & I'Evéque diocésain la renonciation a son
office ; aprés examen de toutes les circonstances de personne et de lieu, I'Evéque diocésain décidera de
I'accepter ou de la différer; il devra procurer au démissionnaire un logement et une subsistance
convenables, en observant les régles édictées par la conférence des Evéques » (Code de droit canonique,
538, § 3).

8  Cette terminologie est employée dans les diocéses en France pour qualifier la rémunération des prétres
exercant sur le diocése. A ce « traitement » s’ajoute des honoraires pour les messes et cérémonies, ainsi
gue la garantie du logement. Ainsi un prétre en exercice bénéficie de prés de 1100 € par mois pour ses frais
courants, son logement et les frais afférents étant pris en charge par le diocése. En Suisse romande, c’est
une logique salariale qui prime. Par exemple, pour le Diocese de Lausanne —Geneve — Fribourg, des le début
des années 2000, chaque membre du clergé en exercice a bénéficié d’un rehaussement et une
harmonisation entre les régions des rémunérations de prétres, plafonnées a 6’000 CHF par mois.



catholicisme a travers les mouvements d’Action catholique (Pelletier 2002 ; Giroux 2011) tels
que la JOC ou la JAC®, ayant parfois comme modeéle les prétres-ouvriers, des théologiens
réformistes ou des fondateurs de mouvements cecuméniques ou spirituels, ces prétres ont
généralement adopté un style pastoral de proximité. lls participent ainsi a un mouvement de
« désacerdotalisation » de leurs fonctions. lls retirent la soutane, jouent au football avec leurs
paroissiens, revendiquent leur droit aux loisirs et aux vacances, ou s’engagent dans la mission
et adoptent une perspective plus d’aide au développement que d’évangélisation. Cette
génération se distingue des « prétres de la génération Jean-Paul Il », pour reprendre le
qualificatif de la sociologue Céline Béraud (2006b), désignant I'émergence de nouvelles
revendications de « resacerdotalisation » de la fonction par une génération postconciliaire
de prétres plus marquée par des imaginaires revivalistes de leur statut, de la liturgie ainsi
gu’en faveur de revendications identitaires, morales et bioéthiques fortes dans les espaces
publics d’Europe de I'Ouest (Portier 2012 ; Turina 2012).

A ce titre, cette cohabitation entre les générations n’est pas évidente, voire interroge
directement les injonctions qui sont faites aux prétres en fin de parcours d’intégrer sur le tard
de nouvelles normes gérontologiques, mais aussi de gestion de soi tout autant que
d’intégration dans de nouveaux ensembles, les Unités pastorales. En effet, comme I'évoque
Céline Béraud :

Y- [...] a I'age ou la majorité de leurs contemporains accedent a la retraite, les
prétres continuent d’assumer de lourdes responsabilités. On percoit ici la
terrible exigence d’adaptation demandée aux plus agés, nés dans les années 1930,
socialisés au petit puis au grand séminaire afin de devenir de ‘simples prétres’, et qui
encore en activité aujourd’hui doivent se plier a un modele organisationnel qui leur est
profondément étranger. A 'inverse, I'autoritarisme de certains jeunes clercs constitue
parfois un obstacle a une collaboration sereine et efficace avec les autres personnels
ecclésiaux. (Béraud 2006a : 81)

Face a une génération en exercice, plus revendicative d’un statut clérical ainsi que d’une
« masculinité sacerdotale » et qui occupent notamment la sphere médiatique et numérique
(Tricou 2021), la population des prétres de plus de 75 ans est plus discréte et, de fait, peu
I'objet d’'une attention spécifique de la recherche.l® Elle commence toutefois a apparaitre
comme distinctive dans le débat ecclésial et public a travers le prisme de sa prise en soin et

Respectivement, la Jeunesse ouvriére chrétienne et la Jeunesse agricole catholique, deux émanations des
mouvements d’Action catholique. Ces mouvements d’évangélisation dirigées directement par les laics ont
portés la marque jusqu’aux années 1960 des christianismes sociaux en Occident (Pelletier 2002 ;
Pelletier/Schlegel 2012).

En francais, a part les travaux de Céline Béraud sur le métier de prétre et la thématique du vieillissement
en Eglise (2006a , 2013), il n’existe que peu de recherches en sciences sociales sur la situation des prétres
agés. Dans les univers académiques anglo-saxons, la littérature est essentiellement centrées sur les
ressources psychologiques des prétres et leurs habilités a faire face aux changements induits par la fin de
leur ministére (Kaiser/Peters/Babchuk 1982 ; Isaaco et al. 2014).

10



de son vieillissement. Le programme d’une sociologie du prétre agé doit permettre de mieux
circonscrire les enjeux institutionnels et sociaux qui gravitent autour du clergé vieillissant et
des nouvelles configurations qu’imposent ces situations dans les territoires. Car il importe de
décrire et analyser les dispositifs socio-sanitaires mis en place, ou en cours d’élaboration,
dans les diocéses a I'aune des situations « vécues » de ces prétres agés, caractérisées par la
grande hétérogénéité de leurs réalités sociales, sanitaires et sacerdotales.

4. La figure exemplaire du prétre 4gé face aux soins

Si le statut spécifique du clergé distinct des laics se formalise dans les Eglises d’Occident
durant le 5 siécle (Faivre 1983), c’est a partir du Concile de Trente (1545-1563) que I'Eglise
catholique romaine élabore et exalte les caractéristiques sacrificielles, exemplaires et
exclusives de son clergé dans son double role de médiateur avec un ordre divin et
d’administrateur de communauté. Continence et célibat, travail et engagements
apostoliques dans des ceuvres ou dans le monde séculier, retraites et ascéses, ce ne sont la
gue quelques-unes des caractéristiques des éthiques vocationnelles sur lesquelles se fondent
I"autorité charismatique et de fonction des prétres depuis le 16¢ siecle. Cependant, ce modeéle
de cléricalisme a été mis a I'épreuve des grandes transformations religieuses du 20¢ siecle.
En effet, comme dans les protestantismes luthéro-réformés, I'Eglise catholique romaine a
largement perdu sa situation de monopole, tout autant que sa capacité a informer les divers
domaines de la vie sociale en Europe de 'Ouest (Hervieu-Léger 1986 : 7). A I'heure ou la
courbe démographique annonce le vieillissement certain du clergé catholique, la figure du
prétre agé est de plus en plus glorifiée par I'institution. Un double discours qui affirme la
nécessité de maintenir des « solidarités intergénérationnelles » et celle de continuer de
prendre en considération la spécificité sacerdotale des prétres malgré leur avancée en age.!!
Ce double discours, qui met en exergue les prétres et responsabilise les aidant-es, se
confronte toutefois aux évolutions normatives de la gérontologie et au dénuement d’une
partie des agents laics sur le terrain.

Cette exemplarisation des prétres agés doublée d’une valorisation de [I'entraide
intergénérationnelle se manifeste dans un document particulierement emblématique : la
brochure Documents épiscopats publiés par la Conférence des Evéques de France, et plus
spécifiqguement son numéro spécial « Prétres ainés : Au cceur de I'église diocésaine » (2019).
Oscillant entre des réflexions de théologiens, de prétres responsables de la pastorale des
ainés, de psychologues ou de responsables laics, et des témoignages exemplaires de prétres

1 Citons comme exemple de cette tendance la publication de Christus vivit (2019), directement adressée par

le Pape Francois « aux jeunes et a tout le peuple de Dieu ». Cette exhortation apostolique est notamment
un appel au maintien des liens intergénérationnels en plus d’étre une adresse personnalisée a la nouvelle
génération. La constitution de la journée des Grands-parents et des ainés en juillet 2021 s’oriente vers le
méme message de prise en compte des ainés, en complémentarité avec d’autres événements tels que les
Journées mondiales de la jeunesse.



a la retraite, cette brochure traduit les préoccupations directes de la Conférence des Evéques
de France quant a des logiques centralisées de prise en soin et de valorisation du clergé
vieillissant. La tonalité de la brochure place ainsi une emphase sur les prétres agés en tant
gue modele de tout fidele agé, potentiellement mis a I'écart de la communauté, rappelant
gue personne ne devrait étre exclu de I'Ecclésia. Plus spécifiquement, les prétres agés sont
célébrés en tant qu’ils seraient des « [...] porteurs d’'une mémoire indispensable pour ceux
qui sont engagés activement aujourd’hui au service de la mission de I'Eglise » et que, méme
s'il est « clair que les prétres ainés ne sont plus engagés de facon active dans la mission
comme ils I'ont été dans la force de I'dge », ces derniers demeurent « du fait de leur fragilité
méme » des contributeurs « a ce témoignage de la Bonne Nouvelle aupres de leurs fréres et
sceurs laics ou prétres engagés plus activement dans la mission » (Berjonneau 2019 : 33-35).

L'observation participante d’une journée « Prétres ainés » organisée en 2022 par la
Conférence des Evéques de France permet toutefois de situer la réception de ces messages.
Cette journée rassemblait a Paris toutes les personnes actives dans la prise en soin des
prétres agés dans les diocéses francais, mais aussi de Suisse romande. Qu’ils soient évéques,
vicaires, prétres-doyens, assistantes sociales engagées par un diocése, laic:ques missionné-es
ou bénévoles visiteur-euses de prétres, cette population aux statuts hétéroclites se retrouvait
pour ce rendez-vous annuel. Durant la matinée des conférences a l'accent moral et
théologique, données par des prétres, s’inscrivaient largement dans cette démarche de
glorification associant corps du Christ et corps du prétre. Exhortant les prétres a prendre soin
d’eux-mémes, a prendre soin d’un corps « sanctuaire pour 'Esprit saint », les conférenciers
formulaient une double injonction : pour les prétres a conserver une certaine dignité dans le

grand age et pour les laics a manifester une attention particuliere a I'égard des prétres agés.
Mais a la suite de ces conférences, les prises de parole du public faisaient apparaitre en miroir
une autre réalité, celle vécue par des femmes en charge des prétres agés dans leurs Unités
pastorales. Un décalage apparaissait alors clairement entre le théme de ces conférences a
I'accent théologique et les situations concrétes décrites par ces femmes qui tenaient a
souligner la pauvreté, le manque d’hygiéne, la méchanceté ou le racisme de certains prétres
dontelles ont la charge, « qui se comportent comme des clochards, qui sont sales et agressifs,
qui ne veulent méme pas entendre parler de leur corps ». Elles évoquaient des problemes de
négligence, d’incontinence et le manque d’assistance des autres prétres qui ne veulent pas
voir le probleme ou préferent déléguer a des femmes le « sale boulot » (Hughes 1962 ;
Anchisi 2016). Elles évoquaient aussi le sentiment de solitude et d’abandon de ces prétres a
la retraite qui regrettaient que I'évéque ne vienne jamais les visiter.

A cet instant, les lectures théologiques de conférenciers semblent aux antipodes de ce que
vivent ces femmes et des solutions qu’elles espérent trouver durant une telle journée. Si ces
interventions pouvaient évoquer des cas isolés, il nen demeure pas moins que ces
rencontres interdiocésaines révéelent toute I'ambivalence des prétres et de leur statut, a la
fois des hommes a part glorifiés par le discours du clergé, mais aussi des hommes comme les



autres, avec tous les enjeux de vulnérabilité et de déprise que cela comporte de vieillir en
homme célibataire (Glosli Bergland/Tveit/Thorsen Gonzalez 2016).

5. L’hétérogénéité des vécus de prétres agés

Au-dela du discours de 'institution, ou des témoignages des soignant-es, |la catégorie sociale
de « prétre agé » ne pourra étre appréhendée dans une démarche de sociologie qualitative
sans une réinscription dans des réalités empiriques plurielles et multi-situées. Si les discours
institutionnels de I'Eglise insistent sur la « fraternité sacerdotale » et la « communion des
prétres » avec leurs évéques, la Curie romaine et le Pape, ce cléricalisme idéal peut et doit
étre contrasté par une observation fine du religieux en train de se faire (Piette 1999). Il s’agit
d’observer in situ des actions, des interactions et des positionnements itératifs d’acteurs
sociaux établis dans le champ social que constitue un diocése, ses Unités paroissiales et leurs
inscriptions dans des contextes séculiers. Ainsi, nous adoptons un positionnement
constructiviste et pragmatique autour des négociations et des répertoires de discours et
d’actions mobilisés. De méme, nous nous appuyons sur les travaux autour du concept de
« déprise » (Clément et al. 2018), de « prise » et « d’épreuves » (Caradec 2014) pour saisir et
analyser les aménagements et réaménagements trouvés lors de I'avancée en age. Les prétres
opérent des agencements afin de faire face aux situations de perte d’emprise sur la poursuite
des évidences et des gestes du quotidien (Caradec 2022). En effet, la ou les études
gérontologiques cherchent généralement a évaluer, mesurer et opérationnaliser des enjeux
de « fragilité », de « dépendance » et de « vulnérabilité », notre approche se concentre
prioritairement sur les ressources, les stratégies et les multiples accords et résolutions qui se
formalisent entre un prétre agé, son entourage et les responsables laics autour du maintien
de son autonomie et de sa prise en soin. Nous nous intéressons ainsi aux différents cadres
d’intelligibilité (Goffman 1974) plus ou moins partagés, ainsi qu’aux dispositifs mis en place a
différents niveaux afin d’accompagner un prétre agé dans les épreuves que représentent a
la fois la fin du ministere, mais aussi leurs spécificités d’hommes & part dans les nouvelles
configurations induites par les pertes progressives d’autonomie (liturgique, sociale,
corporelle, etc.).

Nous adoptons également une approche « vécue » du religieux (Hall 1997 ; McGuire 2008),
mais aussi de la vieillesse, contrastant les normes et évaluations institutionnelles au profit de
la singularité des agencements créatifs des prétres agés dans leurs parcours de vie, de perte
d’autonomie, voire de fin de vie. Bien que des parcours de sélection, de formation et
d’ordination dans la prétrise présagent certes d’un parcours d’homogénéisation, faconnant
des hexis comportementaux et sociaux bien reconnaissables, la rencontre avec ces prétres

de plus de 75 ans et les observations ethnographiques préliminaires de notre enquéte
abondent toutefois en faveur de I'image d’un clergé catholique plus hétérogene que ne le
laisse paraitre les discours et iconographies promues par les autorités diocésaines. lls sont

également plus divers dans leurs approches de la vieillesse, et des ressources et stratégies

10



qu’ils peuvent mobiliser pour faire face aux situations nouvelles qui se présentent a eux. A
partir d’une premiére analyse de vingt profils de prétres agés, des marqueurs sociologiques
de différences et d’accés aux ressources sont a relever: leurs provenances
sociodémographiques, leurs origines géographiques, leurs niveaux de formation, les carriéres
et responsabilités menées au sein de l'institution, leur statut d’incardination ou non, leurs
appartenances ou proximités avec des ordres religieux ou des communautés nouvelles, leurs
états de santé et de dépendance, leurs acces a des ressources familiales et financiéres
spécifiques. Tous ces éléments participent a fagconner un terrain composite que seule
I’ethnographie fine des situations permettra d’appréhender dans toute sa complexité.

6. Les contextes du « bien vieillir » des prétres agés

A ce stade, nous avons identifié trois axes qui permettent d’intégrer nos observations
préliminaires sur I'hétérogénéité du clergé catholique vieillissant dans des cadres et des
contextes. Ces derniers structurent les modalités et les attentes des prétres agés vis-a-vis de
leur autorité ecclésiale, mais aussi leurs intégrations a des systémes de soin ou de prévoyance
sociale. Ces dimensions organisent également les conditions et les injonctions au « bien
vieillir » qui incombent de plus en plus aux prétres a la retraite, au méme titre que d’autres
personnes agées (Lalive d’Epinay/Spini 2008 ; Caradec 2022). Premiérement, les spécificités
générationnelles de notre cohorte de prétres, agée de 75 ans et plus, sont principalement
marquées par les mouvements d’Action catholique ainsi qu’une socialisation dans un
christianisme social. Aprés des carrieres et des engagements dans la mission, au sein de
pastorales spécialisées et de services d’aumonerie a la jeunesse ou aux migrants, ainsi que
dans les milieux ruraux et ouvriers, ces prétres continuent d’aborder un style pastoral
résolument centré sur leurs relations aux paroissiens et I'animation de groupes de soutiens
et de priéere. lls assument toutefois une posture catholique distinctive face aux sociétés

sécularisées. lls se montrent a la fois critiques des ouvertures de Vatican Il, mais cherchent
néanmoins & accompagner les évolutions de société et de I'Eglise sans pour autant faire
rupture ou scission. En effet, si un informateur peut se qualifier actuellement de
« conservateur éclairé » en contraste avec son parcours de jeune prétre soixante-huitard,
son discours sur I'Eglise et ses missions pastorales demeurent teintés des grands tropes
énonciatifs des christianismes sociaux (Pelletier/Schlegel 2012) plus que de ceux d’un
catholicisme renouvelé ou de néo-traditions réhabilitées tels que présents dans les milieux
charismatiques et/ou intégristes. Ces postures s’illustrent également par une recherche
d’autonomie ou d’attentes tres restreintes par rapport au diocese, estimant que c’est plus
au niveau paroissial et des liens d’amitié tissés durant la carriére, que des soutiens et des
aides ponctuelles peuvent leur étre apportés. Le recours et le rapport a d’autres
professionnels séculiers — médecins, psychologues, etc. — sont souvent congus comme étant
non problématiques et ne relevant pas d’une sphére d’influence du diocése.

11



Deuxiemement, leurs parcours de prétres et trajectoires dans la vieillesse s’inscrivent dans
les spécificités des contextes diocésains nationaux et régionaux. Les différents régimes de
reconnaissance politique du religieux, entre modeéle pluraliste en Suisse romande
(Becci/Monnot/Voirol 2019) et laicité de séparation en France (Baubérot 2007), mais aussi
les différentes spécificités du tissu paroissial local, impliquent des logiques différentes de
prise en soin, d’accompagnement ou de responsabilisation du prétre agé. Que ce soit dans la
recherche d’un nouveau logement, la réintégration de la sphére familiale, le maintien d’un
niveau de vie standard, dans la gestion de I'administration personnelle, le suivi testamentaire
et thérapeutique, la prise en soin de situations de dépendance ou l'entrée dans un
établissement médicalisé, etc., les prétres agés n’ont pas les mémes options et services a
disposition a partir de leur retrait du ministére.

A l'instar de Régis, présenté en ouverture de cet article, la trajectoire peut bénéficier de
solidarités paroissiales fortes pour assurer le maintien d’un niveau de vie a domicile et d’un
suivi ponctuel. Dans d’autres cas, la recherche d’un nouveau logement peut s’avérer
périlleuse et précarisant, notamment dans les cantons urbains ou les prix de 'immobilier sont
élevés, comme en ville de Genéve. Dans ces contextes, c’est d’abord I'Eglise qui se trouve
interpellée pour accompagner les prétres, et c’est 'Etat-providence et les régimes sociaux
qui sont ainsi tenus d’aider et d’assister les prétres agés — a 'instar de n’importe quel autre
retraité —, bien que des clercs et des laics, missionnés ou bénévoles, se chargent de les visiter
et de les suivre dans leurs démarches. Du coté de la Franche-Comté, I'existence d’un Foyer
diocésain a pour objectif de réunir tous les prétres agés dont le maintien a domicile ou dans
leur famille n"est plus une option. De surcroit, 'engagement d’assistantes sociales par le
Diocése atteste d’une logique de professionnalisation et d’un autre modele de gestion des

prétres agés, plus centré sur celui d’une Eglise-providence.

Troisiemement, il convient de prendre en considération ['évolution des cultures
gérontologiques. Malgré leur intégration a une institution parfois décrite comme « totale »
(Goffman 2013), les parcours dans la vieillesse des prétres agés s’inscrivent aussi bien dans
les changements de perspectives des dioceses que des institutions de soins. Poursuivant de
mémes logiques et préoccupations séculieres, en Suisse comme en France, les diocéses
opérent eux-aussi un basculement des logiques asilaires vers une « humanisation » des
pratiques (Cabriol 1993 ; Richelle/Loffeier 2017 ; Amiotte-Suchet/Higelin Cruz 2023). En
somme, elles encouragent une prise en soin raisonnée et concertée de leurs prétres agés,
prenant en considération les singularités, besoins et attentes de la personne. Au-dela donc
du contexte de vie des prétres agés et de leur volonté ou non d’étre accompagné dans la
vieillesse par leur hiérarchie, des dispositifs de prise en soin se mettent progressivement en
place, afin d’adapter I'espace de vie, d’assurer la prise de médicaments, de prendre en
compte les désirs du prétre, de mobiliser les réseaux existants pour lui préter assistance, etc.
Consentement et référent thérapeutique, salle de bains adaptée aux problémes de mobilité,
mise en place de I'aide a domicile, systeme de télé avertissement, etc., les prétres agés

12



bénéficient d’'un ensemble de dispositifs qui a la fois formalisent, sécurisent et singularisent
les modalités du vieillir, et ce en jonglant entre leur statut d’homme comme les autres et a
part.

Ces différents contextes influencent les attentes des prétres agés vis-a-vis de leur hiérarchie
ecclésiale tout autant que leur facon d’anticiper leur vieillissement en s’y préparant, avec
I"appui ou non de cette derniere ou d’autres institutions séculieres. En effet, si le Droit canon,
dans sa version actuelle datant de 1983, stipule les obligations de I'Eglise quant & subvenir
aux besoins de son clergé vieillissant!?, ces obligations canoniques ne sont pas
nécessairement revendiquées par les prétres agés. Beaucoup de ceux gque nous avons
rencontrés estiment étre aptes a se gérer eux-mémes — avec le soutien de leurs proches,
souvent des neveux ou niéces —, et nuancent en cela, par leurs discours, les propos des
responsables diocésains (laics) qui véhiculent parfois I'image de prétres immatures et
incapables de s’autogérer, incapacité qui est envisagée comme inhérente a leur parcours a
part de prétres célibataires, habitués a étre subordonnés a une hiérarchie. Leurs styles
pastoraux revendicateurs également d’une certaine autonomie par rapport a leur statut
sacerdotal et a leur Eglise, décrivant souvent des relations plutot concertées et horizontales
avec leur évéque, ne sont également pas étrangers aux positions et aux stratégies de
préservation de soi qu’ils adoptent une fois atteint I'dge du retrait du ministere. Il ne s’agit la
gue de résultats préliminaires, pour lesquels une recherche élargie, centrée sur une étude
de cas représentatifs, limites et marginaux, doit encore étre menée. En effet, notre projet
d’une sociologie du prétre agé vise une recherche minutieuse de I'hétérogénéité des
parcours et postures de prétres agés, tout autant que des contextes organisationnels et
socioreligieux qui les accueillent, et influent sur leurs expériences de vie actuelles.

7. Conclusion : Des hommes a part et comme les autres

Notre programme d’une sociologie du prétre agé entend réaliser I'étude fine et située de
cette hétérogénéité en contexte. Vieillir en prétre implique a la fois les individus de la cohorte
sociologique — les prétres agés eux-mémes — mais également le contexte institutionnel
environnant, comprenant les cadres théologiques et éthiques englobants, les coordinations
intra et interdiocésaines tout autant que les solidarités paroissiales et familiales mobilisables,
ainsi que les coopérations et acces privilégiés — ou non — aux institutions séculiéres de soin
et de prévoyance sociale. Afin de saisir ces configurations complexes dans lesquelles les
enjeux de vocation, de vieillesse et de vulnérabilité du clergé catholique « retiré » se vivent,
se pensent et se confrontent, nous préconisons des ethnographies approfondies de
« situations » (Goffman 1974) de vie et de prise en soin de ces prétres agés. En effet,
comment se négocie le retour d’un frére ou d’un oncle dans le cercle familial aprées I’age de

12 |’Evéque est canoniquement tenu de procurer un logement a chacun des prétres incardinés et & subvenir
a leurs besoins (Code de droit canonique, 538, § 3).

13



la retraite? Comment s’organise et s’accorde la référence thérapeutique et testamentaire
alors que la maladie s'immisce dans le quotidien et menace les jours d'un prétre agé ?
Comment s’active le personnel soignant d’un établissement d’accueil médicalisé ou d’un
hopital face a un prétre atteint de démence ? Comment s’organisent les actes liturgiques
guand les mobilités et la locution sont restreintes ? Quel rdle a la rediffusion de la messe a la

télévision pour ces hommes qui ne sont plus forcément tenus de célébrer pour d’autres
gu’eux-mémes ? Ce ne sont la que quelques questionnements initiaux qui ont pu émerger de

nos enquétes exploratoires.

A I’échelle micro et méso, nos analyses nous orientent vers des résultats préliminaires qui
devront étre approfondis. Que ce soit dans I'observation des spécificités générationnelles —
plus de trente ans séparant notre informateur le plus jeune et le plus 4gé —, dans les situations
de vulnérabilité « vécues », la mise en place progressive de dispositifs diocésains de prise en
soin, les normes gérontologiques des pratiques soignant-es et les attentes des prétres agés
eux-mémes, nous espérons documenter de maniéere plus exhaustive les encadrements et
ressources institutionnelles, paroissiales, familiales et individuelles dont bénéficient les
prétres agés selon les dioceses. Nous avons déja remarqué que 'acces et la mobilisation de
ces ressources ne sont pas nécessairement toutes garanties avec les mémes implications. Par
exemple, pour les prétres « venus d’ailleurs » — soit ceux venus en renfort d’Europe de I'Est,
d’Afrique de I'Ouest et d’Asie du Sud, initialement avec le titre de Fidei donum*® — |a question
du vieillissement croise celle d’'un potentiel retour au pays, souvent envisagé avec difficulté,
ou d’un vieillissement dans le diocése d’accueil et des problemes financiers liés a des
mangues de cotisation dans les programmes de prévoyances sociales. De méme, les prétres
religieux qui ont parfois occupé des charges pastorales tout en étant rattachés a un ordre
demeurent a part des stratégies diocésaines de prévoyances. Leurs voeux au sein d’ordres ou
de congrégations possédant une autonomie par rapport aux évéques de référence tendent
a les invisibiliser des logiques locales d’assistance sociale. Ces variations permettent
d’envisager les inégalités d’acces, de négociations et d’accommodements de certains profils
de prétres agés face aux pertes d’autonomie et aux reconfigurations liées a la fin de leur
ministere.

Dans une perspective plus macrosociologique, notre enquéte liant les enjeux de vocation, de
vieillesse et de vulnérabilité du clergé catholique de plus de 75 ans permet de continuer a
documenter les conséquences de la « fin de la civilisation paroissiale » (Le Bras 1955 ; 1956),
ainsi que les adaptations et refontes du Catholicisme postconciliaire dans les sociétés
sécularisées. La ou des solidarités communautaires pouvaient encore prévaloir dans la prise

13 e statut de Fidei donum concerne les prétres qui partent en mission dans un autre diocése tout demeurant

rattaché a son diocése d’ordination. Cette mission est généralement délimitée dans le temps. Toutefois, il
est fréquent que les prétres « venus d’ailleurs », le terme émique employé pour les désigner, demandent a
étre réincarding, ainsi que demandent la nationalité du pays d’accueil.

14



en soin d’un prétre agé et retiré de son ministére, ces derniéres ne semblent plus étre aussi
effectives face a la désaffiliation des fideles, aux difficultés de recrutements des séminaristes
ainsi qu’a la réorganisation récente des diocéses en Unités paroissiales de plus en plus
extensives. Le projet d’une sociologie du prétre agé doit également permettre de mieux
appréhender le cadre moral et bioéthique que promeut actuellement le magistére catholique
guant aux enjeux de la vieillesse et du vieillissement, tant de son bassin de fidéles que de ses
prétres. En effet, la ou le discours du magistére romain s’est principalement concentré depuis
la fin des années 1960 sur des enjeux liés a la sexualité et au contrdle des naissances (Turina
2012), puis des le début des années 2000 en porte-a-faux des programmes libéraux de
« démocratie sexuelle » des états occidentaux (Fassin 2008), ce discours de bioéthique
s’inscrit également aujourd’hui dans celui du respect de la fin de vie, du « bien vieillir » et de
la solidarité intergénérationnelle, accompagnant les évolutions démographiques tant de la
société que du religieux.

Bibliographie
Amiotte-Suchet, Laurent / Audray Higelin Cruz. 2023. «Des institutions totalement
goffmaniennes ? » Ethnographiques.org 46, 1-18.

Anchisi, Annick. 2016. « Les souillures du grand age : Entre délégation et dénégation. » In Le
social a I'épreuve du dégodt, éd. par Dominique Memmi / Gilles Raveneau / Emmanuel
Taieb. Rennes : PUR, 127-137.

Baubérot, Jean. 2007. Les laicités dans le monde. Paris: PUF.

Becci, Irene / Christophe Monnot / Olivier Voirol, éd. 2019. Pluralisme et reconnaissance : Face
a la diversité religieuse. Rennes: PUR.

Béraud, Céline. 2006a. Le métier de prétre. Paris : Les Editions de I'Atelier.

Béraud, Céline. 2006b. « Prétres de la génération Jean-Paul Il : Recomposition de l'idéal
sacerdotal et accomplissement de soi. » Archives de sciences sociales des religions 133,
45-66.

Béraud, Céline. 2013. « Le catholicisme frangais a I'épreuve du vieillissement. » In La
décomposition des chrétientés occidentales, 1950-2010, éd. par Yvon Tranvouez. Brest:
CRBC-UBO, 55-69.

Berjonneau, Jean-Francois. 2019. « Prétres ainés: Une richesse dans I'Eglise diocésaine. »
Documents épiscopat 6, 31-37.

Bunker, Arnd / Roger Husistein, éd. 2011. Les prétres diocésains en Suisse. Pronostics,
interprétations, perspectives. Saint-Gall : Editions SPI.

Cabriol, Claude. 1993. La fin des hospices. Toulouse : Privat.

15



Caradec, Vincent. 2014. « Transitions du vieillissement et épreuve du grand age », In Vieillesse
et vieillissement : Regards sociologiques, éd. par Cornelia Hummel / Isabelle Mallon /
Vincent Caradec. Rennes : PUR, 273-288.

Caradec, Vincent. 2022. Sociologie de la vieillesse et du vieillissement. Malakoff: Armand Colin.

Clément, Serge / Marcel Druhle / Jean Montovani / Monique Membrado. 2018. « Geneése de la
déprise. » Gérontologie et Société 40 (155) , 27-32.

Eglise catholique. 2024. « Ministres ordonnés et religieux en France, les chiffres. » Eglise
catholique en France. (09.04.2025).

Faivre, Alexandre. 1983. « Clerc/laic : Histoire d’une frontiere. » Revue des Sciences Religieuses
57 (3), 195-220.

Fassin, Eric. 2008. L’inversion de la question sexuelle. Paris: Amsterdam.

Francois. 2019. Christus Vivit : Du Saint-Pere Francois aux jeunes et a tout le peuple de Dieu, éd.
par le Saint-Siege. Rome.

Giroux, Bernard. 2011. « De I'Action catholique aux JMJ : L’Eglise et la jeunesse catholique de
France. » Transversalités 119 (3), 119-134.

Glosli Bergland, Astri Marie / Bodil Tveit / Marianne Thorsen Gonzalez. 2016. « Experiences of
Older Men Living Alone: A Qualitative Study. » Issues in Mental Health Nursing 37 (2),
113-120.

Goffman, Erving. 1974. Frame Analysis: An Essay on the Organization of Experience. New York:
Harper and Row.

Goffman, Erving. 2013. Asiles : Etudes sur la condition sociale des malades menteux et autres
reclus. Paris: Ed. de Minuit.

Hall, David D., éd. 1997. Lived Religion in America : Toward a History of Practice. Princeton:
Princeton University Press.

Hervieu-Léger, Daniéle. 1986. Vers un nouveau christianisme ? : Introduction a la sociologie du
christianisme occidental. Paris: Cerf.

Hughes, Everett C. 1962. « Good People and Dirty Work. » Social Problems 10 (1) , 3-11.

Isaaco, Anthony / Ethan Sahker / Deanna Hamilton / Mary Beth Mennarino / Wonjin Sim /
Meredith St Jean. 2014. « A Qualitative Study of Mental Health Help-seeking among
Catholic Priests. » Mental Health, Religion & Culture 17 (7) , 741-757.

Kaiser, Marvin A. / Georges R. Peters / Nicholas Babchuk. 1982. « When Priests Retire. » The
Gerontologist 22 (1) , 89-94.

Lalive d’Epinay, Christian / Dario Spini. 2008. Les années fragiles. La vie au-dela de quatre-vingts
ans. Québec : Les Presses de I'Université Laval.

16



Le Bras, Hevé. 1955. Etudes de sociologique religieuse. Tome |: Sociologie de la pratique

religieuse dans les campagnes frangaises. Paris : PUF.

Le Bras, Hevé. 1956. Etudes de sociologique religieuse. Tome Il : De la morphologie d la typologie.
Paris : PUF.

McGuire, Meredith B. 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford : Oxford
University Press.

McGuire, Meredith B. 2016. « Individual Sensory Experiences, Socialized Senses, and Everyday
Lived Religion in Practice. » Social Compass 63 (2) , 152-162.

Pelletier, Denis. 2002. La crise catholique : Religion, société, politique. Paris : Payot.

Pelletier, Denis / Jean-Louis Schlegel, éd. 2012. A la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche
en France. Paris: Seuil.

Piette, Albert. 1999. La religion de pres : L’activité religieuse en train de se faire. Paris : Métailié.

Portier, Philippe. 2012. « Pluralité et unité dans le catholicisme frangais. » In Catholicisme en
tensions, éd. par Céline Béraud / Frédéric Gugelot / Isabelle Saint-Martin. Paris : Editions
EHESS, 19-36.

Richelle, Sophie / Iris Loffeier. 2017. « Expériences de la vieillesse en établissement a deux siecles
d’intervalle : ’'humanisation en question. » Genéses (106) , 30-49.

Sévegrand, Martine. 2004. Vers une église sans prétres. La crise du clergé séculier en France
(1945-1978). Rennes : PUR.

SPI. 2024. « Prétres diocésains — Kirchenstatistik. » SP/. (09.04.2025).

Strauss, Anselm / Juliet Corbin. 2003. « L'analyse de données selon la grounded theory:
Procédures de codage et critéres d’évaluation. » In L’enquéte de terrain, éd. par Daniel
Céfai. Paris : La Découverte, 363-379.

Suaud, Charles. 1974. « Contribution a une sociologie de la vocation : Destin religieux et projet
scolaire. » Revue frangaise de sociologie 15 (1), 75-111.

Tricou, Josselin. 2021. Des soutanes et des hommes : Enquéte sur la masculinité des prétres
catholiques. Paris : PUF.

Turina, Isacco. 2012. « Le magistére posconciliaire face au biopouvoir. » In Catholicisme en
tensions, éd. par Céline Béraud / Frédéric Gugelot / Isabelle Saint-Martin. Paris : Editions
de 'EHESS, 191-202.

17


https://kirchenstatistik.spi-sg.ch/fr/dioezesanklerus/#close

A propos des auteurs - trices

Dr. Alexandre Grandjean est socio-anthropologue des religions, chargé de recherche a la Haute école
de santé Vaud (HESAV, HES-SO), et affilié a I'Institut de sciences sociales des religions (ISSR) de
I'Université de Lausanne.

E-mail : alexandre.grandjean@hesav.ch

Dr. Laurent Amiotte-Suchet est socio-anthropologue des religions, adjoint scientifique a la Haute
école de santé Vaud (HESAV, HES-SO). Depuis 2014, il méne des enquétes sociologiques sur le
vieillissement au sein des communautés religieuses dans I'Eglise catholique.

E-mail : laurent.amiotte-suchet@hesav.ch

Carole Dessauges est physiothérapeute et collaboratrice scientifique a la Haute école de santé Vaud
(HESAV, HES-SO).

E-mail : carole.dessauges@hesav.ch

Remerciements

Les auteur-rices remercient Annick Anchisi pour sa premiére relecture de I'article, ainsi que
les relecteur-rices anonymes et toute I'équipe du journal AAGOS pour son travail éditorial.

Abstract in English

In Switzerland and France more than half of the catholic priests are over 75 years old. Yet,
according to canon law at this age they usually must leave their pastoral responsibilities and may
retreat from their ecclesial life. Facing the perspective of a church without priests, and enhancing
a moral discourse in which human dignity and the exemplarity of the clergy entangle, the
diocesan organizations have shown only recently a preoccupation about the ageing of their
priests. Here, we develop an empirical framework for a sociology of ageing priests that considers
the importance of their national and diocesan contexts. Our aim is to review the category of
“ageing priests” through its contemporary heterogeneity. We use a grounded theory approach in
qualitative sociology to examine different situations of this social category. Our considerations
cross theological examples of aging priests in the Catholic Church, the statements of caregivers,
and the “lived” heterogeneity of aging priests themselves. We aim to document the current
adaptations and new versions of Catholicism after the Second Vatican Council in the light of
current gerontological norms that apply to the clergy.

18



New Directions in Mantra Studies:
Exploring the Emergence of Mantra Repetition!

AHGOS Dominik A. Haas

Perspectives in the Study of Religion
Perspectives en sciences des religions
Perspektiven in der Religionswissenschaft

Prospettive in scienze della religione P u b | | S h e d on 2 O/O 5/2 O 2 5

Abstract

Many theories understand repetitiveness to be inherent in the concept of mantra itself. Despite its
popularity and its significance for South Asian—and, indeed, global—religious history, mantra
repetition has been insufficiently defined as an object of research. The peculiarities of the
repetitiveness of mantra repetition are hardly ever reflected upon in academic literature.
Furthermore, it has been assumed that mantra repetition is a timeless and even universal practice.
Consequently, mantra repetition has eluded adequate scholarly analysis: Significant terminological
particularities in primary sources have been overlooked and the possibility of historical developments
has not been considered. In this article, | survey the current state of research relevant for the study of
the emergence of mantra repetition—in particular, the practice of continuously reciting one and the
same short formula—from its post-Vedic origins up to the middle of the first millennium CE. | also
formulate research questions and hypotheses to guide future studies on the subject.

1. Introduction

The term “mantra” typically designates a short formula that is composed in Sanskrit and is
considered to have a special power or efficacy.® Mantras are often repeatedly recited as part of
a devotional, meditative,? or ritualistic practice (Wilke/Moebus 2011: 170). Indeed, they are
repeated so often that many understand repetitiveness to be inherent in the concept of mantra
itself. Robert A. Yelle, for instance, has stated that “[tJhe most obvious fact about mantras is that
they are repeated many, even countless times. This fact has been incorporated into the meaning

Defining the concept “mantra” is notoriously difficult and there are good arguments against understanding
mantras as an ontologically distinct, historically stable category vis-G-vis categories such as spells or prayers;
cf. Haas 2025. For the heuristic purpose of this article, which focuses on pre-modern South Asia, mantra is
defined here as a comparatively short text or formula that consists of words (or sounds) originating in or
associated with an Indo-Aryan language (Vedic, Sanskrit, Pali, etc.) and is ascribed a power that goes beyond
that of ordinary speech.

For heuristic purposes, meditation is defined here as a self-directed and rule-guided physical, verbal, or
mental practice that leads to a change in one’s own state of mind; in other words, a psychotropic activity.
Usually (but not necessarily) meditation practices also have a higher goal (such as self-knowledge, realization
of fundamental truths, connection with the divine, etc.).

Corresponding author: Dominik A. Haas, Austrian Academy of Sciences and University of Vienna.

To quote this article: Haas, Dominik A. 2025. “New Directions in Mantra Studies: Exploring the Emergence of
Mantra Repetition” AFGOS 4 (1), 1-20. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8033.

Licence by ASIGOS and the author. Visit https://www.journal-argos.org.




of the word mantra, along with its translations ‘spell, ‘chant,” and ‘incantation.””® Since its
introduction into the English language, the word “mantra” has come to refer to any “constantly
or monotonously repeated phrase or sentence; a characteristic formula or refrain; a byword,
slogan, or catchphrase”*—sometimes carrying a pejorative overtone. All of these meanings could
only establish themselves because the principle of mantra repetition (henceforth: MR)—that is,
the idea that the repetition, verbal or other, of mantras is especially efficacious and powerful—
has become well known across the globe.

As numerous examples show, the principle of MR has diverse multimodal and multiform
realizations, with chanting aloud being only one of them (albeit a particularly vivid and catchy
one). According to a conceptualization that is widespread in Sanskrit-based traditions, MR can be
performed in three modes: mentally, in a low voice, and aloud (manasa, upamsu, vacika)—with
the manasa or inaudible mode being considered the most effective one (Padoux 2011: 4). For
some time now, MR has also been adapted to the online and digital world, as for example, apps
being used to keep track of repetitions or to record one’s own recitation in order to replay it as
often as desired, or collective chanting rituals being posted on Facebook.> MR also takes various
forms, some even non-vocal: Mantras can be iterated by means of writing them repeatedly, or
simply by running a string of “prayer beads” (aksamala or simply mala) through one’s fingers
without actually uttering the mantras. The rotations of the Tibetan “prayer wheels” (chos-"khor)
function according to a similar principle.

Continuous MR can be a psychotropic activity.® Due to its stress-reducing properties, quiet or
silent MR is today advertised as an intervention to improve mental health (Lynch et al. 2018;
Alvarez-Pérez et al. 2022), with the religious or doctrinal aspects of mantras often fading into the
background altogether. When it is combined with melody and rhythm, MR assumes the form of
chanting. In recent years, the scholarly interest in this form of singing or melodic speaking has
increased (Simpson/Perry/Forde 2021: 2). Chanting has the potential to increase well-being,
attention, and altruism; it can also induce altered states of consciousness (Perry/Polito/
Thompson 2021). Inasmuch as it fosters social connection, chanting can also play an important
role in building and maintaining group identity. Musical vocalizations of mantras enjoy great

Yelle 2003: 9-10. In this article, square brackets are used to mark explanatory additions to or modifications
of quotations and translations; if they are part of original quotations, this is indicated.

See art. “mantra” in the Oxford English Dictionary (2000). The Vedic/Sanskrit term mdntra has variants and
translations in many languages, e.g., Tamil mantiram, English “mantra” (historically also “muntru” and
“mantram”), Tibetan sngags, Chinese B & zhén ydn, etc. There has been no systematic study of what exactly
these terms have encompassed (and what not) in various cultures and traditions in different historical
periods, or how they have related to similar terms (vidya, dharani, marigala, etc.).

As, for example, in the case of the chanting of the mantra of the Blue Medicine Buddha at the Thai Buddhist
temple Wat Songdhammakalyani, currently being investigated by Katherine Scahill (Haas 2022: 4-5).

The term “psychotropic” (literally “mind-turning”) is widely associated with substances that affect mental
states. Here | tap into its use regarding activities that do not involve consumption of substances, but still have
a significant impact on the state of mind.



popularity today, and their recordings (widely available on YouTube, Spotify, and other platforms)

also make it possible to “tap into their power” in a more passive mode.

Despite its popularity and its significance for South Asian—and, indeed, global—religious history,
MR has been insufficiently defined as an object of research. The ramifications of the
repetitiveness of MR are hardly ever reflected upon in academic literature. Nor is the possibility
of historically or geographically determined cultural developments and differences taken into
consideration. While MR is often considered a “typically Eastern” or “Asian” form of religiosity, at
the same time, one also encounters the notion that MR is a cross-cultural, timeless, and even
universal human practice. Thus, MR has been characterized as “an ancient practice found in
nearly all spiritual traditions” (Bormann et al. 2006: 219) and as “a ubiquitous technique that has
been practiced throughout human history.” (Berkovich-Ohana et al. 2015: 13) According to Doug
Oman (2024: 2), “[t]he repetition of a single short word, phrase, or prayer—commonly in
Western traditions called a holy name or prayer word, or in Eastern traditions called a mantra,
mantram, or sometimes a ‘siddha nama, a proven or established Name’ (Tulpule 1991: 76)—has
been used for centuries in every major religious tradition.” Frits Staal (1989) even hypothesized
that in terms of evolutionary history, the uttering of “mantra-like” sounds is an archaic activity
that precedes language and, as such, may be related to bird songs. He also hypothesized that the
repetitiveness in certain speech disorders and the babbling of babies “are reminiscent of earlier
stages of evolution” (Staal 1989: 273)—an evolutionary and reductionist approach that has
turned out to be too simplistic (Thompson 1995).

In my view, explaining MR practices as mere actualizations of an archetypical and inborn religious
proclivity or ability is insufficient. There is no denying that vocal and verbal repetition is a
recurrent element in a whole range of human cultural expressions, be it musical refrains, the
chanting of political slogans, or the recitation of prayers and other religious texts. Yet, the concept
of mantra originated in a specific historical region of the globe —ancient South Asia. The potency
ascribed to the sounds of Sanskrit, the meaning and significance attached to individual mantras,
and the association of mantras with repetitiveness are arguably the results of specific historical,
culture-specific processes. The ideas and beliefs associated with MR also influenced—and
continue to influence—how practitioners think and feel about their practices. However, such
cultural and religious specificities are often underestimated, especially in psychological
experiments: either they play no significant role in the study design, or the effectiveness of MR is
a priori attributed to the power of mantras or the “sacred language” of Sanskrit.

In historical and philological disciplines, on the other hand, there is a tendency to regard all types
of (mantra) recitation simply as manifestations of one and the same activity. This overlooks the
fact that the prerequisites for different types of recitation can be fundamentally different—as can
the possible effects. For example, it takes years of study to be able to recite an entire collection
of Vedic hymns—whereas a single mantra, which is intended for continuous repetition, can be
learned in a very short time. Furthermore, there is a significant difference between the occasional
multiple recitation of a mantra in a ritual context (three repetitions are particularly common) and



long, continuous recitation. Anyone who repeats the same formula over a longer period of time
will realize that continuous repetition creates a very different feeling than, for example, reciting
a longer text (for example, it may require special mental effort to recall a longer text).

The aims of the present article are to survey the current state of research relevant for the study
of the early history of MR and to formulate research questions and hypotheses to guide future
studies on the subject, especially—but not exclusively—philological studies. Preliminary research
suggests that MR emerged in the final centuries of the first millennium BCE. In the course of the
first millennium CE, MR practices became increasingly more systematized and elaborate—a
process that seems to have reached a plateau with the emergence of complex Tantric systems in
the 5™ CE (the Mantramarga). In pre-medieval primary sources, MR is often mentioned briefly
and in passing. Accordingly, in the secondary literature dealing with these sources, MR is usually
treated only marginally—and even more often, simply ignored. For these reasons, relevant
observations and insights are widely scattered and difficult to find. The present article is intended
as a first contribution to the project of reconstructing the largely unknown history of MR.”

2. Backgrounds, roots, and precursors

The most important term associated with (vocal) MR is the Sanskrit noun japa (derived from the
verb jap). Both Sanskritists and modern practitioners in and outside South Asia generally
understand japa as a kind of repetitive mantra recitation. In the words of Tantra scholar André
Padoux (2011: 24-25), “Japa [...] is never an isolated utterance. It is the repeated utterance of a
formula which is, to quote the Sanskrit expression, repeated ‘again and again’ (bhdyo bhiyah),
even sometimes [...] an enormous number of times.” Due to the association of jap(a) with
repetition, the study of the early, pre-medieval history of MR has been mostly confounded with
the study of this word and the practice supposedly associated with it.

The assumption that japa has always been a technical term denoting a specific practice goes back
at least to Louis Renou (1954). In his entry on japa in the Vocabulaire du rituel Védigue, Renou
translates japa as “priere murmurée,” but also states that, in its technical sense, it designates the
recitation of the mantra bhir-bhuvah-svar-o3m. However, the passages he cites provide little
basis for such a definition.® The idea of a well-defined Vedic japa was nevertheless repeated in a
number of publications over the following fifty years.’

7 | have presented preliminary research findings in the form of unpublished conference papers: “The Origins

of Mantra Repetition in Yoga: A Hypothesis” at the conference Yoga darsana, yoga sadhana: methods,
migrations, mediations (Krakow 2022); “Mantra and Muttering in the Mahabharata: Re-evaluating the
Evidence of the Japakopakhyana (MBh Xl 189-193)” at the Tenth Dubrovnik Conference on the Sanskrit Epics
and Puranas (Dubrovnik 2023); “There Was No Repetitive Recitation of Mantras in Vedic Ritual” at the Eighth
International Vedic Workshop (Paris 2023). While my own research has focused on Vedic and Brahminical
Sanskrit texts, the research program outlined in this article is broader in scope and will hopefully be relevant
and helpful to scholars with other specializations as well.

8  Apastamba-Srautasitra XIV 15.4 (see Caland 1924); Aévalayana-Srautasitra | 1.20 and 2.3 (see Mylius 1994).

Padoux (1987: 118), quoting Renou’s entry on japa, writes: “Le terme est d’un usage ancien, la récitation

elle-méme, a but religieux, de textes du Veda étant sans doute plus ancienne encore. Le mot japa se



In his 1963 article on the Japakopakhyana, a heterogeneous text that is contained in the twelfth
book of the Mahabharata (XIl 189-93), V. M. Bedekar wrote the following (1963: 72):

It appears that the idea and the technique of Japa properly belong, as the

which sacrifice and sacrificial rites played the most prominent part. [...] There are found

Mlahalblhdrata] chapters testify, to the ancient orthodox Vedic tradition in

references in the Brahmanas to Japa connected with the sacrificial ritual. The mantras,
besides being chanted during the ritual, were also inaudibly recited to add to the mystic
potency of the ritual. Japa, thus, appears to belong to the Vedic sacrificial tradition which
required the silent recitation of a Vedic mantra in a secrificial [sic!] ritual.

However, the passages cited by him do not give any details about a practice referred to by the

noun japa.°

John Brockington, too, has published an article on the Japakopakhyana (2012). He primarily views
the development of japa as having moved from “the murmuring of Vedic mantras as an
accompaniment to sacrificial rituals” to “the meditative repetition of a divine name in bhakti
traditions” (Brockington 2012: 75), especially in the Paficaratra tradition. He speculates that the
Japakopakhyana constitutes one of potentially several links between them, in that it belongs to a
“transition phase consisting of a pre-bhakti-type worship of Brahma” (2012: 85). However, there
is no indication of a connection between japa and theistic worship of Brahma: Brockington (2012:
83) states that “Brahma” (in the masculine form) is mentioned frequently in the text, but in the
list of references to “Brahma” given in the footnote supporting this statement (n. 18), he also
includes passages that refer to the neuter noun brahman. Moreover, Brockington himself
concurs with the “assessment that the evidence for Brahma as a bhakti deity is rather weak” and
concedes that japa is “not especially directed towards Brahma” (2012: 85).

As far as | can see, there are no other sources to support Brockington’s theistic hypothesis—in his
defense, it must be said that he himself does not claim that it is anything other than speculation
(2012: 84). But the problem goes a little deeper than that: both Bedekar and Brockington
implicitly assume the existence of a practice that was well enough defined that it makes sense to

rencontre dé les Srautasitra et les Grhyasitra pour désigner une priere murmurée ou, ‘plus techniquement,
la récitation des mots bhur, bhuvah, svar, 03m [sic!].” C'est alors la récitation murmurée de stances ou de
formules par les officiants ou le yajamana a certains moments du culte védique.” Padoux 2011: 25: “The
term japa is ancient. One finds it in the Srautasitra and Grhyasdtra [sic!] where it refers to a muttered prayer
or, in a more technical sense, to the recitation of the vyahrtis bhur [sic!] bhuvah svar om. In that case japa is
the muttered recitation of stanzas or ritual formulas by the officiating priests or by the yajamana at specific
moments of the Vedic cult.” Referring to Renou via Padoux, David Carpenter (2003: 31) states that “[i]n the
Kalpasitras, according to Renou, japa appears as a technical term for the recitation of Om and the vyahrtis.
The term is clearly used this way in the Dharma Sttras and Sastras, and this of course brings it into close
association with the svadhyaya, which always begins in this way, as do the morning and evening devotions
(samdhya) which were the daily duty of every Brahmin.”

10 Ajtareya-Brahmana Il 38, VI 14 (see Keith 1920); Satapatha-Brahmana | 5.1.26, 7.4.20-21 (see Eggeling
1882/1864).



speak of its transformation, rather than of its emergence.r* The work of other scholars has not
progressed much beyond this assumption (Padoux 1987: 118; Padoux 2011: 25; Carpenter 2003:
31; Goodall/lIsaacson 2016: 57-58). Dominic Goodall and Harunaga Isaacson (2016: 57), for
example, state that japa “is a seemingly ubiquitous phenomenon, the origins of which can
probably not be pinned down with any precision.”

Although it is certainly true that precision in this respect is unattainable, preliminary research
suggests that the supposition that repetitive japa was prefigured in the ancient Vedic religion is
highly problematic. In fact, in pre-medieval South Asian literature, there is no indication that jap
necessarily involves repetition. The word is also used for texts that are recited only once, and
sometimes in non-ritual contexts. Moreover, in pre-classical texts, the basic meaning of the verbal
root jap seems to be simply (probably onomatopoetic) “to mutter” (“murmeln, flistern” Werba
1997: 347) or rather “to recite quietly.” The fact that the noun japa occurs extremely rarely in
Vedic literature suggests that it was not (yet) established as the designation of a ritual activity in
its own right. This means that what we are dealing with was not a simple transition or shift from
a “Vedic japa” to a “bhakti japa,” that is, the devotional repetition of the name of a deity.

As a matter of fact, the widespread assumption that MR has always been an important
component of South Asian religiosity is difficult to substantiate. In Srauta ritual, the oldest form
of Vedic ritual known to us in detail, MR was not established either as a common practice or as a
principle. Mantras were generally supposed to be recited once; exceptions to this rule are rare.
Only in the Samavedic chants—the musical part of the rituals—is repetition ubiquitous.
Samavedic chants generally consist of textual material from the Rgveda that has been modified
in various ways, for example by inserting so-called stobhas—non-lexical syllables or syllable
sequences such as ho va ho va—or by repeating (abhydsa) components. The resulting lyrics are
set to melodies and are often repeated according to certain patterns (Howard 1977: 20-23; Kane
1941:1182-1183).

A special case is the so-called aniruktagdyatrasaman, a particular Samavedic melody, in which
the entire text is replaced by non-lexical syllables. This substitution results in a highly repetitive
chant that, as Finnian M. M. Gerety (2021) has argued, prefigures later yogic forms of meditation
focused on the syllable om. In the Upanisads, meditation on om is presented as a means to
achieve liberation and immortality (Gerety 2021: 225-233). However, the extent to which this
meditation involves continuous repetition of the syllable is unclear—the sources are surprisingly
unspecific in this respect. It is also an open question of how recitation (which is close to speaking)
and chanting (which is closer to singing) relate to each other and to what extent the universal
phenomenon of repetition in music (Margulis 2014) had an influence on the development of early
forms of mantra yoga involving om—and of MR in general. The late Samavidhana-Brahmana
(Konow 1893), for instance, describes many ritual practices involving the repetitive singing of

11 Concerning the emergence, formation, and transformation of ritual practices, reference must be made here
to the numerous publications that resulted from the Sonderforschungsbereich (SFB) 619 “Ritualdynamik” at
the University of Heidelberg; see, for instance, Brosius et al. 2013.



mantras and hymns. As this Brahmana is clearly post-Vedic, the practices it mentions are most
likely based on—and are not the precursors of —repetitive recitation practices as we know them
from Dharma and Grhya literature. Nevertheless, one could hypothesize that Samavedic
practices are particularly repetitive because they are (at least in part) also musical.

A practice that most likely played an important role in the emergence of MR is svadhyadya, which
is often translated as “private study” or “self-study.” Svadhyaya is the practice of “going over”
(adhyaya), that is, reciting a previously memorized text “on one’s own” and “for oneself” (sva); in
practice, it is not always done privately and alone, but also in small groups. Its primary purpose is
not so much to study the content of a text intellectually—even though this can be a part of it—
but a means to keep its words and sentences in one’s memory. Svadhydya is done above all by
repeating memorized sequences of mantras (Larios 2017: 115-116). Because it fulfils a crucial
function in the transmission of Vedic texts, it has been ascribed a religious value from late Vedic
times onwards. As the brahmayajiia, the “act of worship of the Vedic formulations/mantras,” it

”

is one of the five “great acts of worship” (mahayajfias) to be performed daily by a householder
following the Vedic Brahminical tradition (Lubin 2018: 185—-186). Svadhyaya has received much
more study than “classical japa” or MR (Malamoud 1977; Carpenter 1992: 65-67; Carpenter

2003: 29-34; Killingley 2014; Sundareswaran 2019).

3. The emergence of mantra repetition

As Carpenter (2003: 31-32) has observed, in Brahminical Dharma literature a tendency
developed to perform svadhyaya—as well as repetitive japa—with only a reduced number of
mantras. These include above all the so-called pavanas or pavitras (“purifiers”): the syllable om,
the Vyahrtis, the Gayatri-Mantra, and several other hymns and verses taken primarily from the
Rgveda.’? The (repetitive) recitation of these texts was early on combined with breath-control
(pranayama). Probably among the first to be made the object of such repetitive recitation were
the syllable om and the Gayatri-Mantra; in recent years some scholarly attention has been given
to their development and history (Gerety 2015, 2016, 2021; Haas 2023ab; Brereton 2022;
Kajihara 2019). In contrast, little research has been done on the other purificatory mantras. It is
still unclear why they were considered particularly suitable for purification and (possibly
repetitive) japa, and what the former has to do with the latter.

Since the literary culture of ancient South Asia was largely based on orality, preserving texts other
than the Vedic ones also required regular recitation. The Patafijala-Yogasastra (c. 4" century CE),
for example, counts svadhyaya among the practices of a yogi (Carpenter 2003: 29—-34), defining
it as the “recitation of the treatises on liberation” (moksasastranam adhyayanam, commentary
on sitra Il 32). Interestingly, this text also defines (continuous and repetitive?) japa of the syllable
om and the “purifiers” as forms of svadhyaya. This raises the question of whether repetitive japa
is primarily rooted in the above-mentioned Vedic-Upanisadic meditation practices involving om

12 Gautama-Dharmasutra IXX 11-12, XXVI 10; Baudhayana-Dharmasutra Il 7.2, 1ll 10.10, IV 2.7-9, 6.1-4;
Vasistha-Dharmasatra XXII 89, XXV 3—4, XXVIIl 10-15 (see Olivelle 2000).



(Gerety 2021), or whether the emergence of the practice of repeating a single, short mantra as a

substitute for reciting more extensive texts was part of a more general development.

Meditation practices involving mantras play an important role not only in the Patafijala-
Yogasastra, but also in the Pasupata tradition, dating probably from around the 2" century CE.
Both types of mantra meditation are treated in detail in an article written by Gerhard
Oberhammer (1989). After first discussing the relationship between mantra the om and God with
reference to Patafijala-Yogasastra | 27 (Oberhammer 1998: 204—-205), he turns to a passage from
the c. 9"-century Ratnatika (IX 27 — XX 12; Oberhammer 1998: 206-210). In this text, a lower and
a higher form of mantra meditation are distinguished, differing “in the degree of immediacy and
in the intensity of the experience of union with Mahesvara that they facilitate” (Oberhammer
1998: 207). The lower type of meditation, whose purpose is purification, is done with two
Brahma-Mantras (Bisschop 2018): the Bahurlpi Rc or Aghora-Mantra and the RaudrT Gayatri or
Tatpurusa-Mantra. Oberhammer discusses the content of these two mantras as well as their
theological interpretation (1998: 210-213). He then turns to the higher form of mantra
meditation (dharana; 213—-216), which involves the syllable om. He discusses the nature of this
practice (Oberhammer 1998: 214), the meaning of om (1998: 215), which is a “specific linguistic
representation of god” (a gunadharma; 1998: 216), and “the philosophical question of the
function of th[is] mantra” (1998: 218). Practical issues concerning the mantra practice of the
Pasupatas and its repetitive aspect are hardly addressed by Oberhammer; however, relevant
observations on this subject have recently been made in Hans Bakker’s translation of the first
chapter of Kaundinya’s Paficarthabhasya (Bakker 2023: 19, n. 60).

4. Mantra repetition in early Tantric traditions

In early Tantric texts (c. 5" century CE), we regularly encounter vocal MR as a well-established
ritual tool. Padoux’s study of the use of mantras in medieval Hindu Tantric traditions (2011: 24—
53) provides an extensive overview of “classical Tantric japa” focused on what he identifies as the
most important types of application, features, and concepts concerning japa/MR (see also the
entry “japa” in Brunner/Oberhammer/Padoux 2000). His overview is kaleidoscopic rather than
systematic; it presents various forms and modes of recitation unsystematically and side-by-side,
even including cases where japa is limited “to very few utterances, or to one utterance only: the
case is frequent” (Padoux 2011: 32). Moreover, Padoux avoids discussing philological or historic
details and leans heavily toward generalizing statements. A systematic overview of MR in (early)
Tantric traditions that situates it within the broader history of South Asian religions is thus still
lacking.

In general, Tantra research focuses on individual texts, with cases of MR being considered or
commented upon in passing. There are few studies specifically devoted to particular cases, uses,
or aspects of Tantric MR. One example is Marion Rastelli’s (2000) study of the daily religious
practice of practitioners in the Paficaratra tradition, in which MR plays a crucial role:

The 9"-century Jayakhya-Samhita provides numerous details about timed mantra observances



whose ultimate goal is to attain bhukti and mukti, enjoyment and liberation (Rastelli 2000: 340—
346). The total number of repetitions in each case depends on the mantra; the lower limit being
100,000 in total. The practitioner (specifically: a sGdhaka) is supposed to devote about six hours
per day to MR.13 Recitation is also connected to or combined with other activities and practices,
such as visualization (Rastelli 2000: 346—349), writing and the creation of amulets and diagrams
(yantras), the imposition of the mantra(s) (nyasa), the offering of oblations (2000: 349-352),
walking (2000: 321), and breathing or breath-control (2000: 333). The practitioner not only has
to identify mentally with the mantra (2000: 322, 330-331), but also to assimilate his outer
appearance to the visual form of the mantra (2000: 329-331). What is particularly interesting is
that the text also describes the experiences the practitioner makes during his practice (Rastelli
2000: 336—-338) and what happens after he has gained mastery of the mantra (mantrasiddhi,
2000: 335-336).1

Goodall (2020) deals with the semantic history of terms such as purascarana, pilrvaseva,
plrvasevana, purascaryd, and vidyavrata, which refer to a preparatory ritual or practice whose
purpose is to gain mastery over a certain mantra by means of repetition. He notes that the term
vidyavrata, or “mantra observance” or “observance [that qualifies one] for [using] spells”!> was
preceded by the Brahminical term vidyavratasnata (Lubin 2011: 27). However, the semantic
development of this or related terms, such as vedavidyavrata, vidydvedavrata, or vedavidya, has
not yet been fully unraveled.'® Moreover, the timed MR practices referred to by these terms
probably had pre-Tantric, Atimargic/Pasupata precursors.

5. Buddhism and Jinism

In the two most prominent non-Vedic religions originating in ancient South Asia, Buddhism and
Jinism, short potent formulas similar to Vedic mantras only found currency during the first half of
the first millennium CE (Skilling 1992; Gough 2021: 21-41). Systematized, elaborate MR practices
were only introduced into these religions from the middle of the first millennium, when Tantric
forms and modes spread across the religious landscape of South Asia. However, pre-medieval
Buddhism was not at all bereft of devotional and meditative practices involving the recitation of
fixed texts.r” The Pali canon contains a range of parittas (“protections”) or protective texts that

13 Rastelli (2000: 332) calculates that the minimum duration of an MR observance would be about 23 days;
longer forms of the practice may take several months or even years.

14 Comparable information is found in the Kularnava-Tantra studied by Gudrun Biihnemann (1991: 302): “The

perfection of the mantra (mantrasiddhi) is indicated by signs like unusual calmness and contentment of the

mind, absence of anger and greed, the conquest of sleep and hunger, hearing of unusual sounds, like the

sound of drums or music and the seeing of Gandharvas.”

Goodall 2020: 66; square brackets original.

16 Goodall 2020: 69, n. 67; Acri 2021: 385. In particular, it is unknown when and where the word vidya acquired
the meaning “mantra”; Haas 2023b: 73, n. 286, 192-193.

17 The practice of “Commemorating the Buddha” (buddhanusmrti/buddhanussati), for example, involves the
recitation of a formula listing the ten epithets of the Buddha (Harrison 1992). In the first half of the first
millennium, this practice was further elaborated and expanded to include visualizations and the use of

15



are to be recited by monks to fight calamities and promote welfare (Shulman 2019; Deegalle
2022). The secondary literature known to me does not indicate that these texts were recited
repetitively, but since the primary texts have never been analyzed in this respect, the last word
has not yet been spoken. Today, repetitive recitation of parittas is not uncommon,*® and it is easy
to imagine that their first users, too, recited them continuously on some occasions (e.g., to calm
themselves in dangerous situations), if not systematically. A more concrete case of repetitive
recitation is described in Buddhaghosa’s Visuddhimagga (5 century CE): while contemplating
certain visual objects (kasinas), certain phrases should be repeated to aid focus (Crosby 2014
150-152). Targeted research might reveal even more such pre-Tantric forms of MR.

There is some evidence that repetitive recitation already played a role in pre- (or non-)Tantric
Jinism. The kayotsarga (“Abandonment of the Body”), a central Jain practice that is performed
several times a day in a mendicant’s life, includes the recitation of the “Eulogy of the Twenty-four
Tirthankaras” (caturvimsatistava or logassa; Pragya 2017: 57—64). This practice is first mentioned
in the Avasyaka-Sutra. According to the earliest commentary on this text, the Avasyaka-Niryukti,
the Eulogy is to be recited repetitively by counting breaths, with the number of repetitions
(between four and forty) depending on the occasion. The Avasyaka-Niryukti was probably
composed between the first and the 5" century CE (Pragya 2017: 53; Gough 2015: 62—63). If this
is correct, MR may have been a central component of Jinism from a comparatively early date.
What is certain is that MR was practiced by Jains by the middle of the first millennium at the
latest: the Angavidya or Angavijja, a Svetambara text that may have been composed in the 4™
century CE, describes a divination ritual that involves 800 repetitions of a formula including the
Paficanamaskara-Mantra, the most important Jain mantra (Gough 2021: 29-30).

6. Counting aids and numbers

An important element in the development MR is the emergence and (possible) cross-cultural
spread of aksamalas (literally “strand of fruit kernels”) or simply malas,*®* whose production and
use are discussed in detail in various sources (Padoux 2011: 80—88). It has been speculated that
malas also inspired other similar counting aids, such as the Islamic misbaha, which is used for the
repetitive prayer called tasbih (Venzlaff 1985; Melchert 2020: 98—106) or the Christian rosary or
prayer ropes (Koumookoivy, 4éTku, etc.).2% According to Willibald Kirfel (1949), malds emerged in

(external) images. Are there parallels in this development with the Jain practice of kayotsarga (see next
paragraph), which incorporated repetitive recitation during this period?

Continuous paritta recitations may last up to seven days—a practice that was evidently already known to the
medieval commentators (De Silva 1981: 17-18, 31, 45). Long paritta recitations inevitably involve repetition
(if not MR in the strict sense).

Other terms used are aksamalika, aksasdtra, rudraksamala, carcakamala, japamala, rudraksavalaya,
rudraksa, ganettiya, and kancaniya (Leumann 1893).

Relatedly, several scholars have hypothesized that Hesychasm, an Eastern Christian tradition involving the
repetition of the Jesus Prayer, was influenced by yogic practices, possibly through Sufism (lvanka 1952; Baier
1998: 32-35; Nacsinak 2010). However, the principle of repetition of prayers or mantras is simpler and more
ancient than classical Hesychasm. The Christian practice of continuous prayer dates back to at least the 4™

18

19

20

10



a Saiva milieu and date back to the first centuries CE. While the possibly earliest mention of a
misbaha dates to around the 8" century CE, the origins of the rosary in Europe probably lie in the
11™ or 12" century CE. On the basis of these observations, Kirfel concludes that the rosary was
probably inspired by the misbaha, which in turn was inspired by South Asian malas. However, an
initial cursory review suggests that many of the South Asian sources he used were composed
comparatively late, namely in the Middle Ages. His theory that the various forms of “rosaries”
have South Asian roots (Bernardi et al. 2001: 1448-1449) must therefore be reviewed—and
possibly revised—on the basis of up-to-date chronological findings. The complex history of the
rosary and similar counting aids has yet to be written.

Pre-medieval texts provide little or no information on how repetitions were counted, even
though high numbers of repetitions (up to 8,000) are already mentioned in comparatively early
sources (Haas 2023b: 165). Studies of contemporary traditions suggest that the phalanxes of the
hand or blades of grass or other objects may have been used for this purpose (Larios 2017: 114—
115; Padoux 2011: 33; Bihnemann 1991: 302). In any case, the number of repetitions is an
important aspect of performing MR, which is why special attention should be paid to the cultural
and religious significance attached to certain numbers in ancient South Asia (Srinivasan 1997:
162-175). Especially the number 108 is often associated with MR, and there have been various
attempts at explaining its significance (Scheftelowitz 1931; Lienhard 2007: 161-163; Srinivasan
1997: 74; McEvilley 2002: 77). Such explanations are often based on numerological inferences or
outright speculation.?? Still lacking is a chronological examination that takes tradition- and text-
specific contexts and developments into account.

7. Questions and hypotheses

This article aimed to demonstrate that the relationship between mantras and repetitiveness has
been insufficiently studied. MR—in particular, the practice of continuously reciting one and the
same short formula—has not been recognized as an aspect of South Asian religiosity worthy of
attention. It has been assumed that MR is universal and timeless. Consequently, MR has eluded
adequate scholarly analysis: Significant terminological particularities in primary sources have
been overlooked (frequently, in translations and paraphrases the words “repeat” and “recite” are
even used interchangeably) and the possibility of historical developments has not been
considered. When and where mantras were associated with repetitiveness, how the MR principle
and its diverse forms and modes emerged, how MR might relate to other repetitive activities
(such as music or repetitive offerings into a fire), and which specific ritual, spiritual, and
psychotropic effects it was (and is) supposed to bring about is still largely unstudied.

century; MR practices are probably a few centuries older. Since the emergence and development of the
latter is de facto unexplored, the question of possible influences must be posed anew.

This is not to say that number symbolism should be rejected as meaningless when interpreting the number
of repetitions (or the beads on a string; BiUhnemann 1991: 302). However, it is imperative that such
interpretations are based on the primary literature or the tradition being studied, and not merely the
imagination of the observer.

21

11



To improve our understanding of MR practices, it is necessary to approach the subject with an
increased awareness of possible forms and modes of mantra recitation and the significance of its
repetitiveness. First, when analyzing a particular MR practice or a description thereof, it must be
taken into account how those engaging with or in it generally understand the religious or ritual
role and function of recitation (of mantras, as well as other types of texts) and how they
conceptualize mantras as well as their function and efficacy. Once this background is established,
the specifics of the practice in question can be examined. In doing so, a number of questions
should be kept in mind. Why is it necessary to recite a mantra more than once in any particular
case? Does the repetition of a mantra fulfill a certain religious or ritual goal that is unattainable
by other means? Is it intended to bring about a change in the state of mind, or is it expected to
lead to the development of certain mental or spiritual qualities (such as inner calm or the ability
to concentrate)???

Technical details are important. Is recitation continuous? Is it performed with the use of the voice,
and if so, with the singing voice or the speaking voice? How does inaudible or mental recitation
differ from normal recitation? How often is a mantra to be repeated? Is a special significance
attached to this number? Is a counting aid (such as a mala) being used? In many cases, the
duration of MR is determined with reference to a certain ritual act or time or left to the
preference or discretion of the reciter. If repetitions are not counted, what determines how long
recitation should be continued? Such basic questions should always be taken into account when
studying MR practices, be it from a historical, anthropological, or psychological perspective—
even if one should not expect to be able to answer all of them completely.

Historical texts pose particular challenges in this respect. While one might expect that pre-
modern South Asian sources have much to say on all kinds of MR,?% in fact, only very few deal
extensively and explicitly with specifics and technical details—MR has always been practiced
rather than reflected upon. For this reason, philological acumen is essential. The possibility of
semantic developments must always be considered: The meaning and connotations of a word
such as japa may be different in texts that are linguistically removed from each other in time,
space, and/or culture or tradition. If an innovative form or mode of MR is mentioned in a text for
the first time, this is usually not marked (e.g., by the use of a new designation). More often than

22 Sgrensen (2020: 80) argues that normal, functional actions are defined by causal structures and specific
goals, whereas in the case of ritual actions, it is the correct performance alone that determines whether they
are considered successful or not. This raises the question as to what extent psychotropic MR practices should
be analyzed as ritual acts.

23 As mentioned, there is no indication that repetitive recitation of mantras was a component of Vedic ritual as
practiced in the Vedic period. The foremost sources for studying the early history of MR are post-Vedic texts
concerned with rituals and ritualized (or “religious”) behaviors: Grhyasttras (c. 400 BCE—400 CE),
Grhyaparisistas and similar texts (c. 400 CE=1000 CE), Dharmasutras (c. 300 BCE-100 CE), Dharmasastras and
Smrtis (200 CE-800 CE), Atimarga and Astangayoga texts (c. 200 CE onward) as well as (early) Tantric
(Mantramarga) texts (c. 500 CE onward). However, fictional literature, such as the Mahabharata and the
Ramayana, must not be ignored, for fictitious practices (of which there is no dearth in the Sanskrit Epics)
mentioned in them may reflect actual religious realities.

12



not, practices are introduced or modified silently, and innovations can only be identified by
comparing precursors or similar practices mentioned in earlier texts. Sometimes one has to read
a text several times or with fresh eyes in order to recognize what form or mode of mantra practice
an author may have had in mind. Fortunately, there is reason to hope that careful analyses will
enable the reconstruction of the history of MR in reasonable detail.

In order to interpret this history, it is essential to address the underlying causes of emergence
and popularity of MR, as well as the factors that led to its diversification. As for its emergence and
spread, | hypothesize that two factors were especially important: First, MR is very simple.
Learning and repeating a short formula is easy. While MR practices can be quite elaborate (e.g.,
when they are combined with breathing techniques or the visualization of a deity), many of them
do not require extensive training or preparation. The simplicity of MR made it accessible to people
who may not have had the time or capability to engage in more complex religious activities.?*
Second, MR has distinct psychotropic qualities, such as increasing attention and focus as well as
reducing anxiety, stress, and anger. It may even induce altered states of consciousness (today,
MR is even advertised with these qualities). Practitioners in pre-modern South Asia must have
experienced these psychotropic effects too. In a culture where meditation practices were firmly
established and valued as a salvific activity, MR must have been a welcome addition.

|II

While the simplicity and psychotropicity of MR must have contributed greatly to its “appeal” and
were probably important for its emergence and spread (and likely still are), these two factors
cannot explain all of its diverse realizations. MR practices are not always easy—in the sense of
effortless—and their ultimate goal is often not just to temporarily induce a desirable state of
mind. Many of the mantra observances (vidyavratas) mentioned above are very time- and
energy-consuming, and they are expected to bring about more lasting achievements, such as the
attainment of a special power (e.g., control over a deity) or a permanent change in an individual’s
nature (e.g., spiritual awakening). This raises various questions. In what ways do such observances
differ from other mantra practices in terms of efficacy? How do authors (and practitioners)
explain how they work? How do they affect the practitioner’s life?

Other MR practices do not only differ in length and intensity, but also in form, such as writing the

|H

same word again and again or turning a “prayer wheel.” Historically, such practices only came
into being after the “Urform” of MR, repetitive quiet recitation, had already firmly established
itself as a religious practice. It is likely that this original form inspired the idea that the repetitive

activation of certain formulas is especially efficacious, and that efforts were then made to apply

24 |n Haas 2023b: 163, | show how in some cases the study of Vedic texts was reduced to the memorization of

the Gayatri-Mantra, which for many must have been the only Vedic mantra they ever formally learned.
Similarly, MR may have served the same ritual function as the recitation of longer texts.

From a neurological point of view, the question arises if MR has the power to permanently transform a
person’s (mental or even physical) constitution. Hartzell and colleagues have shown that remarkable
differences exist in the organization and morphology of the brains of experts trained in the memorization
and recitation of Vedic texts (Hartzell et al. 2015)—a finding that has been called the “mantra effect” and has
attracted some attention from the public—but whether simple MR has similar effects is unclear.

25

13



this principle in other ways. The obvious question is: Why? What motivated the introduction of
non-oral forms and adaptations of MR? How do they differ from oral forms? Can they substitute
for oral MR?

“Prayer beads” and similar counting aids used to keep track of repetition often have an important
secondary function: They may serve as an external religious sign that identifies those who are
carrying them as members of a particular religion or denomination, or as distinctly religious or
pious. In fact, both the use of malas and the audible recitation of mantras are performative acts.
For this reason, attention must be paid to the situations in which individuals are supposed (or
reported) to engage in them (e.g., meditating alone in an isolated place or in public while
performing other tasks). Is the noticeable (although not necessarily loud and clear) repetitive
recitation of a formula intended to make a certain impression on others? Is the display of a
counting aid meant to signal devotion or religious identity??°

The phenomenon of mantras has only recently begun to again receive the scholarly attention it
deserves.?’ Research on the emergence and diversification of MR—arguably the most prominent
way of using mantras—will be essential to improve our understanding of this phenomenon. It will
fill a critical gap not only in our knowledge of South Asian religious history, but also in our
understanding of contemporary forms and modes of MR practices.?® At present, the MR practices
that have been cultivated by Hindus, Buddhists, Jains, and adherents of other Asian religions for
centuries (or even millennia) cannot be put into historical perspective. The same applies to forms
of MR practiced by people who consider themselves “spiritual but not religious” (SBNR), among
them numerous New Age esoterics and practitioners of modern yoga. Studying the emergence
of MR will make it possible to categorize such practices historically and culturally. Moreover, it
will help researchers from various disciplines—such as psychology, musicology, cognitive science,
and neurology—to better factor in the manifold aspects and facets of their research subject in
their analyses. This will make the results of their analyses more robust and comparable, which in
turn will also benefit the study of MR from humanities perspectives.

Bibliography
Acri, Andrea. 2021. Review of Saivism and the Tantric Traditions, ed. by Dominic Goodall / Shaman

Hatley / Harunaga Isaacson / Srilata Raman. 2021. Bulletin de I’Ecole francaise d’Extréme-
Orient 107, 382—-387. https://shs.hal.science/halshs-03919618v1.

26 When used, the counting aid is often hidden in a pouch (gomukha/gomukhi, literally “cow’s mouth”) or in

the folds of clothing (Buhnemann 1991: 302), which may make the procedure even more recognizable. It is
not known when these pouches came into use.

Reference must be made here to a six-year project funded by a Synergy Grant from the European Research
Council (ERC), which has been running in Vienna, Tubingen, and Oxford since September 2024. This project
is entitled MANTRAMS (Mantras in Religion, Media, and Society in Global Southern Asia) and will examine
mantras from a wide variety of perspectives.

28 Such as the Transcendental Meditation (TM) technique (Williamson 2010: 87—-89, 100-103) or the repetition

of the Gayatri by members of the All World Gayatri Pariwar (AWGP; Heifetz 2021).

27

14



Alvarez-Pérez, Yolanda / Amado Rivero-Santana / Lilisbeth Perestelo-Pérez / Andrea Duarte-Diaz
/ Vanesa Ramos-Garcia / Ana Toledo-Chdavarri / Alezandra Torres-Castafio / Beatriz Ledn-
Salas / Diego Infante-Ventura / Nerea Gonzélez-Hernandez / Leticia Rodriguez-Rodriguez
/ Pedro Serrano-Aguilar. 2022. “Effectiveness of Mantra-Based Meditation on Mental
Health: A Systematic Review and Meta-Analysis.” International Journal of Environmental
Research and Public Health 19 (6), 63380. https://doi.org/10.3390/ijerph19063380.

Baier, Karl. 1998. Yoga auf dem Weg nach Westen. Wirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Bakker, Hans (translator). 2023. The Five Realities Kaundinya’s Commentary on the
Pasupatasitras. Chapter 1. Based on the critical edition by Peter Bisschop (2022). Self-
published document. https://www.academia.edu/102894337.

Bedekar, V. M. 1963. “The Place of Japa in the Moksadharmaparvan (MB. Xl 189-193) and the
Yoga-Satras: A Comparative Study.” Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute
44, 63-74.

Berkovich-Ohana, Aviva / Meytal Wilf / Roni Kahana / Amos Arieli / Rafael Malach. 2015.
“Repetitive speech elicits widespread deactivation in the human cortex: The ‘Mantra’
effect?” Brain and Behavior 5 (7), €00346. https://doi.org/10.1002/brb3.346.

Bernardi, Luciano / Peter Sleight / Gabriele Bandinelli / Simone Cencetti / Lamberto Fattorini /
Johanna Wdoweczyc-Szulc / Alfonso Lagi. 2001. “Effect of Rosary Prayer and Yoga Mantras
on Autonomic Cardiovascular Rhythms: Comparative Study.” British Medical Journal 323
(7327), 1446-1449.

Bisschop, Peter C. 2018. “Vedic Elements in the Pasupatasttra.” In Farnah. Indo-Iranian and Indo-
European Studies in Honor of Sasha Lubotsky, ed. by Lucien Beek / Alwin Kloekhorst /
Guus Kroonen / Michaél Peyrot / Tijmen Pronk. Ann Arbor/New York: Beech Stave Press,
1-12.

Bormann, Jill E. / Sheryl Becker / Madeline Gershwin / Ann Kelly / Laureen Pada / Tom L. Smith /
Allen L. Gifford. 2006. “Relationship of Frequent Mantram Repetition to Emotional and
Spiritual Well-Being in Healthcare Workers.” The Journal of Continuing Education in
Nursing 37 (5), 218-224. https://doi.org/10.3928/00220124-20060901-02.

Brereton, Joel P. 2022. “How the Gayatri Became the Gayatr1.” In lyuke wmer ra. Indo-European
Studies in Honor of Georges-Jean Pinault, ed. by Hannes A. Fellner / Melanie Malzahn /
Michal Peyrot. Ann Arbor: Beech Stave Press, 75—83.

Brockington, John. 2012. “How japa Changed between the Vedas and the bhakti Traditions: The
Evidence of the Japakopakhydna (MBh 12.189-93).” The Journal of Hindu Studies 5, 75—
91. https://doi.org/10.1093/jhs/hisO1.

Brosius, Christiane / Axel Michaels / Paula Schrode. eds. 2013. Ritual und Ritualdynamik.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

15



Brunner, Héléne / Gerhard Oberhammer / André Padoux. eds. 2000. Tantrikabhidhdanakosa 1.
Dictionaire des termes techniques de la litterature hindoue tantrique. A Dictionary of
Technical Terms from Hindu Tantric Literature. Woérterbuch zur Terminologie
hinduistischer Tantren. Vienna: Austrian Academy of Sciences Press.

Blhnemann, Gudrun. 1991. “Selecting and Perfecting Mantras in Hindu Tantrism.” Bulletin of the
School of Oriental and African Studies 54 (2), 292—306.

Caland, Willem (translator). 1924. Das Srautasitra des Apastamba. Vol. II: Achtes bis fiinfzehntes
Buch. Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam.

Carpenter, David. 1992. “Language, Ritual and Society. Reflections on the Authority of the Veda
in India.” Journal of the American Oriental Society 40 (1), 57-77.

Carpenter, David. 2003. “Practice Makes Perfect: The Role of Practice (abhydsa) in Patafijala
Yoga.” In Yoga: The Indian Tradition, ed. by lan Whicher / David Carpenter. London:
Routledge Curzon, 25-50.

Crosby, Kate 2014. Theravada Buddhism Continuity, Diversity, and Identity. Chichester: Wiley
Blackwell. https://doi.org/10.1002/9781394260942.

Deegalle, Mahinda. 2022. “Aural Practices of Chanting and Protection.” In The Oxford Handbook
of Buddhist Practice, ed. by Kevin Trainor / Paula Arai. Oxford: Oxford University Press,
301-319. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190632922.013.17.

Eggeling, Julius (translator). 1882—1900. The Satapatha-Brdhmana According to the Text of the
Mdadhyandina School. 5 vols. Oxford: Clarendon Press.

Gerety, Finnian M. M. 2015. This Whole World Is OM: Song, Soteriology, and the Emergence of
the Sacred Syllable. Dissertation: Harvard University.

Gerety, Finnian M. M. 2016. “Melody, Mantra, and Meaninglessness: Towards a History of OM.”
In On Meaning and Mantras: Essays in Honor of Frits Staal, ed. by George Thompson /
Richard K. Payne. Moraga: BDK America, 185—-225.

Gerety, Finnian M. M. 2021. “Between Sound and Silence in Early Yoga: Meditation on ‘Om’ at
Death.” History of Religions 60 (3), 209-244.

Goodall, Dominic / Harunaga Isaacson. 2016. “On the Shared ‘Ritual Syntax’ of the Early Tantric
Traditions.” In Tantric Studies: Fruits of a Franco-German Project on Early Tantra, ed. by
Dominic Goodall / Harunaga Isaacson. Pondicherry: Institut francais de Pondichéry, 1-76.

Goodall, Dominic. 2020. “Dressing for Power: On vrata, carya, and vidyavrata in the Early
Mantramarga, and on the Structure of the Guhyasitra of the Nisvasatattvasamhita.” In
Saivism and the Tantric Traditions, ed. by Dominic Goodall / Shaman Hatley / Harunaga

Isaacson / Srilata Raman. Leiden: Brill, 47—83.

Gough, Ellen M. 2015. Making a Mantra: Jain Superhuman Powers in History, Ritual, and Material
Culture. Dissertation: Yale University.

16



Gough, Ellen. 2020. “Jain Mantras.” In Brill’s Encyclopedia of Jainism Online, ed. by Knut A.
Jacobsen / John E. Cort / Paul Dundas / Kristi L. Wiley. https://doi.org/10.1163/2590-
2768 BEJO_COM_043518.

Gough, Ellen. 2021. Making a Mantra. Tantric Ritual and Renunciation on the Jain Path to
Liberation. Chicago: The University of Chicago Press.

Haas, Dominik A. 2022. ““Mantras: Sound, Materiality, and the Body’: A Comprehensive
Workshop Report.” FID4SA Repository. https://doi.org/10.11588/fid4sarep.00004603.

Haas, Dominik A. 2023a. “Translating the Gayatri-Mantra.” Asian Literature and Translation 10.1
(2023), 47-91. https://doi.org/10.18573/alt.57.

Haas, Dominik A. 2023b. Gayatri. Mantra and Mother of the Vedas. Vienna: Austrian Academy of
Sciences. https://doi.org/10.1553/9780EAW93906.

Haas, Dominik A. 2025. “Mantras and the Inadequacy of Language.” The Indian Philosophy Blog
01.04.2025.

Harrison, Paul. 1992. “Commemoration and Identification in Buddhanusmrti.” In In the Mirror of
Memory. Reflections on Mindfulness and Remembrance in Indian and Tibetan Buddhism,
ed. by Janet Gyatso. Albany: State University of New York Press, 215-238.

Hartzell, James F. / Ben Davis / David Melcher / Gabriele Miceli / Jorge Jovicich / Tanmay Nath /
Nandini Chatterjee Singh / Uri Hasson. 2015. “Brains of verbal memory specialists show
anatomical differences in language, memory and visual systems.” Neuroimage 1 (131),
181-192. https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2015.07.027.

Heifetz, Daniel. 2021. The Science of Satyug: Class, Charisma, and Vedic Revivalism in the All World
Gayatri Pariwar. New York: State University of New York Press.

Howard, Wayne. 1977. SGmavedic Chant. New Haven & London: Yale University Press.

Ivanka, Endre von. 1952. “Byzantinische Yogis.” Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft 102 (2), 234-239.

Kajihara, Mieko. 2018-2019. “The Sacred Verse Savitri in the Vedic Religion and Beyond.” The
Journal of Indological Studies 30-31, 1-36.

Kane, Pandurang Vaman. 1941. History of Dharmasastra. Ancient and Medieeval Religious and
Civil Law. Pune: Bhandarkar Oriental Research Institute.

Keith, Arthur Berriedale. 1920. Rigveda Brahmanas: The Aitareya and Kausitaki Brahmanas of the
Rigveda. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1920.

Killingley, Dermot. 2014. “Svadhyaya: An Ancient Way of Using the Veda.” Religions of South Asia
8 (1), 109-130. https://doi.org/10.1558/rosa.v8i1.109.

Kirfel, Willibald. 1949. Der Rosenkranz. Ursprung und Ausbreitung. Walldorf-Hessen: Verlag fur
Orientkunde Dr. Hans Vorndran.

17



Konow, Sten (translator). 1893, Das Sdmavidhanabrahmana. Ein altindisches Handbuch der
Zauberei. Halle a.S.: Max Niemeyer.

Larios, Borayin. 2017. Embodying the Vedas. Traditional Vedic Schools of Contemporary
Maharashtra. Warsaw: De Gruyter Open. https://doi.org/10.1515/9783110517323.

Leumann, Ernst. 1893. “Rosaries mentioned in Indian Literature”, Transactions of the Ninth
International Congress of Orientalists. London, 883-889.

Lienhard, Siegfried. 2007 [1996]. “Lucky Numbers in Ancient Indian Literature.” In Siegfried
Lienhard. Kleine Schriften, ed. by Oskar von Hinlber. Wiesbaden: Harrassowitz, 159-172.

Lubin, Timothy. 2011. “The Elusive Snataka.” In Religion and Identity in South Asia and Beyond:
Essays in Honor of Patrick Olivelle, ed. by Steven E. Lindquist. New York: Anthem Press,
23-40.

Lubin, Timothy. 2018. “Daily Duties. dhnika.” In The Oxford History of Hinduism. Hindu Law. A New
History of Dharmasastra, ed. by Patrick Olivelle / Donald R. Davis. Oxford: Oxford
University Press, 179-188. https://doi.org/10.1093/0s0/9780198702603.003.0014.

Lynch, Julie / Lucia Prihodova / Padraic J. Dunne / Aine Carroll / Cathal Walsh/ Geraldine
McMahon / Barry White. 2018. “Mantra meditation for mental health in the general
population: A systematic review.” European Journal of Integrative Medicine 23, 101-108.
https://doi.org/10.1016/j.eujim.2018.09.010.

Malamoud, Charles (translator). 1977. Le Svadhyadya. Récitation personnelle du Veda. Taittiriya-
Aranyaka. Livre 2. Paris: Institut de civilisation indienne.

Margulis, Elizabeth H. 2014. On Repeat. How Music Plays the Mind. Oxford: Oxford University
Press.

McEvilley, Thomas. 2002. The Shape of Ancient Thought: Comparative Studies in Greek and Indian
Philosophies. New York: Allworth Press.

Melchert, Christopher. 2020. Before Sufism. Early Islamic Renunciant Piety. Berlin: De Gruyter.

Mylius, Klaus (translator). 1994. Asvaldyana-Srautasitra. Erstmalig vollsténdig (ibersetzt,
erldutert und mit Indices versehen. Wichtrach: Institut fir Indologie, 1994.

Nacsindk, Gergely Andras. 2010. Jéga a kézépkori Eurdpdban? A Jézus-ima térténete és a
hésziikhazmus keleti kapcsolatainak kérdései. Budapest: Kairosz.

Oberhammer, Gerhard. 1989. “The Use of Mantra in Yogic Meditation: The Testimony of the
Pasupata.” In Understanding Mantras, ed. by Harvey Paul Alper. New York: State
University of New York, 204—223.

Oman, Doug. 2024. “What is a mantra? Guidance for practitioners, researchers, and editors.”
American  Psychologist. ~ Advance online  publication. PMID:  38815065.
https://doi.org/10.1037/amp0001368.

18



Olivelle, Patrick (editor & translator). 2000. Dharmasatras. The Law Codes of Apastamba,
Gautama, Baudhdyana, and Vasistha. Annotated Text and Translation. Delhi: Motilal
Banarsidass.

Oxford English Dictionary. 2000. “Art. mantra (n.)” OED — Oxford English Dictionary (online).

Padoux, André. 1987. “Contributions a |’ étude du mantrasastra.” Bulletin de I'Ecole fran¢aise
d'Extréme-Orient 6, 117-164.

Padoux, André. 2011. Tantric Mantras. Studies on Mantrasastra. London: Routledge.

Perry, Gemma / Vince Polito / William Forde Thompson. 2021. “Rhythmic Chanting and Mystical
States  across  Traditions.” Brain  Sciences 11 (1), article 101.
https://doi.org/10.3390/brainsci11010101.

Pragya, Samani Pratibha. 2017. Preksa Meditation: History and Methods. PhD thesis. SOAS
University of London.

Rastelli, Marion. 2000. “The Religious Practice of the Sadhaka According to the Jayakhyasamhita.”
Indo-Iranian Journal 43, 319-395. https://doi.org/10.1163/000000000124994128.

Renou, Louis. 1954. Vocabulaire du rituel Védique. Paris: Libraire C. Klincksieck.

Scheftelowitz, Isidor. 1931. “Die bedeutungsvolle Zahl 108 im Hinduismus und Buddhismus.” In
Studia Indo-Iranica. Ehrengabe fiir Wilhelm Geiger zur Vollendung des 75. Lebensjahres,
ed. by Walther Wist. Leipzig: Otto Harrassowitz, 1931, 85—88.

Shulman, Eviatar. 2019. “The Protective Buddha: On the Cosmological Logic of Paritta.” Numen
66 (2), 207-242.

Simpson, Felicity Maria / Gemma Perry / William Forde Thompson. 2021. “Assessing Vocal
Chanting as an Online Psychological Intervention.” Frontiers in Psychology 12.
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.647632.

Skilling, Peter. 1992. “The Raksa literature of the Sravakayana.” Journal of the Pali Text Society 16,
109-182.

Sgrensen, Jesper. 2020. “Ritual.” In The Bloomsbury Handbook of the Cultural and Cognitive
Aesthetics of Religion, ed. by Anne Koch / Katharina Wilkens. London: Bloomsbury
Academic, 73-83.

Srinivasan, Doris Meth. 1997. Many Heads, Arms and Eyes. Origin, Meaning and Form of
Multiplicity in Indian Art. Leiden: Brill, 1997.

Staal, Frits. 1989. Rules Without Meaning. Ritual, Mantras and the Human Sciences. New York:
Peter Lang.

Sundareswaran, N. K. 2019. “The concept of Paficamahayajfia: Origin and transformation.” Adyar
Library Bulletin 83, 379-406.

Thompson, George. 1995.“On Mantras and Frits Staal.” Journal of Ritual Studies 9 (2), 23-44.

19



Tulpule, Shankar Gopal. 1991. The Divine Name in the Indian Tradition. New Delhi: Indus
Publishing Company/Indian Institute of Advanced Study.

Venzlaff, Helga. 1985. Der islamische Rosenkranz. Stuttgart: Franz Steiner.

Werba, Chlodwig H. 1997. Verba Indoarica. Die primdren und sekunddren Wurzeln der Sanskrit-
Sprache. Pars I: Radices Primariae. Vienna: Austrian Academy of Sciences Press.

Wilke, Anette / Oliver Moebus. 2011. Sound and Communication. An Aesthetic Cultural History of
Sanskrit Hinduism. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110240030.

Williamson, Lola. 2010. Transcendent in America: Hindu-Inspired Meditation Movements as New
Religion. New York: New York University Press.

Yelle, Robert A. 2003. Explaining Mantras. London: Routledge.

About the author

Dr. Dominik A. Haas is the author of the first monograph on the history of the Gayatri-Mantra as well
as a translation and text-linguistic study of the Katha-Upanisad. He is currently a member of the FWF-
funded Cluster of Excellence “Eurasian Transformations” at the Austrian Academy of Sciences and an
external collaborator of ERC-funded synergy project “MANTRAMS” (Vienna, Tlbingen, Oxford).

Mail: dominik@haas.asia

Acknowledgments

This article owes its present form to numerous colleagues and students who discussed the subject
of mantra repetition with me over the last few years, commented on lectures and earlier versions
of the text, and pointed me to relevant literature; these include Borayin Larios, Finnian Gerety,
Marion Rastelli, Georgi Krastev, Vitus Angermeier, Christian Ferstl, Thomas Kintaert, Ellen Gough,
Kristen de Joseph, Lea Stiller, Istvan Perczel, and Karl Baier. Special thanks go to the editors of
AAGOS, Oliver Kriger and his team, and the anonymous reviewer for the very helpful feedback
and excellent work.

20



	Titelbild.pdf
	Content regular issue 2025.pdf
	Grandjean_FINAL_DOI_24.04.2025.pdf
	Haas__FINAL_DOI_20.05.25.pdf

