
 
Korrespondierende Autorinnen: Anja Kirsch, Norges teknisk-naturvitenskapelige universitet (NTNU); Stephanie 
Gripentrog-Schedel, Universität Kiel. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Kirsch, Anja / Stephanie Gripentrog-Schedel. 2025. „Genres der Verwissenschaftli-
chung: zur Einführung.“ AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 6-28. DOI: 10.26034/fr.ar-
gos.2025.8896. 

 Lizenz durch AЯGOS und die Autorinnen. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Beitrag führt in das AЯGOS-Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung ein, das sich den Ver-
flechtungen von Religion und Wissenschaft in unterschiedlichen sozialen, politischen und institutio-
nellen Kontexten widmet. Am Beispiel des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsge-
schichte (Basel, 1904) zeigt die Einführung, wie Akteur*innen Wissenschaftlichkeit beanspruchen, 
aushandeln oder bestreiten – und wie sich diese Dynamiken in spezifischen medialen, sozialen und 
textuellen Formaten niederschlagen. Diese Formate werden als Genres der Verwissenschaftli-
chung verstanden: als soziale Rahmungspraktiken, in denen Wissenschaftlichkeit performativ hervor-
gebracht und modelliert wird. Verwissenschaftlichung erscheint dabei nicht als linearer Fortschritts-
prozess, sondern als konfliktreiche, situierte Bewegung, in der sich epistemologische, institutionelle 
und gesellschaftspolitische Perspektiven verschränken. Das Sonderheft fragt nach den kulturellen Be-
dingungen und Ausdrucksformen solcher Prozesse und nach ihrer Bedeutung für die Entstehung und 
Selbstverortung der Religionswissenschaft als akademischer Disziplin. 

 

1. Basel als Ort einer Verwissenschaftlichungsgeschichte von Religion 
Vom 30. August bis zum 2. September 1904 kamen Vertreter aus allen Weltregionen in Basel zum 
„II. Internationalen Kongress für Allgemeine Religionsgeschichte“ zusammen. Nachdem das Welt-
parlament der Religionen 1893 in Chicago getagt und weltweit Aufmerksamkeit erregt hatte, fand 
1897 in Abgrenzung dazu im Stockholm der Industrieschau der „erste religionswissenschaftliche 
Kongress“ statt. Die Wissenschaftlichkeit dieser Veranstaltung erneut bestreitend, wurde 1900 
ins Paris der Weltausstellung zum – wiederum „ersten“ – „Kongress für Religionsgeschichte“ ge-
laden. Der Basler Kongress bestätigte diesen Anspruch und implementierte damit eine Numme-
rierung (in Oxford folgte 1908 der „dritte“ Kongress), die bis heute in der Zählung der Internatio-
nal Association for the History of Religions (IAHR) gilt.  

 

 

Genres der Verwissenschaftlichung:  
zur Einführung 

Anja Kirsch / Stephanie Gripentrog-Schedel 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nach Stockholm und Paris konstituierte sich zum wiederholten Mal eine weitgehend aus Theolo-
gen bestehende akademische Öffentlichkeit für eine als wissenschaftlich markierte Beschäftigung 
mit Religion. Das „ruhigere“ Basel war in Paris aus pragmatischen Gründen als nächster Konfe-
renzort gewählt worden (Mohn 2010: 24). Allerdings hatte die Stadt am Rhein eine Geschichte 
international bedeutender Tagungen vorzuweisen: 1869 hatte hier der IV. Kongress der Interna-
tionalen Arbeiter-Assoziation – heute bekannter als Erste Internationale – getagt und 1897 fand 
im Basler Stadtcasino der erste Zionistische Weltkongress statt. Auch für den Religionskongress 
wurde das Basler Stadtcasino gebucht. 1500 Gelehrte aus aller Welt waren eingeladen, „einer so 
erfreulich aufstrebenden jungen Wissenschaft wie der allgemeinen Religionsgeschichte“ in „per-
sönliche[r] Aussprache“ und „intime[m] Gedankenaustausch über Ziele und Methoden“ zur Kon-
solidierung zu verhelfen (Bertholet 1905: 6). Nicht nur die Kongressakten wurden rasch verschrift-
licht und publiziert, auch die Presse zeigte sich interessiert und berichtete ausführlich über das 
öffentliche Ereignis, zu dem Religion nun wurde.1 Die Vorträge waren zahlreich von der lokalen 
und der überregionalen Bürgerschaft besucht (Bertholet 1905: 26).2 

 
1  Tägliche Kongressberichte erschienen in den Basler Nachrichten sowie der National-Zeitung: Anzeigenblatt 

der Stadt Basel; überregional und zumeist in Telegrammform informierten etwa Le National Suisse, das Intel-
ligenzblatt und Berner Stadtblatt, der Courrier de Genève, Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt oder die 
Neue Zürcher Zeitung. Tagungsankündigungen waren zuvor unter anderem erschienen im Journal du Jura, 
dem Berner Volksfreund, in Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt sowie der Neuen Zürcher Zeitung. Genaue 
Nachweise im Literaturverzeichnis. 

2  Die grösste Gruppe machten aktive Kongressteilnehmer aus; unter ihnen befanden sich auch führende reli-
giöse Gelehrte wie der Oberrabbiner der überregionalen Gemeinde Hohenems, Aron Tänzer, der Deputy 
High-Priest der Parsen aus Bombay, Rastamji Edulji Dastoor Peshotan Sanjana, sowie der Jōdo-shū Priester 
und Gelehrte Watanabe Kaigyoku, der sich zur Zeit der Konferenz zum Doktorat in Buddhologie an der da-
mals deutschen Universität Strassburg aufhielt. Die reine Zuhörerschaft speiste sich zuvorderst aus der pro-
fessoralen Kollegenschaft sowie aus Absolventen und Studenten verschiedener universitärer Disziplinen. Zu-
dem nahmen etliche Pfarrer und einige wenige Missionare teil, zusätzlich Journalisten und Museumsdirek-
toren, Vertreter aus der Lokal- und Regionalpolitik sowie vereinzelt Gymnasiallehrer und Buchhändler (vgl. 

Stadtcasino Basel und Musiksaal; Hauptort des II. Internationalen Kongresses 
für Allgemeine Religionsgeschichte. 
© Staatsarchiv Basel-Stadt, AL 45, 4-73-3, freigegeben für Online-Zugänglichkeit 



 8 

Mit Blick auf die Kontroversen, Parteinahmen, und theologischen Positionierungen der vorange-
henden Versuche, Religionswissenschaft beziehungsweise Religionsgeschichte als Disziplin zu 
konstituieren, sahen sich die Organisatoren im Vorfeld zu einer Klarstellung genötigt: Unter Ver-
weis auf Paris und Stockholm sollte auch der Basler Kongress einen „durchaus [!] wissenschaftli-
chen Charakter tragen und der rein historischen Erforschung der Religion“ dienen; „alle konfes-
sionelle Polemik“ sei „prinzipiell [zu] unterlassen.“ (Bertholet 1905: 6) Immerhin, die grosszügige 
Kongressfinanzierung durch die Basler Bürgerschaft erlaubte einen versöhnlichen Rahmen. Al-
bert Réville sprach in einer abendlichen Tischrede von einem „Paradiese“, welches sich die Reli-
gionshistoriker in Basel erschlössen, „einem Paradiese, in dem es wohl freundliche Engel aber 
keine Schlange und keine verbotenen Früchte gegeben habe!“ (zit. n. Bertholet 1905: 21) Révilles 
Worte nahmen Bezug auf die „Offizielle Eröffnungssitzung“. In deren Reden und Grussworten 
waren konzeptuelle Herausforderungen und methodologische Konfliktkonstellationen zweifels-
ohne unübersehbar gewesen (Mohn 2010: 25). In der Geschichte der ersten religionswissen-
schaftlichen Kongresse fallen die Verhandlungen in Basel allerdings durch eine Rhetorik des Com-
munity-Buildings auf. 

Die Eröffnungsrede des Präsidenten begann mit einer – institutionell begründeten – Relevanzbe-
kundung: Allein die Zusammenkunft im Format eines internationalen wissenschaftlichen Kon-
gresses, so der Basler Alttestamentler Conrad von Orelli, weise Religion als ein eigenständiges 
„Wissensgebiet“ mit gesellschaftlicher, vor allem nationalpolitischer Bedeutung aus (Orelli 1905: 
51). Die Veranstaltung bewarb er als einen Ort des Austauschs und des gegenseitigen Lernens all 
derjenigen, die sich „ernstlich mit Religionsgeschichtlichem befasst haben“ und forderte die Ein-
nahme eines „wissenschaftlichen Standpunkte[s]“, der von „idealistische[n] Bekenntnis[sen] zur 
Religion“ ebenso wie von der Anerkennung eines „bestimmten kirchlichen Credo“ abzusehen 
hatte (Orelli 1905: 55). Die Distanznahme vom Chicagoer Religionskongress von 1893 war ebenso 
eindeutig wie die vom Stockholmer Kongress von 1897, der im Zeichen der Abgrenzung von Re-
ligionskritik und vor allem von Sozialismus und europäischer Sozialdemokratie gestanden hatte. 
Aus dieser doppelten Abgrenzung formulierte von Orelli allerdings eine Einladung an beide Sei-
ten, sich – im Sinne der Wissenschaft und als Spezialisten – an den Diskussionen zu beteiligen 
(Orelli 1905: 53-55). 

Die Rede setzte einen integrativen Grundtenor; der historische Zugang wurde dabei zur Basis ei-
nes geteilten Forschungsinteresses im Sinne gemeinschaftlicher Arbeit. Damit war zugleich die 
Frage nach dem Verhältnis von religionshistorischer und historischer Arbeitsweise aufgeworfen. 
Die Verhältnisbestimmung von Religionsgeschichte und Geschichte zog sich denn auch wie ein 

 
die „Mitglieder- und Teilnehmerliste“, Verhandlungen 1905: 37-48). Durch diese Liste wissen wir von 322 
offiziell angemeldeten und zahlenden Teilnehmenden, darunter 43 Frauen. Zumeist handelte es sich dabei 
um Professorengattinnen, seltener -töchter – etwa Madeleine und Suzanne Réville – oder um die Ehefrauen 
erfolgreicher Basler Unternehmer. Über die kleine Anzahl an Teilnehmerinnen, die nicht über den Beruf eines 
Ehemannes definiert wurden, wissen wir ausser dem Namen wenig. Professorinnen nahmen nicht teil, wenn-
gleich Frauen seit 1890 auch an der Universität Basel studieren durften. 



 9 

roter Faden durch die Beiträge der Eröffnungssitzung und die Traditionskonstruktion der entste-
henden Disziplin. Von Orelli war nicht der Einzige, der eine religiöse Rahmung der Veranstaltung, 
wie sie etwa durch die Grussworte des kantonalen Regierungsrats oder des Rektors der Univer-
sität vorgenommen wurden (A. Burckhardt 1905; C. Burckhardt 1905), relativierte und eine von 
der Theologie eigenständige Allgemeine Religionsgeschichte in Anschlag brachte. Daraus eine un-
durchlässige binäre Grenzziehung zwischen „religiöser Theologie“ und „säkularer Religionsge-
schichte“ abzuleiten, greift allerdings zu kurz.  

Die Tradition einer institutionalisierten Religionsforschung in Frankreich stark machend, hob der 
Präsident des Vorgängerkongresses von Paris, Albert Réville, der als Vertreter der französischen 
Regierung sprach, in seiner Grussrede stolz den politischen Willen zur Einrichtung der Religions-
geschichte hervor.3 Auf der Basis des „intérêt continu que le département de l’instruction publi-
que attache à l’ensemble de nos investigations historiques“4 (Réville 1905: 62) habe sich in Frank-
reich eine Religionsforschung entwickelt, welche „s‘opère indépendamment de toute confession 
religieuse ou dogmatique déterminée“ und, so fügte er hinzu, „qu’il n’a non plus rien de préven-
tivement hostile à aucune doctrine, à aucune Église.“5 (Réville 1905: 63) Aus der Historizität der 
Religion als grundlegender „Tatsache“ leitete sich für Réville das Programm, die „heilige Auf-
gabe“, ab: diese Geschichte im Dienst der Wahrheit umfassend zu erforschen, denn „l’amour de 
la vérité“ sei – nun theologisierte er – „un des éléments essentiels de l’amour de Dieu. On n’aime 
pas Dieu, l‘idéal vivant, si l’on n’aime pas la vérité.“6 (Réville 1905: 63) Réville hielt sich eng an 
seine Eröffnungsrede zum ersten religionsgeschichtlichen Kongress in Paris von 1900, in der er 
einen umfassenden Wahrheitsbegriff geltend gemacht hatte, welcher religiöse Wahrheiten nicht 
prinzipiell ausschloss und die Suche nach dieser Wahrheit überdies als eine „der Formen […] der 
Liebe Gottes“ präsentiert hatte (vgl. hierzu: Atwood 2025, in diesem Heft). Ebenso nah am Pariser 
Diskurs war auch Révilles abschliessende Konzeption der Religionsforschung als Förderin von Frie-
den und Toleranz (Réville 1905: 63). 

 
3  Die Singularisierung einer französischen Tradition der Religionsforschung mochten nicht alle Teilnehmenden 

unkommentiert stehenlassen. Dem Vertreter der schweizerischen Universitäten Edouard Montet, Genfer 
Alttestamentler und Koranübersetzer, war es in seiner kurzen Grussbotschaft offenbar ein Anliegen, daran 
zu „erinner[n]“, dass an schweizerischen Universitäten „seit langer Zeit […] Lehrstühle für allgemeine Religi-
onsgeschichte errichtet worden sind, der erste an der von ihm vertretenen Universität Genf.“ (Montet 1905: 
69) Und der liberale protestantische Theologe Heinrich Julius Holtzmann, der mit seinem Werk zu den sy-
noptischen Evangelien (1863) der Zweiquellenhypothese zum Durchbruch verhalf und als Vertreter der Uni-
versität Strassburg sprach, liess es sich nicht nehmen, auf die disziplingeschichtliche Bedeutung seiner Uni-
versität hinzuweisen, an der „kein Geringerer zu ihrem Lehrkörper gehört, als Max Müller, an dessen Namen 
damals keiner der religionsgeschichtliche Spuren verfolgte, vorübergehen konnte.“ (Holtzmann 1905: 71). 

4  Übers.: „kontinuierliche[n] Interesse[s], das das Ministerium für öffentliche Bildung dem Gesamtbereich un-
serer historischen Untersuchungen entgegenbringt.“ 

5  Übers.: „die unabhängig von jeder bestimmten religiösen oder dogmatischen Konfession stattfindet“ und 
„keinerlei vorgefasste Feindseligkeit gegenüber irgendeiner Lehre oder Kirche in sich birgt.“ 

6  Übers.: „…die Liebe zur Wahrheit“ ist „ein wesentlicher Bestandteil der Liebe zu Gott. Man liebt Gott, das 
lebendige Ideal, nicht, wenn man die Wahrheit nicht liebt.“ 



 10 

In Sachen Wahrheit fielen die Worte des schwedischen Regierungsvertreters Nathan Söderblom 
zurückhaltender aus. Bezugnehmend auf Réville, der in Paris die Grundzüge der Religionsge-
schichte als erarbeitet betrachtet hatte, betonte Söderblom strategisch, man stünde überhaupt 
erst am Beginn ihrer Erforschung (Söderblom 1905: 64) – womit die Notwendigkeit für einen 
breiten Kollegenkreis impliziert war. An den methodischen Konsens anknüpfend sah Söderblom 
allein im sich geschichtswissenschaftlichen Arbeitsweisen verpflichtenden Studium der Religio-
nen den Garanten für die Religionsgeschichte als einer „science […] strictement définissable“7 
(Söderblom 1905: 64), die von Verallgemeinerungen ebenso frei wie von religionsapologetischen 
oder religionskritischen Anliegen sein sollte:  

En précisant sa méthode historique et en l’appliquant d’une façon de plus en plus 
rigoureuse, la science historique et comparative de la religion fera de plus en plus 

comprendre à ceux pour qui la religion est l’intérêt vital avant tout, mais qui envisagent 
si souvent avec crainte ou avec méfiance l’étude qui nous réunit ici, que nos recherches 
n’ont pas pour but de façonner en quelque sorte une espèce de religion ou bien de nous 
en débarrasser – mais de rendre, dans le miroir de la conscience scientifique, l’image 
essentielle du développement complexe de la vie religieuse.8 (Söderblom 1905: 64) 

Einmal mehr schien die Notwendigkeit zu bestehen, hervorzuheben, dass die vergleichende und 
historische Methode, auch wenn sie „rigoros“ zur Anwendung kommen sollte, keine Bedrohung 
darstellte. Das Objekt dieser Bedrohung war nicht Gott, sondern der religiöse Mensch. Dement-
sprechend wählte Söderblom seine abschliessenden Worte. Jeglichen Wahrheitsbegriff vermei-
dend, formulierte er die Zielbestimmung des Kongresses als soziales Anliegen: Der Kongress solle 
„les ouvriers de différents côtés“9 – gemeint sind Experten auf verschiedenen Gebieten – einan-
der näherbringen (Söderblom 1905: 65).  

Die Forderung, bei der Betrachtung von Religion „rein wissenschaftlich“ zu argumentieren, war 
als methodischer Ausgangspunkt gesetzt. Der bereits in Stockholm strategisch wieder einge-
führte generische Religionsbegriff (vgl. Abschnitt 2 der Einleitung) sollte der Konsolidierung der 
Allgemeinen Religionsgeschichte dienen. Dieser Begriff (re)generierte indes ein Problem, das die 
historischen Ansätze insgesamt aufwarfen: Wie liess sich eine Wahrheit als Wahrheit studieren, 
wenn man sie radikal zu historisieren forderte? Von der historischen Methode war diesbezüglich 
keine Antwort zu erwarten. Dementsprechend changierte die den Kongress rahmende Debatte, 
wie sie im Genre von Grussworten, Reden und Ansprachen innerhalb der „Offiziellen Eröffnungs-
sitzung“ stattfand, zwischen der Inanspruchnahme methodischer Neutralität der historischen 

 
7  Übers.: als einer „streng definierbaren Wissenschaft.“ 
8  „Durch die Präzisierung ihrer historischen Methode und deren immer rigorosere Anwendung wird die histo-

rische und vergleichende Religionswissenschaft zunehmend jenen, für die Religion das vornehmste Lebens-
interesse darstellt, jedoch oft mit Angst oder Misstrauen auf die hier versammelte Forschung blicken, ver-
ständlich machen, dass unsere Untersuchungen nicht darauf abzielen, auf irgendeine Weise eine Art von 
Religion zu formen oder diese gar abzuschaffen – sondern das wesentliche Bild der komplexen Entwicklung 
des religiösen Lebens im Spiegel des wissenschaftlichen Bewusstseins wiederzugeben.“ 

9  Übers.: „die Arbeiter aus verschiedenen Richtungen“. 



 11 

Verfahrensweise und der Beteuerung: „Non vogliamo strappare la fede a nessuno, ne modifi-
carla. […] Noi studiamo il fenomeno meditabile dal filosofo, dal sociologo, dallo storico.“10 (Linaker 
1905: 68) Es liegt nahe, die so oft wiederholte Bestätigung dieser beiden Prinzipien als Einge-
ständnis ihrer Unvereinbarkeit zu lesen. Es ist denn auch kein Zufall, dass der Adressat dieser Be-
drohung der religiöse Mensch ist. Bedeutsamkeit und Wahrheitsfrage wurden als persönliche 
menschliche Anliegen vom wissenschaftlichen Standpunkt unterschieden. Mit dieser Unterschei-
dung wurde ein epistemologisches in ein anthropologisches und soziales Problem überführt.11  

Gemäss Lucian Hölscher liessen sich die Religionsverhandlungen der Basler Eröffnungsreden – 
ebenso wie die Beiträge auf Vorgängerkongressen – als Auseinandersetzungen mit der „ontolo-
gische[n] Kontradiktion“ begreifen, wie sie typisch für moderne Begriffsbildungen sei: die Gleich-
zeitigkeit, mit der ein generischer Begriff Religion die Existenz des Objekts, auf das er verweist, 
diskursiv postuliert und negiert (Hölscher 2015: 75). Damit werden zwei einander widerspre-
chende Prinzipien zu vereinen versucht: der Anspruch auf empirische und theologische Wahrheit 
(Hölscher 2015: 87). Laut Hölscher war es der Transfer in eine geographisch oder historisch „ent-
fernte Realität“, die es den Forschenden erlaubte (und bis heute erlaubt), religiöse Konzepte als 
real zu akzeptieren, ohne selbst an ihre Realität zu glauben (Hölscher 2015: 87-88), was umge-
kehrt bedeutet, die Validität des eigenen Glaubens weder thematisieren noch an der historischen 
Methodik messen zu müssen. War die durch Söderblom und andere vorgenommene Verschie-
bung ins Anthropologische demnach eine Strategie, die mit dem generischen Religionsverständ-
nis verbundene ontologische Kontradiktion zu navigieren bzw. ihr auszuweichen? Diese Lesart 
bedient das Narrativ von der Gründung der Religionswissenschaft als Resultat eines Konflikts ide-
ologischer Positionen, lässt allerdings das strategische Potenzial dieses Religionsbegriffs ausser 
Acht: Gerade weil Religion etwas Soziales ist, muss sie untersucht werden. 

Wissenschaftspolitisch ging es um die Konsolidierung einer akademischen Disziplin. Liest man die 
Basler Tagung in diesem Licht, ergibt sich eine komplementäre Lesart der Eröffnungssitzung und 
ihrer Grussworte. Die Gleichzeitigkeit von historisierter und individualisierter Religion wurde trotz 
der bestehenden Problematik zur inklusiven Strategie, mit der die Anhänger von „Feuerbach oder 
Häckel“ (Orelli 1905: 55) ebenso wie Forschende verschiedener Denominationen und akademi-
scher Fächer als Kollegenschaft konstruiert wurden. Bei aller Abgrenzung, die in Positionsbildung 
und Standpunktbestimmung lag, hatten die Organisatoren stets die Notwendigkeit von Koopera-
tion und Austausch hervorgehoben und das Primat der empirischen religionsgeschichtlichen All-
tagsarbeit gegenüber „monolithischer Theoriediskussion“ betont. Zweifellos waren die Vorträge 
hoch spezialisiert. Das auch der allgemeinen Öffentlichkeit zugängliche Forum mit Arbeitszim-
mer, die Poststation sowie das der Presse zur Verfügung gestellte Telegrafenbüro dokumentiert 

 
10  Übers.: „Wir wollen niemandem den Glauben rauben noch ihn verändern. […] Wir studieren das Phänomen, 

das vom Philosophen, Soziologen und Historiker betrachtenswert ist.“  
11  Historisch war die Verschiebung von Gott zum Menschen nichts Neues. Im Verlauf des 19. Jahrhunderts war 

sie, etwa mit der Umdefinition des Straftatbestands Blasphemie als soziales Delikt (Johannsen 2021), gesell-
schaftlich implementiert worden. 



 12 

indes das integrative und vermittelnde Anliegen seitens der Organisatoren. Die Lokalpresse ver-
wies ausdrücklich auf den „rein wissenschaftlichen“ Charakter der Veranstaltung, wiederholte je-
doch ebenso nachdrücklich die Aufrufe zu akademischer Kollaboration im Geiste eines neuen, 
breiten Verständnisses von Religion als einem der „mächtigsten Faktoren im Kulturleben der Völ-
ker.“ (National-Zeitung, 1. September 1904: 1) „Man hat immer mehr eingesehen“, berichteten 
die Basler Nachrichten, 

welche ungeheure Macht im Leben der Völker ihre Religion gewesen ist und noch 
ist. […] Aus aller Herren Ländern [sic] sind Vertreter gekommen, selbst aus Japan, 

Indien und Australien. […] Das Objekt unserer Forschung […] ist ein so hoher Gegenstand 
und bereitet so große Schwierigkeiten, daß eine Vereinigung aller arbeitenden Kräfte […] 
wohl am Platze ist.“ (Basler Nachrichten und Intelligenzblatt der Stadt Basel, 31. August 
1904: 1) 

Die Erforschung des „Menschheitsphänomens Religion“ erforderte Kooperation. Vor dem Hin-
tergrund des universitäts- und wissenschaftspolitischen Anliegens, eine neue Disziplin zu imple-
mentieren, wäre der Verweis auf die Wissenschaftlichkeit der Veranstaltung weniger als Abgren-
zung und mehr als Integrationsstrategie zu lesen. Beim Abschiedsbankett beschwor Alfred       
Bertholet denn auch einen Gemeinschaftsgeist unter den Teilnehmenden. Die akademische Dis-
ziplin trat dabei selbst in die Religionsgeschichte ein: 

‚Ich kenne in der Wissenschaft keine Gegner, sondern nur Mitarbeiter‘. Hochver-
ehrte Anwesende! ich bin geneigt, es als ein günstiges Omen zu deuten, dass den 

Schluss unseres Kongresses ein Bankett bildet, wissen wir ja doch, was, religionsge-
schichtlich betrachtet, gemeinsames Essen und Trinken zu bedeuten hat: Es ist eine alte 
Meinung, dass die, die einmal zusammen von der gleichen Speise und vom gleichen 
Trank gekostet haben, fortan ein starkes Band verbindet einer gewissen, unzerstörbaren 
geistigen Freundschaft und Verwandtschaft. Eine a l t e Meinung ist es wohl, für deren 
guten Sinn eine nivellierende Kultur uns vielleicht nur allzu stumpf gemacht hat. Aber als 
gute Historiker, die auch die Vergangenheit zu Leben und zu Wirklichkeit zu erwecken 
verstehen, lassen wir sie, für einen Augenblick nur, wieder wahr werden, – und wir wer-
den uns heute trennen als solche, die den Bund der geistigen Verwandtschaft eingegan-
gen sind. […] [S]ie wird für unsere Wissenschaft ihre Früchte tragen. (Bertholet 1905: 
31-32) 

Über ihr geteiltes Interesse am Gegenstand Religion sowie dessen historischer Untersuchung als 
methodischem Konsens sollte eine Kollegenschaft vereint werden. Unter dem Dach eines hinrei-
chend umfassenden Begriffs Religion liessen sich Gelehrte aller Konfessionen und Fachrichtungen 
dazu bringen, sich als wissenschaftliche Gemeinschaft zu verstehen. Pluralität wurde zum Aspekt 
der disziplinären Arbeit.  

Bildete der generische Religionsbegriff die konzeptuelle Voraussetzung für die Möglichkeit der 
Entstehung der Allgemeinen Religionsgeschichte bzw. der Religionswissenschaft als autonomer 
Disziplin, waren Integration und inklusive Rhetorik die Mittel, der „erfreulich aufstrebende[n]“ 



 13 

Religionsgeschichte einen Expertenkreis zuzuweisen, der die Notwendigkeit ihrer Etablierung im 
akademischen Fächerkanon kollektiv verkörperte. Universitätspolitisch war in Basel ein weiterer 
wesentlicher Schritt zur Professionalisierung der Religionsgeschichte bzw. Religionswissenschaft 
getan. War der generische Religionsbegriff 1897 in Stockholm strategisch grundgelegt und 1900 
in Paris als Tatsachenstudium beworben worden, wurde dieses Studium 1904 in Basel einer Kol-
legenschaft überantwortet und damit institutionell konsolidiert. Integration war die strategische 
Entscheidung auf dem Weg der akademischen Verwissenschaftlichung von Religion; Verwissen-
schaftlichung erforderte, die „ontologische Kontradiktion“ nicht nur zu akzeptieren bzw. sie zu 
transferieren, sondern sie aktiv zur Gründung und institutionellen Verankerung der neuen Diszip-
lin fruchtbar zu machen. 

Verwissenschaftlichung und ihre Genres 
Verwissenschaftlichung ist kein neuer Begriff in der Wissenschaftsgeschichtsschreibung. In einem 
1978 erschienenen Sammelband zu den Dynamiken von Naturwissenschaft und Technik be-
schrieb Judy Sadler die Entstehung der modernen Medizin als „involving struggles for authority 
which are both scientific and ‚political‘ in nature.“ (Sadler 1978: 177) Dieser von ihr als Verwis-
senschaftlichung bezeichnete Prozess steht in Wechselwirkung mit der Institutionalisierung (des 
Berufsverbands bzw. der Berufsvereinigung) und der Verhandlung dessen, was medizinisches 
Wissen und medizinische Praxis sei („medical ideologies“) (Sadler 1978: 178). Damit verbinden 
sich notwendig Kontroversen um die für (medizinische) Wissensproduktion und Wissensweiter-
gabe zuständigen Autoritätsinstanzen (Sadler 1978: 208). Ergänzend zu Sadlers (vor-)diskursivem 
Ansatz definierte Peter Weingart Verwissenschaftlichung im selben Sammelband als graduellen 
gesamtgesellschaftlichen Prozess der Etablierung von Systematizität als Kriterium wissenschaftli-
cher Wissensproduktion (Weingart 1978: 256-257). Das wissenschaftliche Wissen diffundiert 
dann in gesellschaftliche Prozesse (ökonomische Entwicklung, Spezialisierung und Arbeitsteilung) 
hinein (Weingart 1978: 280). Kritische Reflexion erfuhr diese Wechselwirkung unter dem Stich-
wort „Verwissenschaftlichung der Lebenswelt.“ (Schnädelbach 1983: 89, unter Rückgriff auf Wal-
ter Schulz) Wissenschaft wurde dabei als Akteur in einem umfassenden gesellschaftlichen Prozess 
beschrieben und situiert, insofern wissenschaftliches „Expertenwissen“ funktional (Schnädelbach 
1983: 89-90) und strukturell auf die eigene Gesellschaft bzw. deren Funktionsbereiche zurück-
wirke (Raphael 1996). Auch in der Religionswissenschaft ist der Begriff der Verwissenschaftli-
chung als Perspektive für die Wissenschaftsgeschichtsschreibung fruchtbar gemacht worden 
(Kippenberg 1991; Stausberg 2007; von Stuckrad 2014). Die Prozesshaftigkeit und Diskursivität 
von Religion und Wissenschaft sind dabei gesetzt; Wissenschaftlichkeit wird zur Positionierungs-
arbeit, deren Historizität und Relativität fallspezifisch zu analysieren sind (Gieryn 1983, 1999; 
Metzger 2011).  

Unser Verständnis von Verwissenschaftlichung knüpft eng an diese Überlegungen und Erkennt-
nisse an. Als Ausgangspunkt dient uns die Frage, wie Akteure in spezifischen historischen, politi-
schen und sozialen Kontexten einen Gegenstand als wissenschaftlichen Gegenstand herzustellen 



 14 

versuchen (Gripentrog-Schedel 2025, in diesem Heft). Wissenschaftlichkeit bleibt dabei stets ein 
Anspruch, der erhoben oder bestritten wird, indem auf bestimmte, den diskursiven Rahmen kon-
stituierende Marker verwiesen wird – etwa Beobachtbarkeit, Analysierbarbarkeit oder Systema-
tizität einer Analyse. Mit der diskursiven Perspektive verbunden ist die Einsicht, dass damit nicht 
allein eine Arbeitsweise definiert, sondern auch der Gegenstand einer Betrachtung hervorge-
bracht wird. Identifikation und Konstruktion sind dabei nur schwer zu unterscheiden. Als Beispiel 
mag die frühe religionshistorische Forschung dienen: Im Medium vergleichender Religionsge-
schichtsschreibung wurde Religion zunächst als empirischer Gegenstandsbereich konsolidiert; 
die sich aus den Religionsgeschichten vermeintlich ergebenden Themenfelder bildeten zugleich 
die „Präsentationsmatrix“ (Mohn 2004: 379) der jungen Disziplin, und über das Genre Lehrbuch 
wurde diese Matrix verbreitet und historiographisch verankert. Diese Wechselseitigkeit ist von 
uns stets mitgedacht. Sie verbindet sich mit der Prämisse, Verwissenschaftlichung als dynami-
schen Prozess und als soziale Praxis zu verstehen, deren Analyse kultur-, begriffs-, diskurs- und 
wissenschaftsgeschichtliche Perspektiven verbindet. Linearität nehmen wir genauso wenig an, 
wie Anfangs- oder Endpunkte.  

Als heuristisches Instrument gehen wir von Verwissenschaftlichungen von Religion bzw. Religi-
onskonzepten aus, die grob mit zwei in Wechselwirkung stehenden religionstheoretischen Zu-
gängen verbunden sind: reduktive und generische. Die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
entwickelten religionstheoretischen Ansätze kulminierten in radikaler Reduktion und Naturalisie-
rung. Ihnen zufolge war Religion keine eigenständige Grösse, sondern ein Epiphänomen histori-
scher, sozialer, ökonomischer, psychologischer und kognitiver Entwicklungen. Mit der                    
Feuerbach’schen Einsicht einer kompensatorischen Funktion von Religion schien der Reduktio-
nismus ein für alle Mal gesetzt, so dass die philosophische Kritik der Religion 1844 von Karl Marx 
für abgeschlossen erklärt wurde. Diesen Prozess verstehen wir als die eine Verwissenschaftli-
chung von Religion. Sie wurde sofort bezweifelt und revidiert. Gesellschaftspolitisch war die „re-
ligiöse Frage“ keineswegs beendet. Zudem wurde ab Mitte des Jahrhunderts erneut erbittert 
über den Aussagehorizont und die weltanschaulichen Konsequenzen der sich etablierenden Na-
turwissenschaften gestritten. Die mit dem philosophischen Materialismus gezogenen Grenzen 
von Wissenschaft und Religion standen ab der zweiten Hälfte des Jahrhunderts auch religions-
theoretisch massiv infrage. In dieser zweiten Verwissenschaftlichung lässt sich eine semantische 
Umkehr von reduktiven zu generischen Begriffsverständnissen beobachten, in deren Verlauf Re-
ligion wieder zu einer eigenständigen Grösse erklärt wurde. Dieses generische Religionskonzept 
bildete die Grundvoraussetzung für die spätere Entstehung und Etablierung von Religionsge-
schichte bzw. Religionswissenschaft als eigenständige akademische Disziplinen, war zugleich aber 
methodologischer Stachel im Fleisch.  

Institutionell wurde der generische Religionsbegriff vor allem auf dem Religionsvetenskapliga 
Kongressen, der vom 31. August bis 4. September 1897 in Stockholm, Schweden, stattfand, 



 15 

grundgelegt.12 Den Auftakt der Veranstaltung bildete das explizite Anliegen, den Religionsbegriff 
neu zu bestimmen (Schéele 1898), eine Forderung, die vor dem Hintergrund des in Skandinavien 
lange Zeit den Religionsdiskurs bestimmenden religionskritischen Modernen Durchbruch (Jo-
hannsen 2013) gelesen werden muss. Aus dieser Arbeiter- und Intellektuellenbewegung (Johann-
sen 2023) waren schon in den frühen 1870er Jahren Aufrufe zur Ersetzung der Theologie durch 
eine Religionswissenschaft ergangen, in der religiöse Vorstellungen systematisch durch soziale 
und psychologische Mechanismen erklärt werden sollten. Die in Stockholm versammelten For-
scher verfolgten damit nicht einfach ein theologisches Anliegen, vielmehr handelte es sich um 
eine wissenschaftspolitische Frage. Mit einer reduzierbaren Religion liess sich nicht für staatlich 
finanzierte Lehrstühle argumentieren. Der vorgeschlagene „wissenschaftliche“ Religionsbegriff 
benötigte eine alternative diskursive Struktur. Er war nicht länger als Frage geeignet – warum 
glauben Menschen, wo hat Religion ihren Ursprung, warum haben Menschen besondere Erleb-
nisse –, sondern sollte als Antwort fungieren: Warum halten Gesellschaften zusammen, warum 
entwickelt sich die Wirtschaft in bestimmten Gesellschaften rascher? – Religion sollte die Antwort 
sein, und damit die gesellschaftliche Notwendigkeit einer eigenständigen Religionswissenschaft 
unterstreichen. Entsprechend war nicht die Religionskritik Gegenstand der zentralen Verhand-
lungen in Stockholm, sondern „unserer Zeit Schmerzenskind“, die Sozialdemokratie (Martensen 
Larsen 1898: 524; programmatisch auch: Söderblom 1898): Der generische Religionsbegriff 
musste aufzeigen, dass eine religionslos konzipierte Gesellschaftsform nicht tragfähig ist; dass, 
wer Gesellschaft sagt, auch Religion denken muss.13 

Im vorliegenden Sonderheft werden Aspekte solcher Dynamiken exemplifiziert. Unsere Beiträge 
werfen Schlaglichter auf Verwissenschaftlichungen von Religion und Religionskonzepten sowie 
auf die gesellschaftlichen Orte dieser Verwissenschaftlichungen. Geographisch bleibt unsere Ge-
schichte überwiegend auf Europa und historisch auf den Zeitraum vom frühen 19. bis zur ersten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts bezogen. Wir spannen einen Bogen von den sozialgesellschaftlichen 
Voraussetzungen für die Entstehung reduktiver Religionskonzepte bis zur strategischen Formu-
lierung generischer Religionskonzepte im Kontext der (Selbst-)Disziplinierung der entstehenden 
Religionswissenschaft als Wissenschaft. Einen Schwerpunkt bilden Analysen der ersten Kongresse 
für Religionswissenschaft bzw. ihrer Bindestrichdisziplinen Religionssoziologie, Religionspsycho-
logie sowie Islamwissenschaft in ihren kultur- und gesellschaftspolitischen Kontexten des frühen 
20. Jahrhunderts. Auf den Konferenzen wurde ein Gegenstand Religion erarbeitet und dessen 
Erforschung institutionalisiert, professionalisiert und normiert. Dieser kontroverse, keineswegs 

 
12  Im Gegensatz zu den späteren Kongressen ist der Stockholmer Kongress vollständig dokumentiert, inklusive 

der Debatten und Redebeiträge der Zuhörerschaft (Fries 1898). 
13  Wir danken Dirk Johannsen für alle Hinweise zum Stockholmer Kongress sowie für die Referenzen. Weiter-

gehende Forschung könnte das klassische Narrativ von der Gründung der Religionswissenschaft als Resultat 
eines Konflikts ideologischer Positionen – religiöser (bzw. theologischer) einerseits und wissenschaftlicher 
andererseits (Sharpe 1975; Capps 1973: 170-171; anklingend auch bei Lannoy 2020: 4) – relativieren und 
konfessionsorientierte wissenschaftshistorische Deutungen (Hjelde 2010; Zolotukhin 2024) ergänzen und 
kontextualisieren. 



 16 

linear verlaufende Prozess stand stärker als bislang reflektiert mit alltagspolitischen Debatten in 
Verbindung. Die diesem institutionellen Verwissenschaftlichungsprozess vorausgehende gesell-
schaftliche Vergegenständlichung von Religion wird exemplarisch gesondert reflektiert.  

Der Materialbestand unserer Analysen reicht von Programmschriften über persönliche Korres-
pondenzen zu Kongressakten, welche neben den wissenschaftlichen Fachvorträgen auch Pla-
nungsdokumente, Einladungsschreiben, Teilnehmendenlisten, Grussworte und Tischreden sowie 
mitunter sogar die Diskussionen der anwesenden Teilnehmerschaft dokumentieren; ferner An-
trittsvorlesungen, akademische Zeitschriften, Lexika und Handbücher, disziplinäre Einführungen, 
Rezensionen sowie Tagungsberichterstattungen und weitere Beiträge in zeitgenössischen Me-
dien. Sie alle betrachten wir als gleichberechtigte Genres der Verwissenschaftlichung. Genre 
möchten wir dabei ausdrücklich nicht als Bezeichnung für unterschiedliche Texttypen oder als 
reine Textgattung verstanden wissen, sondern als „both organizing and generating kinds of texts 
and social actions“, die „in complex, dynamic relation to one another“ stehen (Bawarshi 2010: 4, 
zit. n. Gripentrog-Schedel 2025: 171). Als aktive Ausdrucksform oder „Erörterungsmedium“, in 
dem etwa Modelle von Gesellschaft abgewogen und voneinander abgrenzt werden, ist das Genre 
mehr als eine stilistische Präferenz in der Wahl zur Verfügung stehender Texttypen. Genres tra-
gen klassifizierenden und modellierenden Charakter, sie sind zugleich deskriptiv und präskriptiv 
(Kirsch 2025, in diesem Heft).  

Dieser erweiterte Genrebegriff bildet die Grundlage unserer Verwissenschaftlichungsgeschichten 
von Religion in konstellationsgeschichtlicher Perspektive. Unsere Fallstudien werten Quellen aus, 
die nicht allein Einzelpositionen, sondern Debatten abbilden. Der Fokus liegt dabei auf den 
Schnittstellen zwischen Akademie, Staat und öffentlichen Foren sowie halb-öffentlichen Vereini-
gungen und Gruppierungen, in denen, vereinfacht gesagt, über Religion und ihren Grenzen gere-
det und nachgedacht wurde. Dabei handelt es sich zweifellos um Intellektuellendebatten. Aller-
dings gehen wir mit der Ausweitung auf verschiedene soziale Milieus und gesellschaftliche 
Schnittstellen als Ausgangspunkt unserer Studien von einem erweiterten Intellektuellenbegriff 
aus, mit dem das Reden über Religion nicht allein einer Funktionselite vorbehalten und auf die 
klassische Akademie begrenzt bleibt. Mit dem Religionssoziologen Wolfgang Essbach definieren 
wir Intellektuelle als „Leute, die hauptberuflich, nebenberuflich oder gelegentlich geistige, d.h. 
immaterielle Arbeit ausführen und die sich für die Resultate ihrer Arbeit, d.h. für Schriften und 
Werke, ein Publikum suchen.“ (Essbach 2014: 23) Die Religionsdeutungen und -konzeptualisie-
rungen der von uns untersuchten Akteure sowie die darin sichtbar werdenden „Verunsicherun-
gen in Sachen Religion“ (Essbach 2014: 24) und – so ergänzen wir – Verunsicherungen in Sachen 
Wissenschaft stehen im Zentrum unserer Analysen zur wechselseitigen Bezogenheit von Religi-
ons- und Wissenschaftskonzepten im Spiegel ihrer Genres.  



 17 

Übersicht und Kontextualisierung der Beiträge 
Anja Kirsch (2025) untersucht Formierungsbedingungen der modernen Unterscheidung von Re-
ligion und Politik als voneinander unabhängige gesellschaftliche Domänen am Beispiel von Pro-
grammdiskussionen europäischer Sozialrevolutionäre im frühen 19. Jahrhundert. Den Ausgangs-
punkt ihrer Analyse bildet ein sozialutopischer Diskurs: die Frage nach der guten, gerechten, zu-
künftigen Gesellschaft, wie sie in den 1830er und 1840er Jahren aufkam, als sich im Nachgang 
der Französischen Revolution vielfältige Protestbewegungen gegen Monarchie, Unterdrückung 
und Zensur formierten und politische Partizipation, Presse- und Meinungsfreiheit forderten. 
Diese Forderungen verbanden sich mit Entwürfen einer idealen Gesellschaft. Die protestierenden 
Gruppen publizierten ihre Anliegen in Programm- und Flugschriften und – über inhaltliche Diffe-
renzen hinweg – im Format des Katechismus. Das heute als Grundlagendokument des säkularen 
Kommunismus geltende Manifest der kommunistischen Partei sollte eigentlich als Kommunisti-
sches Glaubensbekenntnis erscheinen. 

In der historischen Forschung zur frühen Arbeiterbewegung ist diese Adaption des katecheti-
schen Formats als Beleg für eine Verschränkung von „religiöser“ und „sozialer Frage“ rezipiert 
worden, woran sich bis heute zwei konkurrierende Deutungen anschliessen: Die Frage, ob die 
Programmschriften religiös oder säkular sind, wurde gleichbedeutend mit der Frage, ob sie Aus-
druck eines religiösen Unterbaus oder pragmatisch-verweltlichte Aneignung einer Formhülse 
seien. Die Klassifizierungsfrage der Texte wurde zur Stellvertreterfrage für die wesenhafte Ein-
ordnung einer Bewegung. An diesem Punkt setzt Kirsch an. Anstelle einer Klassifikation sozialre-
volutionärer Programmschriften als religiös oder säkular rekonstruiert sie eine Verunsicherung: 
Sie fragt, weshalb ein Genre, das seit dem 18. Jahrhundert die Vermittlungsstrategien von aufklä-
rerischen, dann republikanischen und schliesslich frühsozialistischen Anliegen geprägt hatte, 
plötzlich infrage steht, und was dieser „Genrezweifel“ über die Entstehungsbedingungen der mo-
dernen Differenzierung von Religion und Politik aussagt.  

Historiographisch knüpft Kirsch an sozial- und kulturwissenschaftliche Perspektiven an. Sie veror-
tet die Frage, wie Klassifikationsschemata entstehen, in der Erfahrung und Wahrnehmung von 
Akteuren in spezifischen Debattenkontexten, weniger in theoretisch gewonnenen Einsichten 
oder Ideen. In Anlehnung an und Abgrenzung von Reinhard Koselleck kehrt sie dessen Prämisse 
– Erfahrungen brauchen Begriffe (Koselleck 2010: 58) – um: Eine Erfahrung, die zunächst nicht in 
Worte gefasst werden kann, bildet die Voraussetzung für Konzeptbildung. Ihre Begriffsgeschichte 
des Vorbegrifflichen sucht konzeptuelle Suchbewegungen und klassifikatorische Verunsicherun-
gen in ihrem eigenen Recht zu beschreiben, als konstitutiven Teil von Grenzziehungsprozessen 
zu reflektieren und das Erkenntnispotenzial des „Übergangsphänomens“ (Wolfgang Essbach) für 
die Debatte um kategoriale Unterscheidungen wie die religiös/säkular-Differenzierung fruchtbar 
zu machen. Im Anschluss an religionswissenschaftliche Forschungen zu Säkularität (Kleine/Wohl-
rab-Sahr 2021) entwickelt Kirsch einen Zugang zu vorbegrifflich bleibenden Unterscheidungen, 
der sich auf den Übergang von einer formalen Gewissheit zur Ungewissheit, als das katechetische 



 18 

Genre ambivalent zu werden beginnt, konzentriert. Quellenreichtum und Detailfülle dokumen-
tieren die Dynamik dieses Übergangsraums, in welchem sich Sozialrevolutionäre mit ihren Ent-
würfen der Idealgesellschaft nahezu überboten. So vielfältig, widersprüchlich und mitunter re-
versibel deren Positionierungen auch und gerade im Hinblick auf die Religionsfrage waren: In ih-
rer Positionierungsarbeit mit- und gegeneinander wird die Entstehung eines Konkurrenzraums 
sichtbar, der später als Politik identifiziert und von Religion unterschieden wurde.  

Die von Kirsch beschriebene Entstehung der „Domänenlogik“ – die Unterscheidbarkeit von Reli-
gion von anderen Domänen von Gesellschaft – bildet eine Grundvoraussetzung für die Entste-
hung der Religionswissenschaft als autonomer akademischer Disziplin. Während Kirsch mit ihrem 
Fokus auf die Entstehungsbedingungen der Unterscheidungsprämisse gewissermassen die Vor-
geschichte der akademischen Religionsforschung adressiert, beschäftigen sich die darauffolgen-
den Beiträge mit Aspekten der Institutionalisierung und Selbstdisziplinierung der Religionswissen-
schaft und ihrer Nachbardisziplinen. Einen Kontext bildet das Konferenzwesen. Dieses fand sei-
nen Ausgangspunkt wiederum in den sozialen Diskursen des 19. Jahrhunderts: Bereits mit dem 
Wiener Kongress hatte sich das politische Leben in Europa internationalisiert. Ab Mitte des Jahr-
hunderts etablierte sich die Konferenz zudem als das Format, in dem sich führende soziale Bewe-
gungen (Sozialismus und Kommunismus, Säkularismus und Freidenkertum) konstituierten. Mit 
dem Kongresswesen übernahm die Wissenschaft eine Form, die im religiösen und, ab 1850, im 
politischen Diskurs fest etabliert war (Fuchs 1996: 159-162). 

David Atwood (2025) zeichnet in seinem Beitrag die frühe Religionsforschung in Frankreich im 
Zeitraum von 1879 bis etwa 1905 nach und erläutert, wie sich im Kontext der Dritten Republik in 
Abgrenzung von der Theologie eine neue Disziplin zu formieren beginnt, die zwischen Kontinuität 
und Abgrenzung changierte. Unter Einbeziehung wissenschaftlicher Institutionen und Genres – 
allen voran Antrittsvorlesungen, Zeitschriften, Lexika und Kongresse – skizziert Atwood zunächst 
die Bedingungen für die Verwissenschaftlichung der Religionsforschung, die anschliessend 
exemplarisch an zwei Vertretern vertieft wird: Léon Marillier, der als Mitherausgeber der ersten 
genuin religionshistorischen Zeitschrift Revue de l’Histoire des Religions, Mitveranstalter des „ers-
ten Kongresses für Religionsgeschichte“ 1900 in Paris und erster Lehrstuhlinhaber für die „Religi-
onsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ an der École Pratique des Hautes Études für die Insti-
tutionalisierung der Religionsforschung steht, und sein Nachfolger Marcel Mauss, mit dem sich 
Religionswissenschaft, Religionsgeschichte und -soziologie in Frankreich konsolidierten. 

In Anlehnung an Ludwik Flecks Soziogenese wissenschaftlichen Wissens, welche die Bedeutung 
von Denkkollektiven anstelle von Individualideen hervorhebt, definiert Atwood Verwissenschaft-
lichung als „kollektive, intra- und interdisziplinäre Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen.“ Er 
orientiert seine wissenschaftsgeschichtliche Darstellung an Flecks genrebezogener Systematisie-
rung wissenschaftlichen Wissens – der Zeitschriftenwissenschaft, Handbuchwissenschaft und 
schliesslich der populären Wissenschaft –, die im Medium von Zeitschriften und Handbüchern, 
Lexika und Lehrbüchern Verbreitung findet. In Ergänzung zu Fleck umfasst seine Analyse insbe-



 19 

sondere die die erste Generation begleitende Ausrichtung und Wertebasis der Religionswissen-
schaft sowie die Frage nach der institutionellen Verankerung und soliden Finanzierung von Wis-
senschaftsstrukturen. Atwoods wissenschaftsgeschichtlicher Beitrag fokussiert damit die Frühge-
schichte der institutionalisierten Religionsforschung, deren Chronologie er in Anlehnung an Des-
pland (2001) und Henriet (2020) anhand von vier Daten skizziert.  

Insgesamt stand die neue Disziplin in Frankreich im Sturm einer polarisierten Debatte. Politisch 
positionierten ihre Vertreter sich auf der republikanischen Seite; die Religionswissenschaft sollte 
an der Entwicklung einer morale laïque teilhaben und in doppelter Abgrenzung von Religionskritik 
einerseits und religiöser Apologetik andererseits als Schule der Toleranz fungieren, womit die Dis-
ziplin keineswegs politisch neutral konstituiert wurde. Diese Konfliktlage bildete den Hintergrund, 
vor dem sich der 1900 in Paris abgehaltene Religionskongress als „erster“ Kongress für Religions-
geschichte präsentierte. Einerseits sollte in Paris die Religionsgeschichte als Tatsachenstudium 
etabliert werden; andererseits definierten die Kongressteilnehmer besonders in Abgrenzung zum 
Vorläuferkongress in Stockholm den Zugang zu diesem, ihrem Tatsachenmaterial, als „desinte-
ressierte Suche nach der Wahrheit“, was religiöse Wahrheiten ebenso wenig ausschloss wie die 
„religiöse Valorisierung“ der eigenen Arbeit. Die Gründung der Religionswissenschaft in Frank-
reich war ein staatspolitisches laizistisches Anliegen, deren Vertreter sich gegen verschiedene ex-
terne Konfliktparteien und deren Indienstnahme zu behaupten hatten. Fachinterne Diskussionen 
und die Entwicklung der verschiedenen wissenschaftlichen Genres sind vor diesem Hintergrund 
nicht nur Teil der Institutionalisierungsgeschichte und der Selbstbehauptung der noch jungen Dis-
ziplin Religionswissenschaft, sondern reflektieren immer auch die zentralen staatspolitischen De-
batten dieser Zeit. 

Auf die Analyse des Pariser Religionskongresses folgt mit den Beiträgen von Lorenz Trein (2025) 
und Stephanie Gripentrog-Schedel (2025) ein erweiterter Blick auf religionsbezogene Tagungen 
und ihre kolonial- und parteipolitische bzw. wissenschaftsdifferenzierende Bedeutung.  

Lorenz Trein (2025) untersucht die Verhältnisbestimmung von Wissenschaftlichkeit und Religion 
im Kontext der deutschen Kolonialkongresse von 1905 und 1910 am Beispiel der dortigen De-
batte über den Islam. Die Kongresse wurden von der im zweiten deutschen Kaiserreich gegrün-
deten Deutschen Kolonialgesellschaft (DKG) veranstaltet, deren Mitgliederschaft sich federfüh-
rend aus Adel, Grossunternehmer- und Beamtentum speiste. Offiziell war die Kolonialgesellschaft 
zivilgesellschaftlich organisiert und somit kein Teil des Staatsapparats. Gleichwohl beanspruchten 
ihre Vertreter die (Mit-)Gestaltung der deutschen Kolonialpolitik. Mit dem Reichstagsgebäude in 
Berlin als Veranstaltungsort waren beide Kongresse prominent platziert; ihr Adressatenkreis 
reichte vom Bildungsbürgertum und von Repräsentanten aus der Wirtschaft über staatliche Ein-
richtungen in Wissenschaft, Justiz und Militär zu Kirchen und Missionen. Dementsprechend viel-
fältig war die Debattenlage. Auf der Basis der Kongressakten von 1905 und 1910 rekonstruiert 
Trein, wie über die kontrovers diskutierte Frage nach der Nutzbarmachung des Islam für koloniale 
Anliegen – die „Islamfrage“ – Verständnisse von Religion, Politik und Wissenschaft in Anschlag 



 20 

gebracht und ausgehandelt wurden, und wie in diese Aushandlungsprozesse die Verhältnisbe-
stimmung von Missions- und Religionswissenschaft eingelassen war. Im Ergebnis mündeten 
beide Kongresse in Absichtserklärungen zur Eindämmung des Islam in den deutsch-afrikanischen 
Kolonien. Dafür musste allerdings geklärt werden, ob es sich beim Islam überhaupt um eine Reli-
gion oder nicht eher um einen kulturellen Entwicklungsfaktor (oder Entwicklungsverhinderungs-
faktor) handele.  

In den konzeptuellen Debatten der Kolonialkongresse wurde folglich das semantische Feld Reli-
gion bzw. Weltreligionen kartiert. Gleichzeitig lassen sich vielfältige Wissenschaftsansprüche be-
obachten: Islamverständnisse sowie Islamkritik wurden pariert in – gegenseitigen – Vorwürfen 
von „Parteilichkeit“ und „Unwissenschaftlichkeit“. Die Nutzung missionarisch gewonnenen Quel-
lenmaterials für religionswissenschaftliche Arbeit sowie die im Genre des geteilten Fachorgans 
(Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft) bestehende institutionelle Verschrän-
kung von Missions- und Religionswissenschaft stützten einen Wissenschaftlichkeitsanspruch, der 
seitens missionarischer Arbeiten erhoben wurde. Über diesen Anspruch positionierten sich Mis-
sionare als führende Akteure der Kolonialpolitik, was scharfen Widerspruch erregte. In der Kont-
roverse um das kolonialpolitische Primat – ökonomische Interessen (also Ausbeutung) oder kul-
turelle/religiöse Interessen (Mission) – schien auch die Trennung von Staat und Religion auf, die 
erneut unter Berufung auf Wissenschaftlichkeit und Objektivität eingefordert oder abgelehnt 
wurde. Im letzten Schritt seiner Argumentation bezieht Trein die Verhältnisbestimmung von Wis-
senschaftlichkeit und Islam auf den zeitgenössischen politischen Kontext. Im Rahmen von Koloni-
alismuskritik und Forderungen nach Gleichheit kultivierten sozialdemokratische und kommunis-
tische Kreise ein Gegenbild des Islam als emanzipatorische Kraft und politische Alternative zum 
Kapitalismus, das einmal mehr über einen – nun parteipolitisch instrumentalisierten – Wissen-
schafts- und Unparteilichkeitsanspruch plausibilisiert werden sollte. Im Ergebnis wirft Treins Bei-
trag die Frage nach vielfältigen Grenzverläufen und Unterscheidungen von Wissenschaft und Re-
ligion auf, in welche das Emanzipationsnarrativ einer nicht-theologischen Religionswissenschaft 
(Edmund Hardy, Joachim Wach) als Teil der Aushandlungsprozesse von Wissenschaftlichkeit an 
der Epochenschwelle um 1900 eingelassen war. 

Stephanie Gripentrog-Schedel (2025) skizziert die Verwissenschaftlichung von Religion in der frü-
hen Religionspsychologie des deutschsprachigen Raumes am Genre der psychologischen Fallge-
schichte. Im Fokus steht die vergleichende Analyse der ersten beiden internationalen, als religi-
onspsychologisch bezeichneten Kongresse 1930 in Erfurt und 1931 in Wien. In expliziter Anleh-
nung an die Nummerierungspraxis der religionswissenschaftlichen Kongresse beanspruchten 
beide Veranstalter, die jeweils „erste“ religionspsychologische Konferenz auszurichten. Metho-
disch standen sich in Erfurt und Wien zwei Schulen – die experimentelle vs. die verstehende Re-
ligionspsychologie – gegenüber. Gemein war den Veranstaltungen die scharfe Abgrenzung von 
reduktionistisch-materialistischen Religionsverständnissen, wie man sie durch „liebenswürdige 
Freidenker der aggressiven Sorte“ wie James Henry Leuba auf dem internationalen Kongress für 



 21 

Psychologie 1926 in Groningen vertreten gesehen hatte. Die Fallgeschichte spielte dabei eine 
zentrale Rolle.  

Grundsätzlich hatte sich die frühe religionspsychologische Literatur im Medium der Fallbeschrei-
bung konturiert, insofern alle frühen Programmschriften sich mit Fällen befasst hatten. In Erfurt 
dominierte dann die Debatte um die Geschehnisse im bayrischen Konnersreuth, wo die krän-
kelnde Bauernmagd Therese Neumann nach wundersamer Heilung ab 1926 Stigmata an ihrem 
Körper aufwies, angeblich nahrungslos blieb und regelmässig Visionen empfing. Der Kasus war 
von Anfang an kontrovers diskutiert worden und wurde später im Nationalsozialismus politisiert. 
In Erfurt diente er der Selbstdisziplinierung der Religionspsychologie als Wissenschaft, die zwi-
schen der Forderung nach streng experimenteller Erforschung der Geschehnisse und der Absage 
an materialistische und übernatürliche Deutungen changierte. Mit dem in Wien dominierenden 
methodischen Primat des Verstehens erwies sich die experimentelle Methode allerdings als un-
brauchbar. Im Vordergrund stand das Individuum und dessen Erfahrung. Den thematischen Fo-
kus bildete hingegen der „Unglaube“. War in Erfurt ein aufsehenerregender Einzelfall Gegen-
stand der Auseinandersetzungen, rückte in Wien die Aussagekraft des Einzelfalls ins Zentrum. 
Handelte es sich beim Unglauben wie beim Glauben um ein sui generis Phänomen? Der Bedro-
hungsgehalt der Frage wurde durch Vorträge entschärft, die Areligiosität dokumentierten, diese 
Dokumentation aber dazu nutzten, zu erläutern, wie Unglaube zu vermeiden oder pädagogisch 
zu überwinden sei. Die Empirie wurde in den Dienst von Prävention und Behandlung gestellt. 

Gripentrog-Schedel zeigt, wie die Vertreter der Religionspsychologie ihren Gegenstand im Genre 
der Fallgeschichte verwissenschaftlichten – also als empirisch beschreib- und analysierbaren Ge-
genstand herstellten. In Auseinandersetzung mit Fällen von Religion bzw. Unglauben wurde die 
methodologische Grundlegung der jungen Disziplin verhandelt und der religionspsychologische 
Methodenapparat differenziert. Zugleich wurden im Medium der Fallgeschichte Religion bzw. die 
Grenzen von Religion erörtert. Dabei zeichnete sich derselbe Grundkonflikt ab, der bereits für die 
frühen religionswissenschaftlichen Kongresse bestimmend gewesen war: Auf der Basis eines Re-
ligionsverständnisses, das Religion zum Epiphänomen menschlicher Emotionen und Bedürfnisse 
erklärte, liess sich eine Religionspsychologie nur schwer begründen. Dementsprechend grenzten 
sich die ersten religionspsychologischen Kongresse von reduktiven Religionsverständnissen ab. 
Diese wurden konzeptuell gerade dadurch ruhiggestellt, dass sie als zu psychologisch galten und 
fortan als „psychologistisch“ bezeichnet wurden. In Wien wurde diese Abgrenzungsdebatte vor-
läufig beendet, indem Religion als irreduzibles Faktum reetabliert wurde, ohne dass dabei das 
Primat der Empirie aufgegeben werden sollte. Dieses Spannungsverhältnis, so Gripentrog-Sche-
del unter Verweis auf Lucian Hölscher (2015), macht die religionspsychologischen Debatten zu 
einem Paradebeispiel für die ontologische Widersprüchlichkeit des modernen Konzepts Religion, 
das zugleich die Bejahung und Verneinung seines Gegenstands impliziert.  

Adrian Hermann (2025) und Stefan Ragaz (2025) erweitern die Perspektive der (europäischen) 
Konferenzforschung um empirische und theoretische Beiträge zu Verhältnisbestimmungen von 
Religion und Wissenschaft. 



 22 

Adrian Hermann (2025) richtet seinen Blick auf die Aushandlungen von Religion und Wissenschaft 
auf den Philippinen und in philippinenbezogenen Diskursen um 1900. Denn in der dortigen spa-
nischsprachigen, kolonialen Öffentlichkeit traten philippinische Intellektuelle – die sogenannten 
ilustrados – als massgebliche Akteure auf, die sich wissenschaftliche Praktiken aneigneten, um 
eigene religiöse Traditionen neu zu deuten und zugleich für antikoloniale Anliegen fruchtbar zu 
machen. Hermann zeigt anhand von Pedro Paternos und Isabelo de los Reyes’ Schriften sowie 
Beiträgen in den Zeitschriften der Iglesia Filipina Independiente, wie Konzepte von Religion in ei-
nem Spannungsfeld zwischen religiöser Autorität, (Natur)wissenschaft und politischer Revolution 
neu ausgehandelt wurden. Besondere Aufmerksamkeit verdient dabei, dass Verwissenschaftli-
chung auch hier nicht allein im Medium gelehrter Abhandlungen, sondern massgeblich in publi-
zistischen Genres und im massenmedialen Kontext stattfand. 

Während Paterno eine vorkoloniale, tagalische Hochkultur imaginierte, deren Religion er nicht 
nur als dem Katholizismus vergleichbar, sondern auch als mit ihm gleichrangig beschrieb, kon-
struierte de los Reyes in religionsvergleichender Perspektive ein Modell der ursprünglichen phi-
lippinischen Religion, das sich widerspruchslos in den Fortschritt des naturwissenschaftlichen Dis-
kurses einfügte. Beide verbanden auf diese Weise wissenschaftliche Verfahren mit politischen 
und religiösen Emanzipationsprozessen, die schliesslich in der Gründung der Iglesia Filipina Inde-
pendiente kulminierten. Verwissenschaftlichung von Religion war stets eine Frage der Positionie-
rung, die in kolonialen Kontexten eine doppelte Funktion erfüllte: als Ressource im Rahmen glo-
baler Wissenschaftspraktiken und als Strategie intellektueller und auch religiöser Selbstbehaup-
tung gegen koloniale Machtordnungen.  

Hermann diskutiert damit ein Quellenkorpus, das nicht nur für eine Globale Religionsgeschichte 
relevant ist, sondern zugleich zeigt, wie genre- und medientheoretische Ansätze miteinander ver-
schränkt werden können: Genres versteht er dabei nicht bloss als Textsorten, sondern als For-
men, in denen Religion überhaupt erst als wissenschaftlich zugänglicher Gegenstand hervorge-
bracht wird. Medien bestimmen wiederum zugleich Reichweite, Öffentlichkeit und Autorität die-
ser Aushandlungen. Verwissenschaftlichung zeigt sich daher in der Verschränkung beider Ebe-
nen: Genres strukturieren die Wissensform, Medien situieren und verbreiten sie. Damit ergänzt 
Hermanns Zugriff die hier skizzierte diskursive Perspektive auf Verwissenschaftlichung um die 
Forderung einer Verbindung von genre- mit medientheoretischen Überlegungen. 

In seinem religionstheoretischen Essay denkt Stefan Ragaz über die „Präpotenz der Grenze“ in 
Bezug auf Wissenschaft und Religion nach. Auf der Basis von Jurij Lotmans Semiosphären-Kon-
zept und dessen Unterteilung in Zentrum und Peripherie entwickelt Ragaz einen Vorschlag zu 
einer formalen Verhältnisbestimmung von Religion und Wissenschaft. Diese werden angelehnt 
an Lotmans Denkmodell des Begriffsantagonismus (The Unpredictable Workings of Culture, 2013) 
als miteinander verschränkte Mechanismen der kulturellen Entwicklung verstanden. Lotmans 
räumlich-semiotischem Modell von Kultur (Die Innenwelt des Denkens, 2010) entlehnt Ragaz das 
Element der Grenze. Religion wird mit Lotmans Zentrum, Wissenschaft mit der Grenze assoziiert. 



 23 

Aus dieser Perspektive ergibt sich eine idealtypische und rein formale Unterscheidung von Reli-
gion und Wissenschaft, die sich über deren jeweiliges Verhältnis zur Grenze bestimmt. 

Literaturverzeichnis 
Primärliteratur (Quellen) 

Basler Nachrichten. 1904. „Kongress für allgemeine Religionsgeschichte (I-V).“ (Ankündigung so-
wie täglicher ausführlicher Kongressbericht) Basler Nachrichten: Intelligenzblatt der Stadt 
Basel 60, Nr. 237-242 (31. August bis 4. September 1904), jeweils 1, 1-2. 

Berner Volksfreund. 1904. „Kongress für Religionsgeschichte.“ (Tagungsankündigung) Berner 
Volksfreund, Nr. 126 (29. Mai 1904), 1. 

Bertholet, Alfred. 1905. „Kongressbericht: Vorgeschichte und Vorbereitungen.“ (Kongressbe-
richt, erstattet vom Generalsekretär). In Verhandlungen des II. Internationalen Kongres-
ses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: 
Helbing & Lichtenhahn, 3-34. 

Burckhardt, Alfred. 1905. „Hochansehnliche Versammlung!“ (Willkommensgruss des Regierungs-
rates und Vorstehers des Erziehungsdepartements). In Verhandlungen des II. Internatio-
nalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August bis 2. September 
1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 57-59. 

Burckhardt, Carl C. 1905. „Hochansehnliche Versammlung!“ (Willkommensgruss des Rektors) In 
Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in 
Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 59-61. 

Courrier de Genève. 1904. „Bâle.“ (Depeschenberichte zum Religionskongress). Courrier de 
Genève: Organe catholique de la Suisse Romande 38, Nr. 203-206 (31. August bis 3. Sep-
tember 1904), 3. 

Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt. 1904. „II. Internationaler Kongress für allgemeine Religi-
onsgeschichte in Basel: Vom 30. August bis 2. September 1904.“ (Kongressankündigung) 
Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt 55, Nr. 226 (13. August 1904), 2. 

Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt. 1904. „Internationaler Religions-Kongress.“ (Depeschen-
berichte zum Religionskongress) Der Bund: Eidgenössisches Zentralblatt 55, Nr. 244 (31. 
August 1904), Zweites Blatt, 3; Nr. 246 (2. September 1904), 4 und Zweites Blatt, 3; Nr. 
247 (2./3. September), Erstes Blatt, 3 und Zweites Blatt, 1; Nr. 248 (4. September), 1-2.  

Fries, Samuel Andreas. Hg. 1898. Religionsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En full-
ständig framställning af kongressens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess 
president, bestyrelsen och samtlige talare. Stockholm: Bohlin. 

Holtzmann, Heinrich J. 1905. „Grusswort als Vertreter der Universität Strassburg.“ In Verhandlun-
gen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. Au-
gust bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 71-72. 



 24 

Intelligenzblatt und Berner Stadtblatt. 1904. „Zweiter internationaler Kongress für Religionsge-
schichte“ (Kurzberichte in Telegrammform). Intelligenzblatt und Berner Stadtblatt: Tages-
anzeiger für die Stadt und für den Kanton Bern, Ausgaben Nr. 206-207, 209 (31. August, 
1., 3. September 1904), jeweils 3. 

Journal du Jura. 1904. „L’histoire des religions.“ (Konferenzankündigung) Journal du Jura: Organe 
des libéraux jurassiens 41, Nr. 19 (23. Januar 1904), 2.  

Le National Suisse. 1904. „Le congrès de l’histoire des religions.“ (Kurzberichte) Le National Suisse 
49, Nr. 205, 207, 208 (1., 3., 4. September 1904), jeweils 2.  

Linaker, Arturo. 1905. „Signor Presidente.“ (Grusswort im Namen der italienischen Kollegen) In 
Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in 
Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 67-68.  

Martensen Larsen, Hans. 1898. „Jesus og Religionshistorien.“ (Jesus und die Religionsgeschichte). 
In Religionsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En fullständig framställning af 
kongressens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess president, bestyrelsen 
och samtlige talare, hg. von Samuel A. Fries. Stockholm: Bohlin, 518-538. 

Montet, Edouard. 1905. „Dank im Namen der schweizerischen Universitäten.“ In Verhandlungen 
des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August 
bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 69. 

National-Zeitung. 1904. „Internationaler Kongress für allgemeine Religionsgeschichte (I-V).“ (Täg-
licher ausführlicher Kongressbericht) National-Zeitung: Anzeigeblatt der Stadt Basel, 44, 
Nr. 202, 204-208 (28., 31. August, 1.-4. September), jeweils 1-2.  

Neue Zürcher Zeitung (E.N.). 1904. „Zweiter internationaler Kongress für allgemeine Religionsge-
schichte.“ (Kongressankündigung) Neue Zürcher Zeitung und schweizerisches Handels-
blatt 125, Nr. 225 (14. August 1904), 5.  

Neue Zürcher Zeitung. 1904. „Basel.“ (Telegrammberichte über den Kongress) Neue Zürcher Zei-
tung und Schweizerisches Handelsblatt 125, Nr. 241 (30. August 1904), Zweites Abend-
blatt, 2; Nr. 242 (31. August 1904), Zweites Abendblatt, 2; Nr. 243 (1. September 1904), 
Zweites Abendblatt, 2; Nr. 244, Zweites Abendblatt (2. September 1904), 2; Nr. 245 (3. 
September 1904), Morgenblatt, 3. 

Orelli, Conrad von. 1905. „Eröffnungsrede.“ In Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses 
für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: 
Helbing & Lichtenhahn, 51-56. 

Réville, Albert. 1905. „Grusswort als Vertreter der französischen Regierung.“ In Verhandlungen 
des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. August 
bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 61-63. 



 25 

Schéele, Knut H. von. 1898. „Helsningstal af presidenten.“ (Grussrede des Präsidenten) In Religi-
onsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En fullständig framställning af kongres-
sens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess president, bestyrelsen och samt-
lige talare, hg. von Samuel A. Fries, 17-24. 

Söderblom, Nathan. 1898. „Religionen och den sociala utvecklingen.“ (Die Religion und die soziale 
Entwicklung). In Religionsvetenskapliga Kongressen i Stockholm 1897: En fullständig 
framställning af kongressens uppkomst och förhandlingar jämte porträtt af dess presi-
dent, bestyrelsen och samtlige talare, hg. von Samuel A. Fries. Stockholm: Bohlin, 76-143. 

Söderblom, Nathan. 1905. „Grusswort als Vertreter der schwedischen Regierung.“ In Verhand-
lungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte in Basel, 30. 
August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn, 63-65. 

Verhandlungen. 1905. Verhandlungen des II. Internationalen Kongresses für Allgemeine Religions-
geschichte in Basel, 30. August bis 2. September 1904. Basel: Helbing & Lichtenhahn. 

Sekundärliteratur 

Atwood, David. 2025. „Weder ‘Kriegsmaschine’ noch Apologetik – der Beginn der Religionswis-
senschaft in Frankreich.” AЯGOS 4 (2), 116-151. 

Capps, Walter H. 1973. „Geo Widengren on Syncretism: On Parsing Uppsala Methodological 
Tendencies.“ Numen 20 (3), 163-185. 

Despland, Michel. 2001. „Les sciences que l’on pratique mais que l’on n‘enseigne pas.“ Archive 
des Sciences Sociales des Religions 46, 5-25. 

Essbach, Wolfgang. 2014. Religionssoziologie I: Glaubenskrieg und Revolution als Wiege neuer Re-
ligionen. Paderborn: Fink. 

Fuchs, Eckhart. 1996. „Wissenschaft, Kongreßbewegungen und Weltausstellungen: Zu den An-
fängen der Wissenschaftsinternationale vor dem Ersten Weltkrieg.“ Comparativ 6 (5/6), 
156-177. 

Gieryn, Thomas F. 1983. „Boundary-Work and the Demarcation of Science from Non-Science: 
Strains and Interests in Professional Ideologies of Scientists.“ American Sociological Re-
view 48 (6), 781-795. 

Gieryn, Thomas F. 1999. Cultural Boundaries of Science: Credibility on the Line. Chicago: Chicago 
University Press. 

Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. „Fälle von Religion.” AЯGOS 4 (2), 166-207.  

Henriet, Patrick. 2020. „La création de la chaire d’Histoire des religions au Collège de France 
(1880): les rapports de Jules Soury et d’un savant anonyme [Ernest Renan].“ Revue de 
Synthèse 141 (3-4), 189-238. 

Hermann, Adrian. 2025. „Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von Religion auf den 



 26 

Philippinen um 1900: eine Miszelle.” AЯGOS 4 (2), 208-234.  

Hjelde, Sigurd. 2010. „Die Geburt der Religionswissenschaften aus dem Geist der Protestanti-
schen Theologie.“ In Religion(en) deuten: Transformationen der Religionsforschung, hg. 
von Friedrich Wilhelm Graf / Friedemann Voigt. Berlin: De Gruyter, 9-28. 

Hölscher, Lucian. 2015. „Contradictory Concepts: An Essay on the Semantic Structure of Religious 
Discourses.“ Contributions to the History of Concepts 10 (1), 69-88.  

Johannsen, Dirk. 2013. „Erschriebene Religion: Die Vielfalt der Stimmen in den Religionserzählun-
gen des modernen Durchbruchs.“ In Alternative Voices: A Plurality Approach for Religious 
Studies. Essays in Honor of Ulrich Berner, hg. von Afe Adogame / Magnus Echtler / Oliver 
Freiberger. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 36-55. 

Johannsen, Dirk. 2021. „How blasphemy became an anachronism: Free thought and the media 
market in late nineteenth-century Scandinavia.“ In Blasphemies compared: Transgressive 
speech in a globalized world, hg. von Anne Stensvold. London: Routledge, 158-174. 

Johannsen, Dirk. 2023. „Die wilden Horden: Säkularisierungserzählungen und säkulare Identitä-
ten bei Georg Brandes und in der frühen Freidenkerbewegung.“ In Säkularisierung erzäh-
len: Entwürfe skandinavischer Literatur um 1900, hg. von Angelika Gröger / Joachim 
Schiedermair / Franziska Schlichtkrull. Freiburg: Rombach, 67-102. 

Kippenberg, Hans G. 1991. „Einleitung: Religionswissenschaft und Kulturkritik.“ In Religionswis-
senschaft und Kulturkritik, hg. von Hans G. Kippenberg / Brigitte Luchesi. Marburg: diago-
nal, 13-28. 

Kirsch, Anja. 2025. „Zwischen Katechismus und Parteidokument: Eine Genregeschichte von Reli-
gion und Politik im frühen 19. Jahrhundert.” AЯGOS 4 (2), 29-114. 

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2021. „Comparative Secularities: Tracing Social and Ep-
istemic Structures beyond the Modern West.“ Method & Theory in the Study of Religion 
33 (1), 43-72. 

Koselleck, Reinhart. 2010 [2003]. Die Begriffe der Geschichte und Geschichte der Begriffe. In Be-
griffsgeschichten: Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Spra-
che, hg. von Reinhart Koselleck, Frankfurt: Suhrkamp, 56-76. 

Krohn, Wolfgang / Edwin T. Layton / Peter Weingart Hg. 1978. The Dynamics of Science and Tech-
nology: Social Values, Technical Norms and Scientific Criteria in the Development of 
Knowledge. Dordrecht: D. Reidel. 

Lotman, Jurij M. 2010. Die Innenwelt des Denkens, übers. von Gabriele Leupold / Olga Radetzkaja. 
Berlin: Suhrkamp. 

Lotman, Juri M. 2013. The Unpredictable Workings of Culture, übers. von Brian J. Baer. Tallinn: 
TLU Press. 



 27 

Lannoy, Annelies. 2020. Alfred Loisy and the Making of History of Religions: A Study of the              
Development of Comparative Religion in the Early 20th Century. Berlin: De Gruyter. 

Metzger, Franziska. 2011. Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Bern: Haupt/UTB. 

Mohn, Jürgen. 2004. „Buchbesprechungen.“ Münchener Theologische Zeitschrift 55 (4), 378-380. 

Mohn, Jürgen. 2010. Religionswissenschaft: „Geschichte, Problematik und Profilbildung einer 
komparativen Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität Basel.“ Bulletin der Ver-
einigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden 36 (1), 18-28. 

Ragaz, Stefan. 2025. „Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der Grenze: eine essayistische 
Hommage an Jürgen Mohn.” AЯGOS 4 (2), 235-246. 

Raphael, Lutz. 1996.	„Die Verwissenschaftlichung des Sozialen als methodische und konzeptio-
nelle Herausforderung für eine Sozialgeschichte des 20. Jahrhunderts.“ Geschichte und 
Gesellschaft 22 (2), 165-193.  

Sadler, Judy. 1978. „Ideologies of ,Art’ and ,Science’ in Medicine: The Transition from Medical 
Care to the Application of Technique in the British Medical Profession.“ In The Dynamics 
of Science and Technology: Social Values, Technical Norms and Scientific Criteria in the 
Development of Knowledge, hg. von Wolfgang Krohn / Edwin T. Layton / Peter Weingart. 
Dordrecht: D. Reidel, 177-215. 

Schnädelbach, Herbert. 1983. Philosophie in Deutschland, 1831-1933. Frankfurt am Main:       
Suhrkamp. 

Sharpe, Eric J. 1975. Comparative Religion: A History. London: Duckworth. 

Stausberg, Michael. 2007. „The study of religion(s) in Western Europe (I): Prehistory and history 
until World War II.“ Religion 37 (4), 294-318. 

Stuckrad, Kocku von. 2014. The Scientification of Religion: An Historical Study of Discursive 
Change, 1800-2000. Boston: De Gruyter.  

Trein, Lorenz. 2025. „‚Unparteilichkeit ist nie die Sache religiöser Polemik gewesen‘: Wissen-
schaftlichkeit, Religion und ‚Islamfrage‘ im Kontext der Kolonialkongresse in Berlin 1905 
und 1910.“ AЯGOS 4 (2), 152-165. 

Weingart, Peter. 1978. „The Relation between Science and Technology – A Sociological Explana-
tion.“ In The Dynamics of Science and Technology: Social Values, Technical Norms and 
Scientific Criteria in the Development of Knowledge, hg. von Wolfgang Krohn / Edwin T. 
Layton / Peter Weingart. Dordrecht: D. Reidel, 251-286. 

Zolotukhin, Vsevolod V. 2024. „Die Geburt der Religionsgeschichte aus dem Geist des liberalen 
Protestantismus: Der Fall Frankreich.“ Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und 
Religionsphilosophie 66 (2), 116-138. 



 28 

Über die Autorinnen  
Prof. Dr. Anja Kirsch ist Professorin für Religionswissenschaft an der Technisch-Naturwissenschaftli-
chen Universität Norwegens (NTNU), Trondheim. Von 2008 bis 2020 war sie mit Unterbrechungen 
Assistentin und Oberassistentin in der Religionswissenschaft an der Universität Basel.  
E-Mail: anja.kirsch@ntnu.no  

Dr. Stephanie Gripentrog-Schedel ist Lektorin für Religionswissenschaft an der Christian-Albrechts-
Universität zu Kiel. Von 2006 bis 2011 war sie Assistentin für Religionswissenschaft an der Universität 
Basel.  
E-Mail: s.gripentrog@email.uni-kiel.de  

Danksagung 
Unser Dank gilt Oliver Krüger, Ricarda Stegmann und Alice Küng für ihre rasche, sorgfältige und um-
fassende Durchsicht und formale Korrektur aller Beiträge. Bei Andrea Rota möchten wir uns für das 
Design des Titelbildes dieser Ausgabe bedanken. 

Abstract in English 
This introduction outlines the AЯGOS special issue Genres of Scientification, which explores the entan-
glements of religion and science across diverse social, political, and institutional contexts. Using the 
Second International Congress for the History of Religions of 1904 in Basel as a case study, it illustrates 
how claims to scholarly authority were asserted, negotiated, and contested, and how these dynamics 
took shape within specific textual, medial, and social forms. These forms are conceptualized as „gen-
res of scientification”: social framing practices through which scientificity is performatively produced 
and modeled. Scientification is understood not as a linear progression but as a situated and often 
contentious process that interweaves epistemological, institutional, and socio-political perspectives. 
The issue thus investigates the cultural conditions and expressive forms of these processes and their 
significance for the emergence and self-positioning of the study of religion as an academic discipline. 

Angaben zur Finanzierung  
Anja Kirsch’s research is part of the research project NC-RoA: Religious and secular worldmaking: Nar-
rative cultures of utopian emigration and the formation of modern regimes of attention, funded by 
the Research Council of Norway 2023–2027, grant number 334603. 


