Zwischen Katechismus und Parteidokument:
Eine Genregeschichte von Religion und Politik im

Aﬂ G O S friithen 19. Jahrhundert

Perspectives in the Study of Religion . .
Perspectives en sciences des religions A ﬂj a K Irsc h
Perspektiven in der Religionswissenschaft

Prospettive in scienze della religione

Veroffentlicht am 01.12.2025

Zusammenfassung

In den 1830er und 1840er Jahren formierten sich europaweit Protestbewegungen, deren politische
Forderungen eng mit der Frage nach der gerechten zukinftigen Gesellschaft verknlpft waren.
Religionsgeschichtlich greifbar wurde dieser sozialutopische Diskurs in den Profildiskussionen der in
dem revolutiondren Klima entstehenden frihsozialistischen Bewegung/en. lhre Programm-
dokumente verhandelten sowohl die Grundlegung der zukUnftigen Gesellschaft als auch das Wesen
der neuen Bewegung. Gestritten wurde im Format des Katechismus. Dieser Artikel untersucht die
Kommunikationskreislaufe von Gber 40 Katechismen und Glaubensbekenntnissen aus Frankreich,
dem Vereinigten Konigreich, den Staaten des Deutschen Bundes sowie der Schweizerischen
Eidgenossenschaft in ihrem sozial- und kulturhistorischen Kontext. Mittels polizeilicher
Verhdrprotokolle, Kongressmitschriften und Rundschreiben, Korrespondenzen, personlicher Briefe
und Erinnerungen von Beteiligten wird nachgezeichnet, wie die Religionsfrage ins Zentrum der
frihsozialistischen Identitatsdebatte rickte. Im Zuge dieser Debatte begann sich die
Verhaltnisbestimmung von Christentum und Kommunismus als Verhaltnisbestimmung von Religion
und Politik zu konturieren, ohne dass dabei scharfe Grenzen gezogen wurden. Die Analyse zeigt auf,
wie Alltagsunterscheidungen, wahrgenommene Uneindeutigkeiten des katechetischen Formats
sowie ein aufkommender Genrezweifel die moderne Differenzierung von Religion und Politik
prafigurierten. AnschlieRend an religionswissenschaftliche Forschungen zu Sdkularitdt wird hier ein
Zugang zu vorbegrifflich bleibenden Differenzierungen entwickelt, der die epistemologischen
Voraussetzungen expliziter Grenzziehungspraktiken untersucht.

Korrespondierende Autorin: Anja Kirsch, Norges teknisk-naturvitenskapelige universitet (NTNU).

Um diesen Artikel zu zitieren: Kirsch, Anja. 2025. ,Zwischen Katechismus und Parteidokument: Eine
Genregeschichte von Religion und Politik im frihen 19. Jahrhundert.” A9GOS 4 (2), Sonderheft Genres der
Verwissenschaftlichung, 29-114. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8895.

Lizenz durch ASIGOS und die Autorin. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org.




Inhaltsiibersicht

1. Einleitung

Verunsicherungen im epistemologischen Geftige und Verdachtsfille von Religion: zur
Methodik

Leseorientierung
2. Vorgeschichte: Der Katechismus wird zum Genre des politischen Diskurses

3. Eine Reformbewegung internationalisiert sich im katechetischen Format

Kommunikationskreisldufe franzosischer Katechismen: Ubersetzungskulturen von Religion
im politischen Radikalenmilieu

Ein Blick auf England: Der Katechismus als Medium der Religionskritik - die
Aufklarungskampagne des Sozialreformers und Religionskritikers Robert Owen

Funktionswandel: Vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument

4. Friithsozialistische Identititsdebatten im Medium des Katechismus

Programmdiskussionen friihsozialistischer Geheimbiinde: Zwischen biblischer Sprache
und 6konomischer Gesellschaftsanalyse

Die Debatte um eine Programmschrift im Bund der Gerechtigkeit

Die Religion , bentitzen, um die Menschheit zu befreien”: Wilhelm Weitlings Grundlegung
des Kommunismus

Der Katechismus wird ,, kommunistisch”

Richtungsdiskussionen in Rundschreiben und auf Kongressen: Der Bund der Kommunisten
definiert sein Verhéltnis zur ,religiosen Partei”

Intrigen, Friedrich Engels” Unbehagen und die Umbenennung von Glaubensbekenntnis in
Manifest

Realpolitische Umbrtiche: Vom Manifest zum Forderungskatalog
5. Konklusion: Spuren einer Doménenbildung

Ergebnissicherung: Vom Katechismus zum Aktionsprogramm - zur Rekonstruktion eines
punktuellen Genrewechsels

Fazit: Unterscheidungsgeschichte als Spurensuche - Momente des Uneindeutigen

30



1. Einleitung!

Parteien bilden politische Organisationsformen, deren Mitglieder ihre Ziele und Anliegen
programmatisch formulieren und in einer bestimmten Form kommunizieren. Dies ist das
Ergebnis eines Unterscheidungsprozesses, in dessen Verlauf Politik zu einer eigenen Doméne von
Gesellschaft wurde, die es von anderen Doméanen — allen voran von Religion — strikt zu
differenzieren galt. Der Differenzierungsprozess war erfolgreich: Gegenwartige Parteien
veroffentlichen ihre Programmatiken unter dem Titel Parteiprogramm und nicht etwa als
,,Glaubensbekenntnis” und im katechetischen Format, wie es im 19. Jahrhundert Ublich war.

Mit den revolutiondren Aufstanden der 1820er und 1830er Jahre formierte sich europaweit eine
Protestbewegung, deren Protagonisten unter Ruckgriff auf republikanische Traditionen zunadchst
Grundrechte, politische Partizipation sowie Presse- und Meinungsfreiheit forderten. lhre
Forderungen waren eng mit sozialutopischen Entwdirfen einer idealen Gesellschaft verbunden
und standen in direktem Verhaltnis zur Religionsfrage. Zum einen verhandelten die
Sozialrevolutionare die (positive und negative) Religionsfreiheit. Darliber hinaus, und dies
unterschied die Debatte vom Aufklarungsdiskurs des 18. Jahrhunderts, entwickelten sich die
Diskussionen um die ideale Gesellschaft im Kern zu einer Auseinandersetzung dariiber, welche
Rolle Christentum, Religionen und auch Religion in und fur die Etablierung dieser Gesellschaft
spielen sollte. Das Wesen der neuen Gesellschaft wurde maligeblich Uber deren Verhaltnis zu
Religion konturiert (Strube 2019: 23, 33-34). Konkretisierungen erfuhren diese Debatten in den
Programmdiskussionen, die innerhalb der entstehenden wund sich organisierenden
frihsozialistischen Bewegung um ein geeignetes Grundlagendokument gefiihrt wurden. Sie
adaptierten das Format des Katechismus.

Der Katechismus war seit dem 18. Jahrhundert als Instrument der politischen Bildung und
Erziehung etabliert und zwar auch dort, wo es um die Vermittlung von genuin religionskritischen
Inhalten ging. Daran anderte sich im 19. Jahrhundert zunachst wenig. In den 1830er Jahren
entstanden in Frankreich zahlreiche republikanische Forderungskataloge im Katechismusformat,
die durch rege Ubersetzungstatigkeit verbreitet wurden und die politischen Grundsatzdiskus-
sionen in revolutiondren Geheimgesellschaften beeinflussten. Diese Gesellschaften knlpften an
geheimblndlerische Organisationsformen des spaten 18. Jahrhunderts an und gingen aus einer
Flichtlingsbewegung hervor, die im Verlauf der Juli-Revolution von 1830 einsetzte, als vor allem
protestierende und aufstandische Handwerker auf Grund politischer Repressalien Exil in Paris
oder in der Schweiz suchten. Die Gefliichteten formulierten ihre radikalen sozialen und religidsen
Ideen in ,Glaubensbekenntnissen oder ,Katechismen®”, die heimlich gedruckt und als
Schmuggelware grenziberschreitend verbreitet wurden. Diese Schriften, die imaginierte
Alternativen von Gesellschaft sowie kirchen-, christentums- und mitunter religionskritische Ideen
zum Thema hatten, waren so selbstverstandlich im Frage-Antwort-Schema gehalten und als

1 Dieser Artikel greift friihere Uberlegungen zur Geschichte und Entwicklung sozialistischer Katechismen auf

(Kirsch 2018). Fragestellung, Quellenbestand sowie historische und diskursive Zusammenhange wurden fir
diesen Beitrag wesentlich erweitert, der konzeptuelle und theoretische Rahmen ist neu definiert.

31



,Katechismus” betitelt, dass das heute als Manifest der kommunistischen Partei bekannte
Programmdokument um ein Haar Kommunistisches Glaubensbekenntnis geheilRen hatte.
Allerdings war ,Manifest” kaum weniger religits konnotiert.

Dies mag eine enge Verbindung von religidser und sozialer Frage dokumentieren, auf die in der
klassischen Forschung zur Arbeiterbewegung vielfach hingewiesen worden ist (Grandjonc
1975b), und deren Deutung sich grob zwischen zwei Polen bewegt: Das Etikett Katechismus
sowie die Frage-Antwort-Form sind Ausdruck eines religiosen BedUrfnisses der Rezipientenschaft
(Schieder 1963), womit dem politischen Katechismus ein religioser Gehalt eingeschrieben ist, der
den Texten unterlegt bleibt. Folgt man dieser Einschatzung, bliebe der Friihsozialismus zumindest
seiner grundlegenden Struktur nach der Bekenntnisreligion verhaftet. Die Gegenthese dazu
bildet die Annahme von der pragmatischen Adaption einer beliebten und bis anhin erfolgreichen
Form (Tenfelde 2008); sie folgt dem Verweltlichungsnarrativ, das in der metaphorischen
Verwendung eines ehemals religidsen Begriffs einen zentralen Schritt zur Sakularisierung sieht
(Holscher 1989: 196-198; Welskopp 2000: 581-584). In ihrer Ausschliefilichkeit sind beide
Positionen als Ausgangspunkt fur diese Untersuchung ungeeignet, denn sie erscheinen
gleichermallen plausibel. Das katechetische Format mag Ausdruck der unter Sender- und
Empfangerschaft verbreiteten religiosen Uberzeugungen gewesen sein, insofern ein
ausgepragter ,Bibelglaube” in Handwerkerkreisen tief verwurzelt war (Schraepler 1972: 61). Es
ist richtig, dass Handwerker und Arbeiterschaft sich regelmaRig biblischer Sprache und christlich-
liturgischer Formen bedienten (Tenfelde 2008: 327-328). Allerdings wurde deren
Gesellschaftskritik mit dem religiosen Argument pariert, die kritisierte Ordnung sei natdrlich und
Gott gewollt, so dass den in Geheimbiinden organisierten Sozialrevolutionaren moglicherweise
,keine andere Moglichkeit [blieb], als ihre Kritik durch Beispiele aus der nattrlichen oder der
gottlichen Geschichte zu begriinden und zu belegen” (Grandjonc 1975b: 90). Zweifellos war die
religidse Sprache die Sprache des Diskurses. Die Frage, ob es sich bei ihrer Verwendung um eine
Aneignung bekannter asthetischer (Diskurs-)Formen oder um den Ausdruck einer religidsen
Pragung und Uberzeugung handelte, bleibt jedoch Gegenstand der Interpretation und ist damit
kaum grundsatzlich entscheidbar (Moritz 1981: 175).

An dieser Pramisse setzt der vorliegende Artikel an. Im Vordergrund steht keine Klassifizierung
sozialrevolutiondrer Programmschriften als religiés oder sdkular. Die Verwendung dieser
Unterscheidung ist nicht allein anachronistisch, insofern sie das Ergebnis eines sich Gber das 19.
Jahrhundert erstreckenden Aushandlungsprozesses vorwegnimmt. Vor allem |auft sie Gefahr,
Debatten in Bindrstrukturen zu konzeptualisieren und damit eine Vereindeutigung zu
implementieren, die der historischen Komplexitdt oftmals kaum entspricht und die dann
epistemologisch problematisch wird, wenn sie ihre Konstruiertheit als akademisches
Wahrnehmungs- und Interpretationsparadigma zu reflektieren vergisst (Seiwert 2023: 200).
Anstelle von Klassifikationen geht es hier um die Frage, in welchem Kontext die Verwendung
eines Genres, das spdtestens seit dem 18. Jahrhundert die Vermittlungsstrategien von zunachst
aufklarerischen, dann republikanischen und schliellich friihsozialistischen Ideen gepragt hatte,
plotzlich infrage steht und was dieser Genrezweifel Uber Veranderungen im epistemologischen

32



Geflige aussagt. Mit dieser Perspektive mogen zugleich Impulse fur die
geschichtswissenschaftliche  Forschung verbunden sein, die die Entstehung der
frhproletarischen  Kultur und der Geheimbinde im Speziellen bislang zumeist
institutionengeschichtlich, nicht jedoch in ihren religionsgeschichtlichen Verflechtungen
untersucht hat.

Verunsicherungen im epistemologischen Gefiige und Verdachtsfille von Religion:
zur Methodik

Kategoriale Unterscheidungen in grenzziehender Absicht werden in der Religionswissenschaft
und ihren Bezugsdisziplinen vielfach im Hinblick auf die moderne Religionsbegriffsgeschichte
sowie die religids/sakular-Differenzierung untersucht (Hermann 2015; Fitzgerald 2007; Asad
1993, 2003). Die binare Struktur dieser Unterscheidung — stets bleibe die Kategorie des Sakularen
auf ein GegenUlber (das Religitse) angewiesen und umgekehrt (Asad 2003: 23, 25, 200) —, ihre
historische Spezifik und Dynamik sowie ihr Konstruktionscharakter (Fitzgerald 2007: 97-100) sind
dabei besonders herausgestellt worden. Seit einigen Jahren steht der Religionswissenschaft
zudem ein alternativ entwickeltes, heuristisches Konzept von Sékularitdt zur Verfiigung, mit dem
spezifische Grenzziehungspraktiken fachbegrifflich gefasst werden, ohne auf Vokabular aus
explizit religivsen Kontexten, etwa theologisch-dogmatische Unterscheidungen in
Orthodoxie/Haresie oder falsche/wahre Religion, zurlickzugreifen.

In der Religionssoziologie erarbeitet, bezeichnet dieses Konzept von Sakularitdt einen Modus des
Unterscheidens, ausdricklich nicht ,,das Sakulare” als das Gegenteil von Religion (Kasselstrand
2023: 29-30) oder den Zustand oder Status des Sakular-Seins (Zuckerman/Galen/Pasquale 2016:
23). In Abgrenzung zu Sakularisierung als geschichtsteleologischer Rahmung und Sakularismus als
politischem Programmbegriff definieren Monika Wohlrab-Sahr und Marian Burchardt Sakularitat
als die ,institutionell und kulturell-symbolisch verankerten Formen und Arrangements der
Unterscheidung zwischen Religion und anderen gesellschaftlichen Bereichen”, welche dadurch
als ,nicht-religiés markiert werden” (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 62, 67). Sakularitat als
dynamische Unterscheidungspraxis verweist stets auf ein jeweils spezifisches gesellschaftliches
,Bezugsproblem” (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 70), ist insofern mehrfach und an
verschiedenen Ebenen von Gesellschaft beobachtbar (exemplifizierend: Wohlrab-
Sahr/Burchardt 2012) sowie keineswegs auf die europadische Moderne beschrankt
(Burchardt/Wohlrab-Sahr 2013). Die systematische Perspektive auf die kulturelle Vielfalt sowie
die Gleichzeitigkeit und Dynamik verschiedener Unterscheidungspraktiken auch innerhalb ein
und derselben Gesellschaft, der Ansatz von multiple secularities, macht das Konzept fir die
transepochal und global orientierte, potenziell vergleichend arbeitende Religionswissenschaft
besonders leistungsfahig  (Kleine/Wohlrab-Sahr 2016). Der Ansatz erlaubt einen
,kulturtbergreifenden Vergleich von epistemischen und sozialen Strukturen” (Kleine/Wohlrab-
Sahr 2021: 48), fragt also danach, welche Bedingungen erfillt sein missen, damit etwas als
Religion (oder eben nicht als Religion) identifiziert und klassifiziert wird (Wohlrab-Sahr/Burchardt

33



2011: 67, konkretisiert: Kleine/Wohlrab-Sahr 2021: 57). In dieser Konkretisierung bezeichnet
Sakularitat eine auf Religion bezogen bleibende ,Spezial-Taxonomie” (Deeg et al. 2023: 10).2 Die
ihr zugrunde liegende heuristische Rahmendifferenzierung in religids/nicht-religios ist dabei
keineswegs gleichzusetzen mit der historisch spezifischen Unterscheidung in religits/sdkular,
sondern ist als komparatives Konzept anwendbar auf historisch, regional und kulturell
verschiedene Kontexte (Deeg et al. Hg. 2023).3

Die vorliegende Untersuchung schlieRt an den Diskussionsrahmen sowie die mit diesem
Sakularitatskonzept verbundenen theoretischen Uberlegungen an, ist aber auf einige
Modifizierungen angewiesen. Grundsatzlich tangiert die Analyse die Entwicklung autonomer
gesellschaftlicher Bereiche, also die Frage nach sozialer Differenzierung, die Wohlrab-Sahr und
Burchardt als eine Form von Sakularitat neben anderen identifizieren (Wohlrab-Sahr/Burchardt
2011:69-70; 2012: 902-904).* Das Problem autonomer gesellschaftlicher Funktionsbereiche wird
gewohnlich unter dem Schlagwort Sakularismus (secularism) diskutiert, welches in allgemeiner
Form eine , Trennungsideologie” (,,ideology of separation”, Wohlrab-Sahr/Burchardt 2012: 881),
das Prinzip der strikten Unterscheidung von Religion und (National-)Staat, bezeichnet. Als
ideologische oder philosophische Position verstanden, bildet dieser politische Sakularismus
allerdings das Resultat eines Positionierungsprozesses innerhalb der Debatte um das Verhaltnis
von Religion und Offentlichkeit. Auch der sich im engen Sinn auf den britischen Sakularismus
beziehende, historische Sakularismusbegriff markiert als Namensgebung einer neuen Bewegung
(Secularism) ein Ergebnis — auch wenn die Richtungsdiskussionen weitergingen (Rectenwald
2016: 71-106).

Die Konnotation als Ergebnisbegriff macht Sakularismus als Leitkonzept fiir die vorliegende
Untersuchung, die ihren Fokus auf die Voraussetzungen fiir Positionierung und terminologische
Festschreibung richtet, ungeeignet. Damit ist nicht gesagt, dass sich Verdnderungen im
epistemologischen Geflige und Trennungsideologie sowie neue Begriffsbildung nicht
wechselseitig bedingen und somit als parallel verlaufende Prozesse verstanden werden mussen.
Hier geht es jedoch nicht darum, den Ursprung der Religion/Politik-Unterscheidung aufzuspiren

2 Religids/nicht-religids ist dabei weder die einzig mégliche Bindrunterscheidung, noch ist sie fir alle

Abgrenzungskontexte maRgebend (Kleine/Wohlrab-Sahr 2021: 57). |hr kommt auch keine besondere
Relevanz im Verhaltnis zu anderen Binarunterscheidungen zu. In administrativen Prozessen des
gegenwartigen Nationalstaats etwa spielt religios/nicht-religits allenfalls eine untergeordnete Rolle. Das
relevante bindre Unterscheidungspaar lautet hier Staatsbirger/in — Nicht-Staatsburger/in.

Die dem Konzept Sakularitdt unterliegende Unterscheidungsachse religios/nicht-religios ist nicht
unproblematisch. Es bleibt zu diskutieren, ob und inwiefern dieser Achse, obgleich ein heuristisches
Instrument, eine religidse Unterscheidungslogik unterlegt ist, die eher der Besonderung des Religitsen dient
als der inhaltlichen Qualifizierung ihres ,,Anderen”.

Insgesamt werden vier Typen von Sakularitat identifiziert, die sich auf vier Bezugsprobleme beziehen und
damit notwendig in einem Spannungsverhaltnis zueinander stehen: Erstens die Starkung von
Individualfreiheit und Individualrechten (Bezugspunkt Individuum); zweitens die Handhabung religioser
Pluralitat (Bezugspunkt Gruppen); drittens die Forderung gesellschaftlicher/nationaler Integration
(Bezugspunkt Gesellschaft/Nation); viertens die Bekraftigung des Autonomieprimats gesellschaftlicher
Domanen (Bezugspunkt Funktionsbereiche) (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 69-71).

34



oder diese Unterscheidung in ihrer vermeintlichen Chronologie nachzuzeichnen. Diese Art der
linearen Geschichtsschreibung wird mit dem genealogisch informierten Konzept von
Sakularitat/en als dynamische Unterscheidungsprozesse ohnehin unterlaufen. Vielmehr soll in
erganzender Perspektive zu bereits geleisteten, haufig begriffsgeschichtlich orientierten
Forschungen der Blick auf die Bedingungskontexte und -momente gelenkt werden, die den sich
terminologisch niederschlagenden Unterscheidungen vorausgehen. Im Vordergrund stehen die

Formierungsdynamiken von Grenzziehungsprozessen, weniger die Grenzziehungen selbst.

Mit dem systematischen Fokus auf das, was vor einer expliziten Unterscheidung liegt, sind
methodisch noch andere Herausforderungen verbunden als jene, die sich fiir die vergleichende
Erforschung von Begriffs- und Bedeutungsnetzwerken ergeben (Kleine 2023: 238-239). Im
Gegensatz zu dieser Art von zwar mit dem Problem der kulturellen Ubersetzung konfrontierten,
aber begrifflich oder taxonomisch immerhin greifbaren Grenzziehungen, schldgt sich die
Formierung epistemischer Strukturen nicht notwendigerweise oder nicht zuverldssig auf der
Begriffsebene nieder. Vielmehr steht zu vermuten, dass sie mit konzeptuellen Suchbewegungen
und Verunsicherungen im Wahrnehmungsgefiige zusammenhangt, die es in ihrem eigenen
Recht zu untersuchen gilt.

Ich gehe davon aus, dass Grenzziehungen und Praktiken des Unterscheidungen-Machens
wesentlich mit der Erfahrung oder dem Eindruck von Uneindeutigkeit korrespondieren, etwa
dort, wo Akteure mit Versprachlichung und Benennung Mihe haben, wo sich konkurrierende
Deutungen abzeichnen oder auch, wo die Verwendung vormals verbreiteter Bezeichnungen,
Inhalte, Ausdriicke oder Formen Unbehagen oder Irritationen ausldsen. Erfahrungen von
Uneindeutigkeit sind individuell und momenthaft; sie markieren den Bruch einer Erwartung und
die daraus resultierende, empfundene Diskrepanz zu etwas: dem eigenen
Wahrnehmungsschema, das gestort wird. Diese Stérungen verweisen auf Veranderungen
innerhalb  eines epistemologischen  Gefliges, bleiben als Alltags- oder intuitive
Verunsicherungsmomente jedoch zumeist implizit, insofern sie nicht oder kaum als
Unterscheidung thematisiert werden und so nicht auf den ersten Blick als Grenzziehungs-
praktiken identifizierbar sind.

Die Vagheit dieser Formulierungen verweist auf die Flichtigkeit des Phdnomens und das damit
korrespondierende methodische Problem, Verdnderungen, die sich noch nicht in
Begrifflichkeiten niederschlagen und auf der Quellenebene nicht oder nicht durchgdngig
terminologisch nachweisbar sind, sprachlich handhabbar zu machen. Es ist Ausdruck und Teil
dessen, was Wolfgang ERbach in anderen Zusammenhingen als ,Ubergangsproblem”
bezeichnet hat: die Schwierigkeit, einen ,Zustand des Ubergangs” in seinem eigenen Recht zu
beschreiben und nicht dadurch zu bestimmen, dass etwas nicht mehr oder noch nicht ist (ERbach
1988: 164). Ahnliche Uberlegungen finden sich bereits in den Grundlegungen zur Begriffs-
geschichte. Unter dem Hinweis, dass treffende Begriffe ,,sogar fehlen” mogen, ,tastend gesucht”
werden oder ,,nicht mehr stimmen®, hatte Reinhart Koselleck die Begriffsliicke und damit das,
was in gewisser Hinsicht vor der Begriffsgeschichte liegt, konzeptuell zu inkludieren versucht.

35



Denn es sei gerade die ,Unzuldnglichkeit bestimmter Begriffe flr bestimmte Ereignisse oder
Zustdnde”, die ,sich sprachlich bemerkbar” mache (Koselleck 1972a: XXIll). Die Rhetorik der
Unvollkommenbheit bleibt diesen Uberlegungen allerdings unterlegt: , Mangelnde Treffsicherheit,
das Verblassen von Worten oder deren Aufladung erschlieen einen Erwartungshorizont fir
sprachliche Pragungen, der endlich erfillt wird: ein neuer Begriff ist da.” (Koselleck 1972a: XXVI)
Mit dem Fokus auf das (terminologische) Resultat riickt das Erkenntnispotenzial, ,daR in diesem
>nicht mehr< und >noch nicht< gerade der auch soziologisch [es ldsst sich erganzen:
begriffsgeschichtlich, epistemologisch oder religionswissenschaftlich] relevante Eigenwert des
[Ubergangs-]Phianomens liegt” (ERbach 1988: 164) wieder in den Hintergrund. Mit ihm verbleibt
die Ausarbeitung eines begriffsgeschichtlichen Zugangs zum Vor- oder ,Unbegrifflichen”
(Ifversen/Kglvraa 2023: 4),> mit dem anstelle von Festschreibungen auf Uneindeutigkeit und
Zweifel fokussiert wird, denn: , Die Mehrdeutigkeit und Ambivalenz, die sich im Raum, den der
Ubergang darstellt, auftut, ist ebenso entscheidend wie der Anfang [,mangelnde Treffsicherheit”,
AK] und das Ende [,,ein neuer Begriff ist da“, AK] des Ubergangsprozesses” (ERbach 1988: 164).
Der Ubergang bildet einen Méglichkeitsraum, in dem sich (iber konzeptuelle Verunsicherungen
sowie dynamische, haufig implizit bleibende, Unterscheidungen Begriffs- und
Bedeutungshorizonte ankiindigen und abzeichnen. Die Untersuchung dieses Raumes ist fir die
Frage, wie sich gesellschaftliche Ordnungsvorstellungen herausbilden, mindestens ebenso
aufschlussreich, wie es Klassifizierungen, Klassifikationsnetzwerke und Taxonomien sind.

Leseorientierung

Diese Analyse liefert einen genrebezogenen Zugang zur europaischen Doméanenbildungs-
geschichte von Religion und Politik im frihen 19. Jahrhundert. Im Zentrum steht dabei nicht
primar der — ohnedies reversible — Ubergang von einem Genre zum anderen: vom Katechismus
zum Parteiprogramm. Vielmehr soll hier der Ubergangsraum von der formalen Gewissheit zur
Ungewissheit, als das katechetische Format ambivalent zu werden beginnt, beleuchtet werden.
Die Detailfiille der Analysekapitel lasst die Vielschichtigkeit dieses spezifischen Ubergangsraumes
erahnen; deshalb hier einige orientierende Bemerkungen zur Debattenkonstellation und zum
Quellenmaterial:

Die europaischen revolutionaren Bewegungen des friihen 19. Jahrhunderts waren vielfaltig. Sie
verliefen quer zu sozialen Gruppierungen, Ideen und Forderungen wurden Uber verschiedene
Jahrzehnte und Uber regionale und sprachliche Grenzen hinweg in Form von Programmschriften
entwickelt und diskutiert. Diese Programmschriften der zukinftigen Gesellschaft teilten sich das

> laut Ifversen und Kglvraa hat diese Ausarbeitung erst begonnen. Sie verweisen auf Margrit Pernaus
emotionshistorischen Ansatz zur Begriffsgeschichte; sie selbst arbeiten auf der Basis von Kosellecks eigenen
theoretischen Uberlegungen an der Konzeptualisierung des Gegenteils, der ,Unbegrifflichkeit” (the
ungraspable). Der Schwerpunkt liegt dabei auf dem radikalen Gegenteil, etwa dem sinnlosen und absurden
Ereignis (Stalingrad), der Krise und dem asymmetrischen Gegenbegriff als Versuch, das Un(be)greifbare
begrifflich verfigbar zu machen. Ihr Konzept einer ,,Begriffsgeschichte an den [begrifflichen] Grenzen”
(Ifversen/Kglvraa 2023: 23) verweist auf die Bedeutung konzeptueller Briiche, Begriffsgrenzen und
Begriffsunsicherheiten, wird konzeptuell aber nicht weiter vertieft.

36



Kommunikations- und Erorterungsmedium Katechismus, unabhingig davon, ob es um die
Verbreitung von Reformideen oder um den revolutiondren Umsturz ging. Sozialreform,
Republikanismus, Sozialismus und Kommunismus wurden gleichermafen im katechetischen
Genre theoretisch erdrtert und sozial wirksam. Das Spektrum der inhaltlichen und formalen
Bezugnahmen auf das katechetische Format variierte allerdings. Grundsatzlich reichte es von der
Verwendung des Etiketts Uber stark formalisierte Darstellungsformen im oft nummerierten
Frage-Antwort-Schema bis hin zur Ubernahme der eréffnenden Bekenntnisfrage (,Glaubst
du...?”). Zugleich erschienen ,Katechismen” oder ,Glaubensbekenntnisse”, die weiter keine
Adaptionen an das Format aufwiesen. Schlieflich entstanden im Rahmen der
Programmdiskussionen Texte, die weder inhaltlich noch formal auf den Katechismus Bezug
nahmen.

Fir ein besseres Verstandnis dieser Variationen missen zunichst Ubersetzungskontexte
bericksichtigt werden, in denen Nuancen anders gesetzt werden konnten. Zudem mochte ein
und derselbe Autor in seinen Programmentwirfen der gerechten Gesellschaft einmal das
katechetische Format sowie reichlich Bibelzitate, Christentums- und Religionsverweise
verwenden, welche ein anderes Mal vollstandig fehlten. Die individuellen Beweggriinde der
Autoren lassen sich bisweilen Gber die Rekonstruktion spezifischer Debattenkontexte, sofern sie
in ergdanzendem Quellenmaterial wie Autorennotizen, Mitschriften, Sitzungs- oder
Verhorprotokollen, Kommentaren oder personlichen Briefen Niederschlag finden,
rekonstruieren. Oftmals bleiben sie aber im Dunkeln, so dass sich eine Differenzierung in
religioser/sakularer Autor oder Text auch in einem heuristischen Sinn weder fir die Klassifizierung
noch fir die Auswahl des Materials eignet. Ebenso wenig geeignet ist eine Beschrankung der
Quellen anhand von Einzelkriterien (etwa der Verwendung des Etiketts Glaubensbekenntnis)
oder entlang enger Genregrenzen. Grundsatzlich standen die Programmschriften in der Tradition
des 18. Jahrhunderts, in dessen Verlauf das Genre bereits stark fluktuierte. Darlber hinaus lauft
ein enges Verstandnis von Genre als Textgattung Gefahr, die Dimension der Debatte zu
verkennen. Im Verstandnis der Akteure behandelten die Programmdokumente nichts Geringeres
als die Frage nach der Zukunft der Menschheit, womit das Format keine stilistische Praferenz in
der Wahl zur Verfligung stehender Texttypen repradsentierte, sondern, als Erérterungsmedium
der neuen Gesellschaft, eine ,Form des sozialen Handelns” (Gripentrog-Schedel 2025: 171).

Aus diesem Verstandnis von Genre als aktiver Ausdrucksform und dynamischer kultureller Praxis
ergeben sich grundlegende Pramissen fir die Darstellung der historischen Fallstudie und den
historiographischen  Zugang.  Grundsatzlich waren die Katechismen weder das
,uUnterschichtenformat”, in dem eine intellektuelle Elite ihre philosophischen Systeme oder
theoretischen Grundlegungen in simplifizierter Form an Bauern, Handwerker und Tageléhner
kommunizierte, noch das statische Belehrungsprodukt in einem eindimensionalen
Vermittlungsakt zwischen aktivem Sender und passivem Rezipienten. Die Debatte wurde nicht
nur von Berufsintellektuellen, sondern maRgeblich von Autodidakten aus dem Handwerkermilieu
gefihrt und getragen. Europdisch wurde sie im Format des Katechismus. In dieser

37



transnationalen und schichtentbergreifenden Auseinandersetzung waren die Katechismen
sowohl Anleitung zur praktischen Verbesserung individueller Lebensverhaltnisse als auch
universelles Medium zur Erorterung der Grundlagen dieser Verhaltnisse: der idealen,
zukUnftigen, gerechten Gesellschaft. Diese Gesellschaft wurde im Format des Katechismus
gleichermalRen beschrieben und vergewissert sowie entworfen und projiziert. Die Katechismen
als Formen sozialen Handelns zu begreifen, bedeutet (1) ihre deskriptive und prdskriptive
Funktion analytisch zu bericksichtigen; (2) das Format als dynamischen Konkurrenzrahmen zu
verstehen, in dem verschiedene Modelle der idealen Gesellschaft vergleichend abgewogen und
begrifflich voneinander abgegrenzt wurden; und (3) sich historiographisch fir eine sozial- und
kulturgeschichtliche Perspektive zu entscheiden, die den Ursprungsimpuls von Grenzziehungen,
Domaénenbildungsprozessen und Veranderungen in epistemologischen Gefligen in sozialen
Diskursen verortet. Unterscheidungsbegriffe werden damit eher als Antworten auf praktische,
lebenswelt- und alltagsorientierte Fragen konkreter Akteure, denn als Ausdruck abstrakter oder
(rein) theoretischer Diskussionen perspektiviert.

Dieses breite Genreverstandnis, mit dem soziale Dynamiken in den Mittelpunkt riicken, entbindet
die begriffsgeschichtlich informierte Analyse zugleich von der Last und Verlockung, nach
vermeintlichen Erst- oder Letztverwendungen eines Begriffs oder Formats zu suchen. Als
Strategie, um Komplexitdt handhabbar zu machen, mag die Figur des Anfangs-, End- oder
Wendepunkts nitzlich erscheinen. Sie bleibt im Kern aber ahistorisch, entweder weil es immer
irgendwo eine Quelle gibt, die ihr Veto einreicht, oder weil Geschichtsschreibung nach einiger
Zeit selbst Teil von Geschichte wird. Das fir den vorliegenden Zusammenhang prominenteste
Beispiel liefert das Manifest der kommunistischen Partei. In der hier rekonstruierten Programm-
und Identitatsdebatte markierte es keine Wende, weder in terminologischer noch in diskursiver
Hinsicht. Dennoch wurde es spater als die sakulare Grundlegung einer sakularen Bewegung, als
Endpunkt in der Verwissenschaftlichung des Sozialismus, rezipiert, was der historischen Situation
zwar keineswegs entsprach, wohl aber der politischen Konstellation konkurrierender Systeme
und Geschichtsdeutungen des 20. Jahrhunderts. Anfangs-, End- oder Wendepunkte existieren
nicht, sie werden gemacht. Die vorliegende Untersuchung versucht dies historiographisch
umzusetzen, indem sie Grenzziehungen nicht als Ereignisse, sondern als soziale Prozesse
versteht, auf deren Gleichzeitigkeiten und vermeintliche Widersprichlichkeiten hier in einem nur
kurzen Zeitraum (1834-1848), dafiir aber intensiv, fokussiert wird:

Abschnitt 2 dieses Beitrags liefert genregeschichtliche Grundlagen. Skizziert wird, wie sich der
Katechismus im 18. Jahrhundert neben seiner Bedeutung als allgemeiner Gebrauchstext fur
verschiedene Zwecke zum Genre des politischen Diskurses entwickelt, das fir die Formulierung
und Verbreitung aufklarerischer und antiaufkldrerischer, revolutionérer und antirevolutionérer,
religioser und religionskritischer Ideen sowie zur Vermittiung nationaler Identitdt verwendet
wird. War der Katechismus hier bereits international und fir verschiedene ,,politische” Anliegen
gebrauchlich, wird er im 19. Jahrhundert zum europaischen Format einer anti-monarchistischen
republikanischen Reformbewegung.

38



Abschnitt 3 stellt diese Entwicklung in den sozialgeschichtlichen und debattentheoretischen
Kontext der 1830er Jahre, mit dem Anliegen, die religionstheoretische Bedeutung dieses
Jahrzehnts, das oftmals hinter den 1840er Jahren zurlicksteht, hervorzuheben. Mit Frankreich
und England wird zunachst das Spektrum der Verwendung des Katechismus exemplifiziert und in
seinen Ubersetzungskulturen in Bezug auf Religion reflektiert. Mit dem Funktionswandel des
Katechismus vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument, in dem entstehende
und sich organisierende, friihsozialistische Gruppierungen ihre Anliegen erdrtern, vergewissern
und kommunizieren, beginnt ein neues Kapitel in der Genregeschichte der Doméanenbildung.

Abschnitt 4 fokussiert intensiv auf friihsozialistische Netzwerke zwischen 1834 bis 1848, die in
ihren sozial-, kultur- und religionsgeschichtlichen Verflechtungen analysiert werden. Im Zentrum
stehen die Kommunikationskreisldufe von Programmschriften einer sich schichtentbergreifend
zwischen Deutschland, Frankreich, England und der Schweiz geheim organisierenden
revolutiondren Bewegung, aus der der europdische Kommunismus hervorgeht. Mit
zunehmenden Institutionalisierungsbestrebungen kreist die Debatte um Abgrenzungsfragen und
Unterscheidungen von Sozialismus und Kommunismus, die Uber die Verhaltnisbestimmung zu
Christentum und Religion in rasch aufeinander folgenden Programmschriften entworfen und
verworfen werden. Der Ausgang der lIdentitdtsdebatte bleibt offen, insofern die sich
Uberschlagenden revolutiondren Ereignisse von 1848 Beschlussprogramme obsolet machen.
Allerdings war an einer Stelle ein Zweifel an der Angemessenheit des katechetischen Formats
aufgeschienen, das plétzlich als uneindeutig wahrgenommen wurde. Dieses vage und punktuell
bleibende Unbehagen wird im abschlieenden Teil als Hinweis auf eine sich anklndigende
Veranderung im epistemologischen Geflige perspektiviert.

Im konkludierenden Abschnitt 5 wird die Spurensuche als methodischer Zugang zu dieser
vorbegrifflich bleibenden Domanenbildungsgeschichte von Religion und Politik entwickelt und
Uber zwei Aspekte systematisiert: den Genrewechsel sowie die Momente des Uneindeutigen. Im
ersten Schritt erfolgt die Ergebnissicherung der Detailanalyse. Neben den grofRen Linien des
Religionsdiskurses der Katechismen fokussiert die Zusammenfassung auf die im Rahmen der
Programmdiskussion haufig implizit oder en passant vorgenommenen Differenzierungen des
Religidsen und Politischen als Ausdruck einer Grenzziehung, die in der Luft lag. Die Rekonstruktion
der Genese eines Programmdokuments der kommunistischen Bewegung (fir das heute das
Manifest der Kommunistischen Partei gehalten wird) exemplifiziert ihre Ungreifbarkeit: Die in
diesem Zusammenhang stattfindende Umbenennung markierte gerade kein Trennungsmoment
zwischen Religion und Politik. Allerdings hing sie mit einer formalen Verunsicherung zusammen.
Im zweiten Schritt, dem Fazit, wird der Moment dieser Verunsicherung noch einmal beleuchtet,
um die Bedeutung von Uneindeutigkeit und Individualerfahrung fir die Entstehung von
gesellschaftlichen Ordnungsvorstellungen herauszuarbeiten. Das Gefiihl von Uneindeutigkeit
spiegelt ein Urteil —dass namlich bestimmte Formen fir bestimmte Zwecke unangemessen seien.
Dieses Urteil korrespondiert mit der Ahnung einer Grenzverletzung: Das katechetische Format
gehort in  bestimmte Rdume, nicht jedoch in andere. Der Katechismus ist kein

39



Universalinstrument (mehr). Ohne mit einer klaren Grenzziehung zu operieren, markiert der
Genrezweifel einen Moment in der Geschichte der Domanenbildung von Religion und Politik, in
dem die Entstehung gesellschaftlicher Bereiche als punktuelles und individuelles Erfahrungs- und
Wahrnehmungsphdanomen greifbar wird.

2. Vorgeschichte: Der Katechismus wird zum Genre des politischen
Diskurses

Ansatze einer Tradition des politischen Katechismus lassen sich bis in die Mitte des 17.
Jahrhunderts zuriickverfolgen (Dufour 2009: 35-36). Zum allgemeinen und transnational
gebrauchlichen Bildungsmedium und Instrument der politischen Erziehung entwickelt sich der
Katechismus aber erstim ,Zeitalter der Padagogik” (Birmann/Fiegert 2000). Spatestens ab 1760
gibt es Katechismen fir alles Mogliche: von der Schafzucht (Wichmann 1784) lber die
Landwirtschaft (Bexon 1773; Schmid 1795; Anonym 1827) und Obstbauzucht (Seitz 1828) bis zur
Erziehung der Jugend (Tops/Berger 1789), vom Soldaten- (Anonym 1794) oder Hebammen-
katechismus (Stein 1801) bis zum Gebrauch der Dampfmaschine (Schwartze 1882). Der
Katechismus liefert die Form, ein ,enzyklopddisches Thema knapp und faRlich darzustellen”
(Michel 1966: 7). Diese unpolitischen Alltagshandreichungen weisen unterschiedlich ausgepragte
Anleihen an den traditionellen Katechismus auf: Manche sind lediglich als Katechismus betitelt,
wahrend andere den Titel, die Bekenntnisfrage sowie das typische Frage- und Antwort-Schema
Ubernehmen. Gleichzeitig wird die Adaption des Formats im politischen Diskurs gangig.

Aufklarerische Ideen werden haufig im katechetischen Frage-Antwort-Schema vermittelt und als
Katechismus etikettiert. Man schéatzt vor allem die Klarheit der Form; vielen Aufklarern ist
,Katechismus” dabei gleichbedeutend mit Elementarunterricht (Fontius/Henschel 1982: 205).
Dies gilt auch fur Radikalaufklarer wie Paul-Henri Thiry, Baron d’Holbach. Dieser verlangt im
Vorwort seines 1765 verfassten aber erst 1790 veroffentlichten Eléments de la morale universelle,
ou catéchisme de la nature:

Y- Les éléments de cette science si nécessaire, peuvent étre mis a la portée des

hommes les plus simples et méme des enfants. Pour faire sentir cette vérité, on

donne ici les principes de la morale naturelle d’'une facon qui les rend propres a étre
enseignés.® (d’Holbach 1790 [1765]: 0.5.)

Trotz des dezidiert religionskritischen Inhalts hat d’"Holbach keine Bedenken, seine Streitschrift
mit catéchisme de la nature zu untertiteln. Sein Verhaltenskodex wird den Leserinnen und Lesern
in der fUr Katechismen typischen Frage-und-Antwort-Form prasentiert. Religion(en) und Gott
kommen darin allerdings nicht vor. Vielmehr liefert der Autor eine naturalistische Anthropologie
und Sittenlehre, die er in seinem Vorwort naturwissenschaftlich zu fundieren sucht. Fir ihn

6 ,Die Elemente dieser so ndtigen Wissenschaft [gemeint ist eine wissenschaftliche Moral: AK] miissen allen

Menschen, auch den Kindern, auf einfachste Weise verstandlich gemacht werden. Um diese Wahrheit
nachvollziehbar zu machen, mussen die Prinzipien der natirlichen Moral in einer Art und Weise, die der
Vermittlung angemessen ist, wiedergegeben werden.” Fiir diese und alle folgenden Ubersetzungen: AK.

40



basiert ,la morale” auf denselben klaren und strengen Prinzipien wie die Geometrie. Sie ist in
diesem Sinne eine Wissenschaft (d* Holbach 1790: 0.S.).

Nicht alle philosophes sind mit der katechetischen Methode einverstanden, was jedoch nicht
bedeutet, dass sie radikal religionskritisch argumentieren. Jean-Jacques Rousseau etwa kritisiert
in seiner Schrift Emile, ou de I'éducation (1774) zwar das routinierte Auswendiglernen von Lehr-
und Glaubensinhalten im Frage-Antwort-Format. Seine Kritik an der autoritdren Natur des
katechetischen Genres verbindet sich dabei aber mit einer Unterscheidung von echter und
falscher Religion: Kleine Madchen, denen man per Katechismus Dogmen beigebracht hat,
wulrden keineswegs ehrlich antworten, was sie wirklich ddchten, sondern nur das wiederholen,
was man ihnen zuvor diktiert habe. Dogmatik sei der erste Schritt zum Fanatismus; Fanatismus
habe jedoch nichts mit Religion zu tun, sondern sei im Gegenteil Unglaube (/’incrédulité). Die
Katechismen fUhrten demnach ,,notwendigerweise” dazu, entweder ,gottlos” oder ,fanatisch”
zu sein; die reproduzierten Antworten hatten jedoch keinen Wert, sondern seien nichts weiter
als ,Ligen”. ” (Rousseau 1774: 177) In Rousseaus Lehrmethodenkritik und der daraus
abgeleiteten normativen Unterscheidung von rechter Religion und ,Unglaube® scheint die
aufklarerische Forderung nach einer Vernunft- oder Rationalreligion auf, wie sie viele
Aufklarungskatechismen verfechten. Diese Vernunftreligion tréagt den Charakter einer von
religiosen Institutionen unabhadngigen und einheitlichen Sittenlehre, in welcher Rechte und
Pflichten Vorrang vor Dogmen und Mysterien haben: ,Il] n’y a point de religion qui dispense des
devoirs de la morale; [il] n’y en a de vraiment essentiels que ceux-1a; [...] le culte intérieur est le
premier de ces devoirs.”® (1774: 79)

Besonders beliebt ist die Verwendung des katechetischen Formats fir satirische Zwecke. Voltaire,
Verfasser mehrerer Katechismen, gibt seinem 1758 geschriebenen und 1764 zuerst
veroffentlichten Catéchisme de I'honnéte-homme die Form eines Dialogs zwischen einem
griechischen Ménch und einem ,rechtschaffenen Menschen”. In der Dynamik des Frage-
Antwort-Spiels kommt der Ménch bis zum Schluss jedoch nicht oft zu Wort. Vielmehr drehen sich
die Rollen zwischen Lehrer und Schiler um und der 'honnéte homme reflektiert ausfihrlich Gber
die Widerspriichlichkeiten der biblischen Texte.® Wahrend der Ménch an seiner Bekenntnis-

»Je ne fais a quoi nos catéchismes portent le plus, d'étre impie ou fanatique: mais je fais bien qu’ils font
nécessairement I'un ou l'autre. [...] elles [die Antworten des Katechismus: AK] sont méme des mensonges
dans la bouche des enfans [sic].”

,Es gibt keine Religion, die von moralischen Pflichten entbindet; es gibt davon [von den Pflichten] keine so
grundlegende wie diese; [...] der innere Kult ist die erste dieser Pflichten.”

Beispielsweise wird die Leserschaft gleich in der Anfangsfrage mit den Vorurteilen des Monches konfrontiert,
wenn dieser nach der Konfession seines Gegenibers — dieser stammt aus Aleppo — fragt. Der 'honnéte
homme lasst sich jedoch nicht so einfach auf ein Bekenntnis festlegen, sondern schatzt Gottesverehrung,
Rechtschaffenheit und vor allem Wissen. Umso mehr wundert es ihn, wenn der biblische Text vorgibt, der
aus Agypten stammende Moses habe die géttlichen Gesetze auf Hebrdisch und dazu noch auf einer
Steinplatte empfangen, was doch eine recht aufwandige Technik verlange (Voltaire 1764: 4f.) Zudem seien
biblische Ereignisse in der wissenschaftlich-profanen Literatur hdufig gar nicht zu finden (1764: 12) und
Uberhaupt ,verfihre” man die Menschen nur im Gesprach tUber derartigen ,Schwindel.” (1764: 18)

41



religion festhélt, bleibt der ’/honnéte homme bei seiner Rationalreligion'® (Voltaire 1764: 30-31).
Der Dialog inszeniert die Unterschiede zwischen den Protagonisten; das abschliefende Urteil des
Monches, beide wiirden doch dhnlich denken, kann deshalb fir die Leserschaft nur Gberraschend
sein. Ironisch schliefSt Voltaires Religionssatire denn auch mit dem gegenseitigen Ausruf der
Protagonisten, Gott moge den jeweils anderen segnen (Voltaire 1764: 31).

Mit der Radikalisierung der politischen Kultur zum Ende des Jahrhunderts avanciert der
Katechismus zum Medium der franzosischen Revolution (Buttier 2013). Verfassungskatechismen
und Almanache werden als Bildungsmalinahme eingesetzt, um dem bauerlichen Stand die Ideen
der Revolution naher zu bringen. Die Verbreitung dieser revolutiondren Ideen beschrankt sich
allerdings nicht nur auf Frankreich. Flugschriften in Form des Lehrdialogs sind im Alten Reich oder
in der italienischen Tochterrepublik verbreitet (Reichardt 2002: 280, 324); in Irland und
Schottland rufen sie zur Rebellion gegen die britische Herrschaft auf.!! In Frankreich adaptieren
auch Birgerbreviere und Lesefibeln das Format und Abgeordnete und Lokalpolitiker schreiben
zahlreiche republikanische Katechismen (Reichardt 2002: 192). Stets sind sich die Verfasser tGber
die massendidaktische Wirkung des Katechismus bewusst: ,Une constitution doit étre le

“12 erklart der Revolutionar

catéchisme du genre humain; il faut qu’elle soit a la portée du monde,
und Politiker Georges Auguste Couthon in der Sitzung der Nationalversammlung vom 17. Februar

1793 (Couthon 1895: 29).

Parallel zu diesen sehr ernst gemeinten Revolutionskatechismen wird das Format als Medium der
politischen Satire genutzt. Politsatirische Katechismen adressieren typischerweise moralische
Heuchelei und im Ubergang zum 19. Jahrhundert auch zunehmend soziale Ungleichheit als
systemisches Problem. Mitunter bringen die Texte ihren Autoren Prozesse ein. Der fir seine
beillende Kritik an Aristokratie, politischer Obrigkeit und Klassengesellschaft bekannte danische
Satiriker Peter Andreas Heiberg (1758-1841) wird 1800 wegen seines Kaufmannskatechismus
(Kigbmands Katekismus, 1787) aus Danemark ausgewiesen.* Er lebt bis zu seinem Tod im Pariser
Exil. Auch der dédnische Geograph Malthe Conrad Bruun (1775-1826) — oder Conrad Malte-Brun
— wird fUr seinen Aristokratenkatechismus (Aristokraternes Catechismus, 1796) angeklagt,
entzieht sich einer Verurteilung durch rechtzeitige Flucht nach Schweden, von wo aus auch erins

10 Oui, il faut une religion; mais il la faut pure, raisonnable, universelle.” Die einzige Religion sei ,, adorer Dieu

et d’étre juste.” (Voltaire 1764: 24-25)

Ende des 18. Jahrhunderts formieren sich gegen die britische Herrschaft in Irland und Schottland die
politischen Bewegungen der United Irishmen bzw. United Scotsmen, die ihre Forderungen unter anderem in
politischen Katechismen verbreiten. 1797 erschien in Schottland George Mealmaker’s The Moral and
Political Catechism of Man or A Dialogue Between A Citizen of the World and An Inhabitant of Britain, ein Jahr
spater wurde in Irland John Mannock’s The Poor Man’s Catechism veroffentlicht, nachdem der Aufstand
gegen die britische Herrschaft gescheitert war.

»Eine Verfassung muss der Katechismus des Menschengeschlechts sein; sie muss allgemein verstandlich
sein.”

1799 war ein neues Pressegesetz eingeflhrt worden, das die zuvor durch den deutschen Arzt und Aufklarer
Johann Friedrich Stuensee (1737-1772), zeitweise Regent von Danemark, eingeflihrte absolute Pressefreiheit
wieder aufhob. Dieses neue Gesetz stellte unter anderem die Veroffentlichung von Schriften, in denen die
Unsterblichkeit der Seele bezweifelt wurde, unter Strafe. Verurteilte hatten mit einem drei- bis zehnjahrigen
Exil zu rechnen (Czakd 2015: 101).

11

12

13

42



Pariser Exil geht. Bruuns Satire will Aristokraten dazu anleiten, Republikaner und Demokraten von
ihren politischen Ideen zu ,rekonvertieren” (Amundsen/Laugerud 2001: 268-271). Der Text
adaptiert in Teilen das Frage-Antwort Schema und greift kirchliches Vokabular (,,aristokratische
Litanei” und ,aristokratische Psalmen®) ironisch distanziert und somit metaphorisch gewendet
auf.

Im 18. Jahrhundert ist der Katechismus ein Universalinstrument zur Wissensvermittiung,
Erziehung sowie zur religiosen und politischen Satire. Die Alltagskatechismen, wie sie ab Mitte
des 18. Jahrhunderts fiir verschiedene Zwecke erscheinen, belegen die Verallgemeinerung des
Formats sowie die damit zusammenhdngende umgangssprachliche Verwendung des
Katechismusbegriffs und dessen Bedeutungsausweitung auf einen allgemeinen fundamentalen
Orientierungs-, Lehr- oder Gebrauchstext (Tenfelde 2008: 324-327). Die metaphorische
Verwendung des Etiketts fiir Texte, die der Popularisierung von spezifischem Wissen fir
Berufsgruppen oder soziale Schichten dienen, erregt dabei keinen AnstoR. Auch unter Aufklarern
bleibt der Katechismus weiterhin gebrauchlich. Zwar kritisiert Rousseau die katechetische
Methode, seine Kritik ist aber rationalreligios verankert. Im Vordergrund steht das Argument,
dass das durch diese Methode generierte falsche Wissen bzw. der ,Unglaube” und ,Fanatismus®
der Vernunftreligion, nicht jedoch einem als sdkular konzipierten Bereich des Politischen, im
Wege steht. Als AusschlieRlichkeitsunterscheidung existiert diese Differenzierung noch nicht, so
dass dezidierte Religionskritiker wie d’Holbach einen Katechismus der Natur vorlegen kénnen,
ohne dass dies grundlegende terminologische oder klassifikatorische Probleme erzeugt.

Auch im Ubergang zum 19. Jahrhundert bleibt das katechetische Format beliebt. Es erweist sich
als Mittel der Wahl zur Politisierung bestimmter Gesellschaftsschichten* und in den modernen
Nationalstaatenbildungsprozessen bildet der Katechismus die Form, mit der nationale Identitat
par cceur erlernt werden soll (Fumat 1989). Die Implementierungsstrategie der Verfassung der
Vereinigten Staaten von Amerika war urspringlich auf der katechetischen Frage-Antwort-Form
aufgebaut (Vile 2015: ix)'® und in Europa erscheinen zahlreiche Verfassungskatechismen, die sich
sowohl an Schiler als auch an Studierende und Politiker richten.'® Der Katechismus ist fest als
Genre des politischen Diskurses etabliert und dies gilt auch fir radikalere Kreise. Ab den 1830er
Jahren formiert sich europaweit eine anti-monarchistische republikanische Reformbewegung,
die ihre Forderungen nach Grundrechten und demokratischer Mitbestimmung sowie die damit

1 In Norwegen werden politische Katechismen zur Politisierung der Bauern genutzt. Diesen war das Genre aus
dem Christentumsunterricht bestens vertraut, wo sie den Lutherischen Katechismus in der Ubersetzung von
Erik Pontoppidan auswendig lernen mussten (Roos 2020: 40-41).

15 Form und Etikett werden im 19. Jahrhundert beibehalten (Stansbury 1828; Cruger 1863; Overall 1895).

16 Als Beispiel: Der als ,Vater” der 1814 in Eidsvoll unterzeichneten norwegischen Verfassung bekannte
Christian Magnus Falsen, Abgeordneter und Leiter des Konstitutionskomitees, wahlte zur besseren
Verbreitung des Gesetzestextes den Titel ,Constitutionens Katechismus eller den Norske Grundlov”
(Verfassungskatechismus, oder Das Norwegische Grundgesetz). Als beriihmtester politischer Katechismus
gilt John Neergaards £n Adelsmans Tanker (auch Ola-boka) von 1830. Formal handelt es sich dabei um einen
Dialog zwischen vier Vertretern unterschiedlicher Stande, inklusive eines Kisters. Der Text verwendet weder
die Frage-Antwort-Form noch das Etikett Katechismus, verfolgt aber das Ziel, Bauern zur politischen
Partizipation anzuleiten (Neergaard 1830).

43



eng verknUpfte kritische Auseinandersetzung mit Religion selbstverstandlich im Format des
Katechismus formuliert.

3. Eine Reformbewegung internationalisiert sich im katechetischen
Format

Formal war die Franzosische Revolution spatestens mit der politischen Neuordnung Europas auf
dem Wiener Kongress 1815 beendet worden, aber ihre Grundprinzipien Freiheit, Gleichheit und
Bruderlichkeit als universelle Werte haben Bestand. Ab den 1820er Jahren kommt es europaweit
zu Aufstanden gegen die Monarchien, die zunéachst in der Julirevolution von 1830 kulminieren
und dann zu einer weiteren Revolutionswelle in Europa flhren. Im revolutiondren Klima
differenziert sich die politische Landschaft. Zum einen wiedererstarkt eine liberale und
reformorientierte Stromung, deren Forderungen nach Abschaffung der Standegesellschaft und
schichtentbergreifendem Bildungszugang den Fortbestand der Monarchie in konstitutioneller
Form prinzipiell nicht ausschlieRt. Ihr gegenilber steht eine revolutiondre Bewegung, die sich
konsequent zur Republik bekennt — in der Forschung deshalb auch als ,radikaldemokratisch”
bezeichnet wird — und das Ende der Monarchie, notfalls mit Gewalt, fordert. Typischerweise
stammen ihre Vertreterinnen und Vertreter aus der Arzteschaft, dem Journalismus, der Juristerei,
dem Schriftstellertum, dem Handwerk oder dem Pfarrberuf und damit aus vom Staatsapparat
unabhangigen Berufszweigen (Freitag 2020: 131-133).

Radikaldemokratisch-republikanische Ideen werden in Flugschriften popularisiert, viele im
katechetischen Format. Die republikanischen Katechismen stammen zumeist aus der Feder
burgerlicher Autoren, an ihrer Verbreitung sind allerdings verschiedene soziale Schichten
beteiligt: Lehrer und Apotheker, welche Mitglieder der regionalen Zweige der 1834 gegriindeten
geheimen revolutiondren Sammlungsbewegung , Junges Europa“ sind, Gbersetzen Flugschriften
in verschiedene Sprachen. Gedruckt werden diese in sympathisierenden radikalen
Verlagshausern und wesentlich rezipiert und heimlich weiter verbreitet von wandernden
Handwerkern, welche sich durch die Lektire politisiert hatten. Der Katechismus wird dabei zum
Format, in dem Forderungen nach Demokratie und sozialer Reform schichtenibergreifend und
transnational Verbreitung finden.

Kommunikationskreisldufe franzosischer Katechismen: Ubersetzungskulturen von
Religion im politischen Radikalenmilieu

Zwischen 1834 und 1839 erscheinen im Kontext der Juli-Revolution und der sich transnational
zwischen den franzosisch- und deutschsprachigen Gebieten Frankreichs, der Schweiz und
Deutschlands ausbreitenden Protestbewegung zahlreiche politische Streitschriften. Berihmt
werden La Chabeaussiéres Catéchisme Républicain von 1793/94 (1835), Albert Laponnerayes
Catéchisme démocratique (1836) oder Richard Lahautieres Petit Catéchisme de la Réforme
Sociale (1839). Diese drei werden mehrfach Ubersetzt und entfalten breite Wirksamkeit Uber
nationale sowie Uber Sprachgrenzen hinaus und bleiben so Jahrzehnte im Gesprach mit einer

44



intensiven Rezeption im Umfeld der sich europaweit formierenden revolutiondren Bewegung.
Inhaltlich ist den Schriften ein sozialreformatorisches Anliegen gemein, das eine umfassende
Umgestaltung gesellschaftlicher Institutionen, zu denen auch Religion zahlt, fordert. Die
Begriffsspanne von ,Religion” ist dabei weit: Sie reicht von rationalreligidsen Uber deistische bis
hin zu metaphorischen Verstdndnissen, in denen ,Religion” als Synonym flr republikanische
Werte wie Gleichheit und Gemeinsinn verwendet wird. Die Adaptionen an das katechetische
Format sind unterschiedlich ausgepragt. Rationalreligiose Katechismen sind allerdings weiterhin
beliebt und werden viel gelesen, so etwa La Chabeaussiéres Catéchisme républicain.

revolutionar-
Umfeld

La Chabeaussiére, mit vollem Namen Ange-Etienne-Xavier
Poisson de La Chabeaussiere (1752-1820), ist ein
franzosischer Schriftsteller, dessen Katechismus im nachre-

Urspringlich  im

republikanischen der

1790er Jahre entstanden, wurde
dieser Katechismus gut 40 Jahre
spdter wiederentdeckt und inten-

volutiondren Frankreich auf eine einmalige Erfolgsge-
schichte zurlckblicken kann. 1795 empfahl ein parlamenta-
rischer Erziehungsausschuss den in dritter Auflage in

Catéchisme francais umbenannten Text als Lektlre in den
staatlichen Grundschulen. Im Vorwort legt La Chabeaussiere
der Leserschaft denn auch das fir Katechismen ubliche
Auswendiglernen der Inhalte ans Herz (Buttier 2013: 7). Bei
einem Preisausschreiben fir Elementarblcher wurde der
Katechismus mit 2500 Livres pramiert (Reichardt 1988: 212).
Neuauflagen werden bereits 1798 und 1800 gedruckt; 1825
erscheint der Text unter dem Titel Catéchisme national
francais mit einem Brief vom 18. August 1756 von Jean-
Jacques Rousseau an Voltaire als Vorwort. Insgesamt erlebt
La Chabeaussieres Katechismus mindestens 82 Auflagen
(Buttier 2011: 174).

sivim deutschen Sprachraum rezi-
piert. Der Text ist ein im Frage-
Antwort-Schema gestalteter Rat-
geber fir gute Staatsbirger. In
insgesamt 55 Fragen werden
sowohl burgerlich-moralische

Themen behandelt als auch
Aspekte des privaten und sozialen

Lebens tangiert. Eine formale Be-

sonderheit bilden die leicht me-

morierbaren, in AB-BA-Reimschema formulierten Antworten. Die Eingangsfrage evoziert das fur
den konfessionellen Katechismus typische Bekenntnis, wenn es heifst: ,Wer bist du?” Antwort:
,Homme libre, Francais, républicain par choix, Né pour aimer mon frére et servir ma patrie, Vivre
de mon travail et de mon industrie, Abhorrer I'esclavage et me soumettre aux lois.“*’ (La
Chabeaussiere 1875: 3) In den anschlieRenden Fragen zwei bis vier — Wer hat dich geschaffen?
Was ist Gott? Wie muss man Gott verehren? — spiegelt sich die rationalreligids-deistische
Tradition des Katechismus. Zusammengefasst lauten die Antworten:

17 Ein freier Mensch, Franzose, Wahlrepublikaner; Geboren um meinen Bruder zu lieben und meinem
Vaterland zu dienen, von meiner Arbeit oder meinem Gewerbe zu leben, die Sklaverei zu verabscheuen und
mich dem Gesetz zu unterwerfen.”

45



Y- Celui dont le pouvoir a tout fait [...]: [...] je I'appelle Dieu. [...] Je ne sais qu’il est;

mais je vois son ouvrage: Tout a mes yeux surpris annonce sa grandeur; Mon

esprit trop borné n’en peut tracer I'image; Il échappe a mes sens, mais il parle a mon

cceur. [...] Uordre de l'univers atteste sa puissance [...]; Offrez-lui le respect et la

reconnaissance: L’hommage qu’il préfére est le bien que I'on fait.!® (La Chabeaussiére
1875: 3)

,Gott” bleibt unbestimmt und wird als ,héheres Wesen” (/‘Etre supréme) referenziert (La
Chabeaussiere 1875: 7).

Die verschiedenen Auflagen weichen beim Thema Religion zum Teil erheblich voneinander ab.

Sowohl in der Erstausgabe von 1793 als auch in der zwei Jahre spater erscheinenden dritten

Auflage — nun Catéchisme francais — referenzieren drei weitere Paragraphen direkt auf religiése

Themen: 7. Was ist die Seele? 8. Ist die Seele unsterblich? 9. Was erwartet uns nach dem Tod?
(La Chabeaussiere 1875: 4f.; La Chabeaussiére 1795/96: 6) Diese sind auch in der franzosischen
Neuauflage Catéchisme national frangais (1825) zu finden (Paragraphen 8-10), wurden in der

Ausgabe von 1848 allerdings weggelassen.?® Mit ihnen ist der Abschnitt zum Thema Religion

abgeschlossen. Es folgen Definitionen von Leben und Tod, Gewissen, Mut, Heuchelei, Wut oder

Neid. Rechte und Pflichten des Staatsblrgers werden ebenso erldutert wie allgemeine Tugenden,

was die Moral- oder Gemiitserziehung einschlief3t.

Ab 1835 liegt Chabeaussiéres Text erstmals in | Wochentlich erscheinende Satiremagazin
deutscher Ubersetzung und unter dem Titel
National=Katechismus vor. Diese im Gegensatz
zur  franzésischen  Vorlage nicht-metrische | sozialistische und kommunistische Autoren
Ubersetzung erscheint in  Bern, in der wie Weitling, Proudhon oder Cabet. Er wird
Verlagsbuchhandlung Christian Albrecht Jenni,
welche sich mit der Ubernahme durch dessen
Sohn Friedrich (nun: Jenni, Sohn) zu einem der | 2011: 40-41). Die beiRend-religions-
radikalsten Verlagshiuser der Schweiz entwickelt. | SPOttelnden  Beitrage seines  Magazins

Friedrich Jenni (1809-1848) gibt das

Der Gukkasten heraus und verlegt neben
Volkskalendern, dem populdrsten Genre
der Zeit, antiklerikale Pamphlete und

mehrfach wegen revolutionadr-politischer
Umtriebe angeklagt und inhaftiert und
sogar fir neun Monate verbannt (Tschopp

werden als gotteslasterlich empfunden (Der
Pilger 1849: 184).*°

18

19
20

,Er, dessen Macht alles erschuf [...]: Ich nenne ihn Gott; Ich weild nicht, wer er ist; aber ich sehe sein Werk:
Alles offenbart meinem Uberraschten Blick seine GrélRe, mein zu begrenzter Geist kann sich kein Bild [von
ihm] machen, er entwischt meinen Sinnen, doch er spricht zu meinem Herzen. [...] Die Ordnung des
Universums bezeugt seine Macht [...]; Zollen wir ihm Respekt und Anerkennung; das Gute, das wir tun, ist
ihm Huldigung.” Die Neuausgabe von 1825 sowie die Ausgabe von 1848 weichen an einer Stelle bedeutend
ab: Anstatt ,Offrez-lui le respect et la reconnaissance”, heifit es: ,Son culte est le respect et la
reconnaissance”, womit Gottesverehrung zum allgemeinen Tugendhandeln erklart und damit
entpersonalisiert wird (La Chabeaussiere 1825: 2; 1848: 3).

Vgl. den Verlagskatalog bei Keller (1935: 205-221). Zur Entwicklung des Verlags s. Mller (2001: 75-80).

Der Obertitel Catéchisme républicain der Ausgabe von 1848 referenziert die Erstausgabe von 1793, wahrend
der Untertitel A I'usage des écoles primaires der Ausgabe von 1795/96 entnommen ist. Der gesamte Text
bildet eine Mixtur aus beiden frihen Ausgaben und beinhaltet Gberdies Textverdnderungen; anstatt der

46



Die Ubertragung des Textes wollte ein gewisser Berthold besorgt haben, Deckname des in die

Schweiz emigrierten Lambert Keller.

des National=
bildet
Rousseau-Zitat, welches bereits

Motto
Katechismus

Das
das

die franzosische Neuausgabe
Catéchisme national  frangais
von 1825 eingeleitet hatte: ,Un
Code moral serait le livre le plus
utile hommes.” (La
Chabeaussiére 1835).2! Voran-

gestellt sind der

aux

deutschen
Ausgabe zudem eine Vorrede
Lambert Kellers sowie die von
ihm ins Deutsche Ubertragene
Vorrede

zum  Originaltext,

Wie viele Radikale stammt Lambert Keller (1812-?) aus einer
Handwerkerfamilie. Er wachst auf in Freiburg im Breisgau,
besucht das Gymnasium und schreibt sich als Student der
Philosophie, spater der Medizin, ein (Adolph 1991: 287, 428).
Von dort siedelt er nach La Chaux-de-Fonds Uber — eine
Hochburg revolutiondrer Umtriebe. Wann genau er sich
radikalisiert, ist ungewiss. Wahrscheinlich kam er bereits als
politischer Flichtling in die Romandie, wo er sich im radikalen
Milieu vernetzt. Die politischen Autoritaten werden zwischen
1834 und 1835 auf ihn aufmerksam (Roschi 1836: 268).
Spdtestens ab 1836 ist er den Behorden als Sprach- und
Musiklehrer aus La Chaux-de-Fonds, Mitglied des ,Jungen
Deutschland”, einem Ableger der geheimen revolutionaren
Sammlungsbewegung ,Junges Europa,” sowie als Ubersetzer
von La Chabeaussieres Katechismus bekannt (Escher 1839:
271-273). Er scheint Uber Pontarlier nach Frankreich
ausgewiesen worden zu sein (Roschi 1836: 95).

welcher verschollen ist.??

Diese (Ubersetzte) Vorrede ist bemerkenswert, insofern ihr Verfasser Adolphe-Célestin Nicolet

alias E. Philedeles darin die Religionisierung des Textes, wie sie in der franzosischen Neuausgabe

von 1825, dem Catéchisme national frangais, vorgenommen worden war, kommentierte und

historisch kontextualisierte. Dort hatte es auf die erste Frage ,Wer bist du?“ geheilen: ,,Homme

libre, Francais et Théiste par choix” (La Chabeaussiére 1825: 12%) — eine Formulierung, die in die

deutschen Ubersetzungen als ,Christ” eingegangen ist (La Chabeaussiére 1835: 1; La

Chabeaussiere 1839: 7). Glaubt man der Ubersetzung Kellers, deutete Nicolet diese

Textveranderung keineswegs religios. Vielmehr beurteilte er sie als eine Notwendigkeit, um die

Leserschaft der wiederhergestellten Bourbonenmonarchie, in welcher wissenschaftliche Lehren

widerrufen worden seien und sich eine , religiose Schwarmerei”, die ,Rlickkehr zum Mysticismus

21
22

23

ursprunglich 55 enthalt der Katechismus nur 50 Paragraphen. Auch die Neuausgabe von 1825 stand hier
nicht Pate.

,,Ein moralischer Code wire fiir die Menschheit das nitzlichste Buch” (La Chabeaussiere 1825).

Keller besorgte seine Ubersetzung nach der Vorlage der franzésischen Ausgabe von Adolphe-Célestin Nicolet
(1803-1872) alias E. Philedeles. Nicolet wiederum hatte auf der Grundlage eines ,Waadtlandischen
Katechismus” — einer eigenen Ausgabe von Johann Jakob Carte, Birger des Waadtlandes, die auf La
Chabeaussieres Katechismus basierte (Philedeles [Nicolet] 1835: iii) — eine eigene Ausgabe angefertigt, von
welcher lediglich das durch Keller ins Deutsche Ubertragene Vorwort Gberliefert ist. Auch Nicolet gehorte ins
Milieu der Radikalen. Er war Mitglied der ,, Jungen Schweiz”, zudem langjdhriger Apotheker von La Chaux-de-
Fonds, nach der 1848er Revolution Abgeordneter des Neuenburger Verfassungsrats und, von 1848-1852
Mitglied des GrofRen Rates. Er hielt sich zwischenzeitlich in Paris auf, wo er die Juli-Revolution miterlebte und
antiklerikale Pamphlete verfasste. Zudem war Nicolet ein bedeutender Naturforscher (Droz-Fahrny 1897: V-
VI; Jacquat 2010: 221).

,Ein freier Mensch, Franzose und Theist aus eigener Entscheidung.”

47



und zu abergldubischen Ranken” breitmachte, zu adressieren (Philedeles [Nicolet] 1835: iv). Die
Wiederauflage des Katechismus war Nicolet zufolge ,ein patriotisches Werk”, die
vorgenommenen Anderungen lediglich eine taktische Konzession an die Leserschaft:

Die Herausgeber muften einige Aenderungen machen; sie ersetzten das Wort

,Republikaner’ durch Theist und definierten den Theismus, wie folgt: Ein Gefiihl
von Liebe und Bewunderung, das uns den Schopfer der Natur anbeten lehrt, wenn die
Philosophie, den Betrug entlarvend, die Wahrheit den Augen der Vernunft zeigt.
(Philedeles [Nicolet] 1835: iv-v)

Der von Nicolet formulierte Katechismus sollte die Neuenburger Blrger in Zeiten des finanziellen
Betrugs seitens der reformierten Priester an ihren Gemeinden zu ,Moral und zu den
republikanischen Tugenden [...] leiten.” (Philedeles [Nicolet] 1835: v)

Dieses Ziel, den Landsleuten ein Instrument zur Selbst-,Aneignung von Grundsatzen an die Hand
zu geben,” welches dem zuklnftigen Wohl der Menschheit dienlich ist, sieht Keller alias Berthold
durch den Katechismus in seiner Vorrede zu seiner deutschen Ubersetzung erfillt (Berthold
[Keller]: vi). Die Religionsparagraphen zwei bis vier sowie sechs bis acht orientieren sich im
Wesentlichen an den Antworten, wie sie in der franzésischen Erstausgabe formuliert sind.?* Der
augenfalligste Unterschied besteht in der Antwort ,,ein Christ” auf die erste Frage (Wer bist du?).
Wenn diese als christianisierte Version der franzosischen Neuausgabe von 1825 gesehen werden
kann, ist es folgerichtig, dass die dortige zweite Frage ,Was ist der Theismus?“ in Kellers Fassung
von 1835 weggelassen wird. Wir wissen, dass seine Ubersetzung im Umfeld von in die Schweiz
geflichteten deutschen Handwerksgesellen gelesen und diskutiert wurde (Tenfelde 2008: 324;
Schieder 1963: 209).

Die zweite Ubersetzung von 1839 | Benedikt Banga (1802-1865) gibt die erste kantonale
erscheint im Verlag Banga und Zeitung Der unerschrockene Rauracher heraus, die kurz
nach der 1832 erfolgten Grindung des neuen Kantons
erscheint. Als der Regierungsrat die Druckerpresse aus
Form nach X. Peregrinus. Auch der | ostengriinden rasch wieder abstéRt, griinden der
zweiten Ubersetzung bleibt das | Artilleriemajor Wilhelm Honegger (1781-1847) und der
Rousseau-Zitat vorangestellt.25 Das Buchhandler, lllustrator und ehemalige Angehdrige der
Baselbieter Unabhangigkeitsbewegung Banga in Liestal die
Buchdruckerei Banga & Honegger (Wegelin 1836: 90;
was die Verhdltnisbestimmung des | schultz-Stutz 2014: 31). Die Druckerei tibersetzt und verlegt
Religiosen und Politischen betrifft: | politische Schriften, etwa Félicité de Lamennais’ 1837

Fir den Ubersetzer zahlt der Text Lerschienenes Livre du peuple.

zum ,Gebiete der Politik” und zwar ,,ungeachtet des etwa Milverstand veranlassenden Titels

Honegger in Liestal in metrischer

Vorwort ist zudem aufschlussreich,

“

(Peregrinus 1839: 3-4). Mit dieser Zuordnung kiindigt sich eine Unterscheidung an, die allerdings
fliichtig bleibt, insofern der Ubersetzer den Text zwar einem nicht naher definierten Politischen

24 Eine Abweichung in der Antwort auf Frage 4 (Wie muss man Gott verehren?) verweist eher auf die Ausgabe
von 1825 als Vorlage.

2> Ein moralisches Gesetzbuch wire das niitzlichste Buch fir die Menschen, welchem sich, so fiihrt Rousseau
aus, auch die Religionen unterzuordnen haben (Rousseau 1839: 155).

48



zuordnet. Das Etikett Katechismus problematisiert er dabei aber nicht weiter. Auch sieht er keine
Probleme darin, in diesen politischen Bereich religiose Bezlige (die Frage nach der Seele, ihrer
Unsterblichkeit sowie dem Schicksal nach dem Tod, Paragraphen 7-9) zu integrieren. Dies mag
auch darin begriindet liegen, dass er diese Paragraphen nicht konfessionell deutet. Die Glltigkeit
des Katechismus begriindet er jedenfalls nicht mit den religidosen Lehrsatzen des Textes, sondern
mit der Allgemeinverbindlichkeit von dessen Grundannahmen (Peregrinus 1839: 4).

Die hier anklingende rationalreligidse Tradition bleibt vage, denn es ist der Leserschaft Giberlassen
herauszufinden, welche Grundannahmen gemeint sein konnten. Das Verhaltnis von politischem
Inhalt und katechetischer Form wird bis auf die Bemerkung, dass der Titel Katechismus
missverstandlich sei, nicht weiter thematisiert, so dass anzunehmen ist, dass dem Verfasser die
Frage nach der Angemessenheit der Verwendung traditionell christlicher Formen im politischen
Diskurs nicht als Problemhorizont bewusst ist.

Im Frihling des Jahres 1836 veroffent- | Albert Laponneraye (1808-1849) hatte an der
licht der Neo-Babouvist und Publizist | Julirevolution teilgenommen und war seitdem
Mitglied in  verschiedenen  republikanischen
Gesellschaften, wo er auch dem Frihsozialisten
Filippo Buonarotti begegnet. Seine ehrenamtliche
den April-und Mainummern der von ihm | Tatigkeit in der Arbeiterbildung — er ist Mitbegrinder
verantworteten Zeitschrift L’intelligence: | des Bildungsvereins Société de la Jeune France und
halt im November 1831 kostenlose Vorlesungen in
franzosischer Geschichte —wird von den Behorden als
subversiv.  eingestuft und  bringt ihm eine
ersten Organ, das kommunistische Ideen | Gefiangnisstrafe ein (Sarrut 1835: 118). Laponneraye

offentlich in Frankreich diskutiert und in hatte“ unter andergm eine GeSChic_hte der
13 Ausgaben von Oktober 1837 bis Marz Franzdsischen Revolution verfasst und die Werke

Robespierres herausgegeben.
1840 erscheint. Laponnerayes 14-seiti-

Albert Laponneraye seinen Catéchisme
démocratique. Sein Katechismus wird in

Journal du Droit Commun bzw. Journal
de la Réforme Sociale publiziert, dem

ger Catéchisme démocratique fordert politische und soziale Reformen im Frage- und Antwort-
Schema. Wie auch bei La Chabeaussiere erdffnet der Text nicht mit der flr klassische
Katechismen typischen Bekenntnisfrage, sondern mit einer philosophisch-anthropologischen
Frage: ,Was ist der Mensch?“ Antwort: ,,[U]n étre intelligent et raisonnable qui n’a parmi ses
semblables ni supérieur ni inférieur, et que la nature a fait naitre pour le bonheur et pour la

liberté” 26

(Laponneraye 1979: 1). Damit ist der Grundstein fUr insgesamt 50 Fragen und
Antworten gelegt, die zum Teil definitorischen Anspruch haben (Was ist Freiheit? Was sind

Ausbeuter?) und sich auf das politische System in sozialkritischer Absicht beziehen.

Laponneraye denkt aufklarerisch-sozialanthropologisch: Menschen sind weder gut noch bdse,
sondern Produkte ihrer sozialen Verhaltnisse und damit durch Erziehung formbar. Zwischen Staat
und Birgerinnen und Birgern besteht eine wechselseitige Verpflichtung, wobei die
Inanspruchnahme von Rechten die Erflllung gesellschaftlicher und politischer Pflichten der

26 [Elin intelligentes und vernunft-begabtes Wesen, das unter seinesgleichen weder Uberlegene noch

Untergebene hat und das die Natur flr das Glick und fur die Freiheit geschaffen hat.”

49



Einzelnen—ihre Opferbereitschaft —zur Voraussetzung hat. Die Ausbeutung des Menschen durch
den Menschen endet nur dann, wenn personliche materielle Interessen moralisch-kollektiven
Interessen untergeordnet werden (Laponneraye 1979: 3-8). Religion kommt in dieser Moral- und
Sittenlehre nur sehr am Rande, in der Antwort auf die letzte Frage nach der besten, ,einzig
wahren Religion unter all diesen Sekten der Intoleranz und Grausamkeit”, vor:

€6 La vraie religion est celle qui ne marche étayée ni de superstitions ne de
bourreaux, et qui ne s’environne pas des magnificences d’un culte imposteur

pour régner sur I'humanité proternée. La vraie religion est celle qui se résume dans la

fraternité universelle, c’est la religion de la charité et de 'amour.?’ (Laponneraye 1979:

14)
In der Antwort auf Laponnerayes unvermittelte Abschlussfrage scheint der aufklarerische Typus
der konfessionell unabhangigen Rationalreligion auf, mit der Religion als sittliche Lebensfiihrung,
welche in Briderlichkeit und Liebe aufgeht, konzeptualisiert wird. Die kritischen Aussagen richten
sich indes nicht nur gegen die Organisationsstruktur der frihneuzeitlichen Bekenntnisreligion
und ihrem machtigen Klerus, sondern weisen sozial- und gesellschaftskritische Zige auf.
Kurzzeitig war Laponnerayes Katechismus als Griindungsdokument des Bundes der Gerechtigkeit
im Gesprach, einer Geheimorganisation deutschsprachiger Emigranten, die im Exil den
demokratischen Umsturz planten und aus dem zunéachst der Bund der Kommunisten, dann die
kommunistischen Parteien Europas entstehen werden.

Wenig spater nach | Auch Lahautiére, mit eigentlichem Namen Auguste Richard de la
Laponnerayes Schrift | Hautiére (1813-1882), zahlt zum neobabouvistischen Fliigel der
franzosischen  Frihsozialisten, die sich auf Egalitdt und
Gutergemeinschaft berufen. Er beginnt schon frih, sich fur
Katechismus in  Lntelli- | sozialistische Ideen zu interessieren. Als politischer Journalist
gence, der ebenfalls weite | veroffentlicht er regelmdfRig in der von Albert Laponneraye
Verbreitung findet: Richard herausgegebenen Zeitschrift LiIntelligence, wo auch sein
Katechismus erstmals erscheint. Spater selbst Mitherausgeber der
Zeitschrift, ist Lahautiere einer der Wegbereiter des franzosischen
me de la Réforme Sociale | Kommunismus (Schieder 1963: 296). Es ist Lahautiere, der in einer
(1839). Lahautiéres Kate- | offentlichen Erwiderung auf den Lexikonartikel ,Babouvisme® des
chismus verfolgt sozialre- Kritikers und Kunsthistorikers Théophile Thoré im Dictionnaire
politique die  Anhanger Babeufs erstmalig offentlich als
,communistes”  bezeichnet  (Schieder 1982: 471). Im
ohne einen gesellschaft- deutschsprachigen Raum besonders bekannt werden sein Kleiner
lichen Umsturz zu fordern | Katechismus der Socialreform sowie die dem beriihmten
Frihsozialisten Pierre Leroux gewidmete Schrift Uber das
gesellschaftliche Gesetz. Auch diese beiden Texte erschienen in
einem radikalen Verlagshaus in der Schweiz.?®

erscheint ein  weiterer

Lahautiéres Petit Catéchis-

formatorische  Anliegen,

und ist, wenigstens im
franzosischen Original,

27 Die wahre Religion ist die, die sich nicht auf Aberglauben und Henker stiitzt und die sich nicht umgibt mit

der Pracht eines betrugerischen Kults, um Uber die gedemdtigte Menschheit zu herrschen. Die wahre
Religion ist die, die sich in der universellen Briderlichkeit zusammenfassen lasst, dies ist die Religion der
Barmherzigkeit und der Liebe.”

Die Rede ist von der Verlagsanstalt Johann August Weingart in Biel. Der ehemalige Lehrer Johann August
Weingart (1797-1878) hatte den Verlag gegriindet, nachdem er auf Grund seiner FUhrungstatigkeit der

28

50



deutlich kritisch gegentber Religion, wenngleich Lahautieres Materialismus holistisch-
metaphysische Zlige tragt. Der Text besteht aus acht Paragraphen, die inhaltlich sowohl soziale
als auch politische Aspekte umfassen. In Frage-Antwort Form werden nacheinander die
Prinzipien des gesellschaftlichen Lebens — zusammengefasst als Egalité, Liberté und Fraternité —,
allgemeine Birgerrechte und -pflichten, die auch Aussagen Uber das Privateigentum enthalten,
staatliche Institutionen wie Regierung, Gesetz und Bildung sowie die soziale Domane Familie
erldutert.

Der kiirzeste Abschnitt ist der Religion gewidmet, welche allerdings, gemeinsam mit dem Gesetz,
den erzieherischen Rahmen fiir die Unterweisung der Staatsburger in ihren Rechten und Pflichten
bildet. Religion hat vor allem eine kollektive Funktion: Sie wird definiert als ,,[u]lne croyance
commune qui lie les hommes et les pousse par un effort commun vers un but commun*?°
(Lahautiere 1839: 6). Bisher bestlinde jedoch keine solche wirkliche Religion auf der Erde. Im
Gegenteil: ,La terre a été tyrannisée, divisée, ensanglantée par cent cultes divers“3° (Lahautiére
1839: 6). Der Kultbegriff spiegelt hier die franzosische Rechtssituation nach der Revolution wider,
nach der religidse Institutionen, das galt auch und gerade fir die romisch-katholische Kirche, in
den Privatbereich verlagert worden waren. Fortan wird der Begriff église in rechtlichen
Zusammenhangen nicht mehr verwendet, vielmehr gelten samtliche Religionsgemeinschaften
nun als private Vereine mit eigenem culte.3! Der so verallgemeinerte Begriff bezieht sich auf eine
rechtliche Situation. Keineswegs ist er als Ausdruck innerer Andacht und schon gar nicht als

normativer Unterscheidungsbegriff zwischen ,echter’ Religion und ,falschem’ Kult zu verstehen.3?

Bei Lahautiere besteht kein Zweifel dartiber, dass diese verschiedenen Kulte es nicht vermocht
haben, eine wahre Religion zu stiften. Die Religionsgeschichte dient ihm als Beweis:

Y- Jupiter a été détroné par Jésus; le croissant a combattu la croix; Luther a

convaincu le Pape de mensonge. Toutes ces superstitions ont déchiré les

entrailles de I'humanité. Si Dieu est, il doit maudire et damner tous ces prétendus
représentants qui préchent le ciel et pillent la terre.® (Lahautiére 1839: 6)

revolutiondren Bewegung ,Junge Schweiz” aus dem Schuldienst entlassen worden war. 1841 wurde der
Verlag nach Bern verlegt (nun: Weingart & Cie.), wo Weingart erst Mitglied des GrolRen Rates und spater
sogar Nationalrat wurde (Keller 1935: 136).

,Der [gemeinsame] Glaube, der die Menschen verbindet und sie durch eine gemeinsame Anstrengung zu
einem gemeinsamen Ziel treibt.”

,Die Erde wurde tyrannisiert, verteilt, mit Blut besudelt durch hundert verschiedene Kulte.”

De facto genoss die Kirche in Frankreich dhnlich wie in Deutschland vereinsrechtliche Privilegien (Holscher
2006: 115).

Gleichwohl kristallisieren sich im Nachgang der Franzésischen Revolution andere Normativitdten heraus. So
ist der Revolutionskult auf den birgerlichen Nationalstaat ausgerichtet und wird, aufgefiihrt nach antikem
Vorbild, im rituellen Massenspektakel ,,symbolisch neu konnotier[t].” (Mohr 2010: 501)

LJupiter ist von Jesus entthront worden; der Halbmond [Islam] hat das Kreuz bekampft; Luther hat den Papst
der Luge Uberflhrt. All dieser Aberglaube hat die Eingeweide der Menschheit zerrissen. Wenn es Gott gibt,
muss er all ihre angeblichen Vertreter verfluchen und verdammen, die den Himmel predigen und die Erde
ausplindern.”

29

30
31

32

33

51



Die ideale Religion ist nach Lahautiere nicht etwa ein reformiertes Christentum, sondern die
Auflésung aller bestehenden ,,cultes” in Gleichheit, Gemeinwohl, Briderlichkeit. Das oberste
Gebot dieser ,religion sociale” ist die Hingabe, ihr Sanktionsinstrument die Verachtung des
Egoisten (Lahautiere 1839: 6).

Die erste deutsche Ubersetzung von 1841 weicht an einigen Stellen erheblich vom franzésischen
Original ab und ist in der Rezeption deshalb auch als , Textfdlschung” bezeichnet worden
(Kool/Krause 1967: 302). Der Ubersetzer kommt aus dem Kreis des Friihsozialisten Wilhelm
Weitling. Es handelt sich um den schwdbischen Gerbergesellen Simon Schmidt. Auch spéatere
deutsche Ubersetzungen bleiben stark an diese erste deutsche Ausgabe angelehnt.

Simon Schmidt (ca. 1816-?) steht exemplarisch fiir den Typus des
Autodidakten aus dem Handwerkermilieu, das sich ab den 1830er
Jahren in Bildungsvereinen politisierte und tragend fir die
Katechismus einen Prozess | friihsozialistische Bewegung wurde. 1834 emigrierte Schmidt
ein. Als belastende | zundchst von seiner Heimat Wirttemberg nach Frankreich. 1838
kam er nach Genf, wo er auf Umwegen erstmals mit
frihsozialistischem Gedankengut in Kontakt kam. (Die als anstoRig
geltenden frihsozialistischen Schriften konnten nicht reguldr von
Regierung, das Eigentum | Buchhandlern bezogen, sondern mussten ,in WinkelgdRchen”, bei
sowie die Religion | Barbieren  oder  Perlickenmachern, — erworben  werden,
Stadelmann/Fischer 1955: 175). Im Zuge seines Protests gegen die
Todesstrafe wurde er im Herbst 1839 in Frankreich verhaftet,
entkam jedoch durch Flucht in die Romandie. Im selben Jahr lebte
Verletzung der ,religidsen | er in Lausanne, das neben Genf ein Zentrum der
Moral“ vorgeworfen — eine radikaldemokratischen und frihsozialistischen Bewegung in der
Westschweiz war. Schmidt grindete proletarische Bildungsvereine
in Lausanne, Morges oder Vevey, in denen sich Handwerker und
Kenntnis der deutschen | Arpeiter weiterbildeten und politisierten. Er stand er in regem
Ubersetzung allein nicht | Kontakt mit Schweizer Radikalen und Wilhelm Weitling; spater
verstindlich  wird. Die | Wanderte erin die Vereinigten Staaten aus. (Biographisches: Seidel-
Hoppner 2018: 26; Stadelmann/Fischer 1955: 173-178; Seidel-
Hoppner 2014: 220-221)

Dem 26-jahrigen
Lahautiere  bringt  der

Passagen werden die
Abschnitte Uber  die

angeflihrt. Unter anderem
wird dem Verfasser die

Einschat-zung, die aus der

Anklage greift Lahautiéres

Verweis auf die Luther’sche
Kritik am Papst sowie die Verwendung von , Aberglaube” als Allgemeinbegriff auf; zur Last gelegt
wird ihm in erster Linie aber Atheismus: ,Vous le voyez! Le catholicisme est une superstition et
un mensonge! Et puis ce doute: Si Dieu est! [...] Lathéisme, voila sa religion! Quelle immoralité!“3
(Lauhautiere 1839: 18) Als gelernter Jurist verteidigt sich Lahautiere selbst. Auf den
Atheismusvorwurf geht er dabei folgendermalen ein:

34 Sie [angesprochen sind die Geschworenen: AK] sehen es! Der Katholizismus ist [bei Lahautiére: AK]

Aberglaube und Lige! Und dann dieser Zweifel: Wenn es Gott gibt! [...] Der Atheismus, das ist seine Religion!
Was fiir eine Unmorall”

52



Y- L'on m’accuse d’avoir nié Dieu!l [...] Jai douté; mais ce doute n’est pas une

négation; je crois en I’harmonie de I'univers. Nous sommes, selon moi, membres

et parcelles du grand font. [...] Je ne suis pas chrétien, mais j'ai une foi: j'ai foi en
'humanité!®> (Lahautiére 1839: 21)

Der Prozess endet mit einem Freispruch, die Zuhorerschaft jubelt (Lahautiere 1839: 23). Auch
dieser Katechismus, dessen Ubersetzung deutlich weniger religionskritisch ist als das franzdsische
Original, wird unter deutschen Handwerksgesellen in der Schweiz breit rezipiert (Schieder 1963:
296). Der Katechismus als Instrument der Sozialreform ist im nach-revolutiondren Frankreich weit
verbreitet, bleibt aber nicht auf Kontinentaleuropa beschrankt.

Ein Blick auf England: Der Katechismus als Medium der Religionskritik - die
Aufklarungskampagne des Sozialreformers und Religionskritikers Robert Owen

In England scheuen dezidierte Religionskritiker wie der beriihmte walisische Unternehmer und
Sozialreformer Robert Owen nicht davor zurtck, fir die Verbreitung ihrer Reformideen das
Etikett Katechismus sowie die katechetische Frage-Antwort-Form zu bemuihen.

In Programmschriften, | Der bis in hochste politische Kreise vernetzte Sozialreformer und
erklarte Religionskritiker Robert Owen (1771-1858) zahlt zu den
Wegbereitern des Sozialismus in Europa und Nordamerika. Aus

einer Waliser Handwerkerfamilie stammend, etabliert sich Owen in

eigenen  Tageszeitungen

und politischen Katechis-

men erlautert und
popularisiert er unermid-
lich seine Sichtweise auf die
Beschaffenheit des Men-
schen und den Einfluss
sozialer Faktoren inklusive
der Religion auf die
menschliche  Entwicklung
und entwirft Ideen fir die
Gestaltung neuer Formen
des Zusammenlebens.
Seine  Anthropologie st
gepragt von den Bildungs-
idealen der Franzosischen
Revolution. Er st Uber-

zeugt, dass das Moral-

verhalten eines Menschen

jungen Jahren im englischen Textilgewerbe. Frih in seiner Karriere
interessiert er sich flr die Moralvorstellungen der Arbeitskrafte
sowie deren schlechte Arbeitsbedingungen. Er entwickelt
sozialpolitisches ~ Sendungsbewusstsein  und  tut sich im
gesellschaftlichen Diskurs mit seinen Reformideen hervor. 1816
begriindet Owen das Institute for the Formation of Character, die
erste Vorschule Englands. Mit den sozialen Produktions- und
Arbeitsmethoden seines Vorzeigeprojekts, der Baumwollspinnerei
in New Lanark, Schottland, erlangt er international Berihmtheit.
Jahrlich stromen unzahlige Besucher nach New Lanark; Friedrich
Wilhelm [Il. von Preufsen zeichnet Owen mit einem Orden flr
Zivilverdienste aus, der russische Zar gewahrt ihm kaiserlichen
Schutz  (Saage 2002: 38). Nachdem Owen sich mit
Geschaftspartnern und der englischen Oberklasse, welche er durch
seine Religionskritik dipiert, Uberworfen hatte, sucht er 1825 in
New Harmony, Indiana, ein gltergemeinschaftlich organisiertes
Siedlungsprojekt umzusetzen. Nach dessen Misslingen kehrt er
nach  Europa zurlck, propagiert weiterhin  kooperative
Wirtschaftsmodelle und wird zum Ideen- und Namensgeber des
Owenismus. Owens frithe Religionskritik wird wegweisend fir die
sozialistische und kommunistische Bewegung.

35 Man hat mich der Gottesleugnung angeklagt. [...] Ich habe gezweifelt; aber dieser Zweifel ist keine

Leugnung. Ich glaube an die Harmonie des Universums. Meiner Meinung nach sind wir Mitglieder und Teile
eines groRen Ganzen. [...] Ich bin kein Christ, aber ich habe einen Glauben. Ich habe Vertrauen in die
Menschheit!”

53



maRgeblich aus dessen sozialer Umgebung und den daraus folgenden Bildungsmoglichkeiten
resultiert, geht also weder von einem gottlichen noch von einem freien Willen und somit kaum
von der Selbstverantwortlichkeit des Individuums aus. Stattdessen benennt er die
,circumstances” als Determinanten menschlichen Handelns und der Charakterentwicklung.
Owens Lehre, dass veranderte soziale Umstdande den Menschen verandern, provoziert, denn sie
stellt die Uberzeugungskraft christlicher Offenbarung infrage.3 Dieser Lehre entsprechend ist
sein Catechism of the New Moral World (1835) eine in 52 Fragen und Antworten gehaltene Sozio-
Anthropologie des Menschen. Die Antwort auf die erste Frage — Was ist der Mensch? — lautet:
,An organized being, or, an animal possessing certain physical, intellectual, and moral powers and
faculties, and attractive and repulsive propensities.” 3’ (Owen 1835: 73) In den folgenden
Paragraphen werden diese Neigungen und Veranlagungen, ferner die Bedingungen, in welchen
sie sich entwickeln, erldutert.

Owen argumentiert, dass der Mensch nicht verantwortlich sei fiir seine Regungen, demzufolge
weder flr sie gelobt noch getadelt, belohnt oder bestraft werden konnte. Jedoch seien sémtliche
Eigenschaften und Neigungen grundsatzlich gut, spiegelten sie doch die menschliche Natur und
seien zudem notwendig ,to form an intellectual, rational, and happy being” (Owen 1835: 74).38
Die besten Bedingungen flr einen guten, das heillt, einen ,rationalen” Menschen, sind dann
gegeben, wenn dessen physische, intellektuelle und moralische Grundbeddrfnisse, zu denen
auch das Verlangen, die Wahrheit zu sprechen, zahlt, garantiert sind. Dass dies ein politisches
Anliegen ist, geht aus Frage 14 hervor: ,,Under what circumstances will man be the most easily
governed? Under arrangements that will enable him at all times to supply or satisfy the wants of
his nature to the point of temperance.” 3° (Owen 1835: 74) Die Formung des Menschen wird zur
systemischen Frage, insofern Regierungen die adaquaten Bedingungen flir die menschliche
Entfaltung bereitstellen. Das Ziel ist ,a rational state of society” und die ,emancipation of
mankind from ignorance, sin, and misery.”*° (Owen 1835: 74)

Verhindert wurde die moralische Emanzipation bislang von fundamentalen Fehlern und
Institutionen. In diesem Zusammenhang erfolgt erstmals ein Religionsverweis. Zwar werden
diese Fehler nicht weiter inhaltlich qualifiziert, jedoch ursadchlich mit religiésen (Priestertum) und
politischen Institutionen (Regierungen) in Verbindung gebracht (Owen 1835: 74). Kern der Kritik
ist dabei nicht der Einzelne, sondern das System, welches sich gewissermallen selbst
reproduziert, indem Priester die Charakterbildung lenken und Institutionen gegriindet werden,
die auf ,imaginary notions, which are opposed to facts” gegriindet werden. (Owen 1835: 75) Hier

% |n seiner Aufsatzsammlung A New View of Society hatte er pointiert geschlussfolgert: , Train any population
rationally, and they will be rational” (Owen 1813: 60-61).

37 Ein organisiertes Lebewesen oder Tier, das bestimmte korperliche, intellektuelle und moralische
Fahigkeiten und anziehende und abstolRende Neigungen und Veranlagungen besitzt.”

%8 Um ein intellektuelles, rationales und gliickliches Wesen zu formen.”

39 Unter welchen Bedingungen ist der Mensch am Einfachsten zu steuern? Unter den Bedingungen, die es ihm
ermoglichen, seinen naturlichen Bedurfnissen in einem verniinftigen Mafs nachzugeben.”

40 [EJin rationale[r] Zustand der Gesellschaft.” ,[...] Emanzipation des Menschen von Ignoranz, Siinde und
Elend.”

54



verbindet sich institutionell-inhaltliche Christentumskritik mit politischer Institutionenkritik: Die
,wilde und absurde” Imagination verhindert Erkenntnis und Wissen, ihre Organisationen bringen
bestimmte Vorstellungen und Anthropologien hervor, etwa dass Menschen von Natur aus
schlecht seien (eine Anspielung auf die Erbsiindevorstellung) oder dass sie ihre Uberzeugungen
nach freiem Willen formen kénnten (Owen 1835: 75).

Das Priestertum ist nur eine der vielen Strukturen, die aus irrigen Annahmen und wilden
Imaginationen erwachsen; weitere sind das Recht, das Militdr, das wirtschaftliche und politische
System. Owen hebt deren Konstruktionscharakter hervor: ,[T]hey emanate directly or indirectly
[...] from what is called religion, law, marriage, and private property, all founded in opposition to

nature’s laws.”*!

(Owen 1835: 75) Sie fungieren samtlich als Unterdrickungsmechanismen.
Besonders ist es jedoch Religion bzw. deren Sozialform, das ,Weltpriestertum®, das die
menschlichen Neigungen zu disziplinieren sucht, indem es sie als Laster bezeichnet oder
falschlicherweise als Tugenden lobt und Menschen damit veranlasst, irrational oder boshaft zu
werden (Owen 1835: 75). Folglich missen die alten Strukturen abgeschafft und ein Erziehungs-
und Bildungssystem errichtet werden, in welchem die neuen Ideen in 6ffentlichen Treffen,
Vorlesungen und Diskussionen sowie erschwinglichen Publikationen — gemeint sind Zeitungen
wie die von Owen gegriindete The New Moral World — erlautert und verbreitet werden. Kern der
neuen Gesellschaft ist die Griindung einer Association of all Classes of all Nations to form a New
Moral World, die sich in weiteren Vereinigungen Uber England, andere europaische Lander und

schlieRlich Uber die gesamte Welt ausbreiten (Owen 1835: 77).

In Owens Sozio-Anthropologie des Menschen ist Religion eine der grundlegenden Institutionen,
die zunachst das Individuum in seiner charakterlichen Entwicklung behindert, indem ihre
moralisch konstruierten Werte und Normen dessen wahre Natur unterdrickt. In diesem Sinn ein
Unterdrickungsinstrument, hindert Religion die Gesamtgesellschaft auf ihrem Weg zu einem
rationalen Zustand, weil sie falsche Imaginationen hervorruft, produziert und foérdert.
Imagination steht dem Faktum gegenlber. Die begriffliche Konzeptualisierung erfolgt auf der
Achse fiktiv—real und damit auf der Ebene der Klassifizierung von Sachverhalten, folglich in Bezug
auf den ontologischen Status des in einer Rede Ausgesagten. Damit ist Imagination zwar deutlich
negativ konnotiert. Jedoch fehlt der Konnotation an dieser Stelle ** das klassische
religionskritische Argument. Nicht primar, weil Religion den Menschen in eine zweifelhafte
Erzdhlkultur involviert, sondern weil sie als Institution dessen natlrliche Neigungen unterdrickt,
also in diesem Sinn widernattrlich wirkt, ist Religion ein Problem. Zentral fir Owen ist somit
weniger die Psychologie des Einzelnen, der anfangt, an falsche Dinge zu glauben oder krankhafte
Einbildungen bzw. Imaginationsstorungen zu entwickeln. Weder handelt es sich hier um einen
Glaubensdiskurs im engeren Sinn noch um die Pathologisierung von Bewusstseinszustanden. Im

41 Sie gehen direkt oder indirekt [...] aus dem hervor, was man Religion, Recht, Ehe und Privateigentum nennt

—samtlich im Widerspruch zu den Gesetzen der Natur begriindet.”
In Owens 1826 veroffentlichter , Declaration of Mental Independence” war der psychopathologische Gehalt
fehlgeleiteter Imaginationen allerdings unmissverstandlich angeklungen (Owen 1826: 329-232).

42

55



Vordergrund stehen vielmehr die Reflexion und Kritik politischer und gesellschaftlicher
Institutionen in ihren Auswirkungen auf die menschliche Entwicklung. In diesem Sinn ist der
Losungsvorschlag, das Problem auf institutioneller Ebene durch die Griindung einer Gesellschaft
aller Klassen und Nationen zu l6sen, nur konsequent. Seine Rational Society, spater auch
Universal Community Society of Rational Religionists, wird 1835 gegriindet und zieht mit ihren
Volksbildungsangeboten rasch Abertausende von Zuhérerinnen und Zuhorern an. Unter ihnen
befindet sich der junge Friedrich Engels (Claeys 1993: xlii).

Funktionswandel: Vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument

Der Katechismus ist in den 1830er Jahren nach wie vor ein gebrauchliches Medium zur
Verbreitung sozialpolitischer Reformideen und dies ist unabhdngig von seiner jeweiligen
weltanschaulichen Fundierung. In Owens religionskritischer New Moral World werden
beispielsweise regelmaRig christlich fundierte Gesellschaftskatechismen veréffentlicht, wie etwa
John Minter Morgans Catechism of Society (1836) oder Joseph Marriotts Catechism on
Circumstances; or, the Foundation Stone of a Community (1837).%* Noch teilen sich christliche
und weltliche Entwirfe das Genre. Trennlinien in Bezug auf unterschiedliche semantische
Kulturen von Religion verlaufen allerdings entlang der Ubersetzungskulturen. In den
republikanischen Katechismen von La Chabeaussiere und Laponneraye sticht die konfessionell
unabhangige Rationalreligion hervor. |hre Ubertragungen ins Deutsche spiegeln wiederum die
historisch gewachsenen, nationalen Besonderheiten des Religionsdiskurses: Der ,théiste” des
Chabeaussiere’schen Katechismus wird kurzerhand als ,Christ” Gbersetzt; religionskritische Tone
und eine sich wie bei Lahautiére in die Forderung nach Gleichheit, Gemeinwohl und
Briiderlichkeit aufldsende , religion sociale” gehen nicht in die deutsche Ubersetzung ein.

Aufschlussreich fur die Entstehungsgeschichte der Trennlinie zwischen Religion und Politik sind
die den verschiedenen Ausgaben vorangestellten Vorworte, in denen die Ubersetzer oder
Herausgeber Stellung zu den von ihnen vorgenommenen Textveranderungen nehmen: In der
Neuausgabe von La Chabeaussiéres Katechismus, dem Catéchisme national francais von 1825,
wird etwa der Ersatz von ,républicain® mit ,théiste” lediglich als taktische Verdanderung
bezeichnet und kontextualisiert; die 1839 erschienene deutsche Ubersetzung ordnet den
Katechismus trotz ,missverstandlichen” Titels zweifelsfrei einem Bereich des Politischen zu. Beide
Autoren machen hier implizit und selbstverstdndlich eine Unterscheidung geltend, der aus
historischer Perspektive ein komplexer Aushandlungsprozess zugrunde liegt. An dessen Beginn
muss die Verhaltnisbestimmung von Religidsem und Politischem zunachst Gberhaupt als Problem
identifiziert werden, bevor deren kategorische Differenzierung als zwei voneinander
unterscheidbare gesellschaftliche Bereiche vorgenommen oder als Forderung formuliert werden
kann.

43 Diese christlichen Gesellschaftskatechismen waren weit verbreitet, vgl. etwa Anonym (1833: 630-636);

Owenfreundlich, aber rationalreligits fundiert ist Combe (1824: 7-28).

56



Die Initialisierung dieses historisch dynamischen und langwierigen Aushandlungsprozesses, der
eine Verdnderung im epistemologischen Geflige voraussetzt, ist eng mit dem zeitgleich
entstehenden Frihsozialismus verbunden. Friihsozialistische Ideen werden zwar vielfach in
Katechismen und Glaubensbekenntnissen formuliert, allerdings wandelt sich deren Funktion
grundlegend: Sie sind nun nicht langer von Einzelautoren und als Instrumente republikanischer
oder sozialreformatorischer Erziehung verfasst, sondern werden als Programmdokumente einer
sich transnational konstituierenden neuen Bewegung diskutiert. Damit verandert sich die
Debattenlage.

4. Friihsozialistische Identititsdebatten im Medium des Katechismus

Die Reformdebatten sind keineswegs auf das klassische Intellektuellenmilieu beschrankt.
Zeitgleich mit den birgerlichen Reformkraften, die ihre republikanischen Forderungen oder ihre
religionskritischen Sozialtheorien im katechetischen Format verbreiten, entsteht eine Bewegung,
in der politische und soziale Anliegen, welche oftmals die Verbesserung sehr konkreter Lebens-
und Arbeitsbedingungen zum Gegenstand haben, verschmelzen. Hier werden Fragen nach
sozialer Gerechtigkeit und den Bedingungen fir eine zuklnftige gute Gesellschaft intensiv
erortert und alternative EntwUrfe auf der Basis glitergemeinschaftlicher Konzepte diskutiert. Die
in diesem Umfeld aufkommenden heterogenen Ideen werden unter dem Etikett

,Frihsozialismus” zusammengefasst.**

Der Frihsozialismus ist eine europdische, soziale und religiose Bewegung (Bowman 1974,
Stedman Jones 1981; 2010; Strube 2016, 2019); ganz wesentlich ist er auch eine Exilbewegung.
Waren mit den revolutiondren Umstirzen zwischen dem Ende des 18. und dem Beginn des 19.
Jahrhunderts politische Flichtlinge weltweit zu einem , Massenphanomen® geworden (Jansen
2018: 495),* erlebt die europaische Binnenwanderung in den 1830er Jahren Hochkonjunktur.*®
Paris, Zurich, Genf, Brissel und London gelten als liberal und werden zu Exilstadten politischer
Oppositioneller. Ab Mitte der 1830er Jahre organisieren sich friihsozialistische Revolutionare in
Paris und bauen politische Strukturen in Form von sozial- und bildungspolitisch engagierten
Vereinen auf. lhre Trdgerschaft besteht zu grofen Teilen aus Flichtlingen aus dem
Handwerkermilieu, die sich vor dem Hintergrund der politischen Unruhen sowie ihrer desolaten
sozialen Situation als wandernde, gut qualifizierte, aber jederzeit kiindbare Arbeitskrafte

4 Der Begriff ,Frithsozialismus” bezieht sich grob auf jene Theorien und Modelle, die vor den 1848er
Revolutionen und dem Einfluss von Karl Marx und Friedrich Engels entstanden und mit den
Sozialtheoretikern Robert Owen in England oder Henri Saint-Simon und Charles Fourier in Frankreich
assoziiert werden. Dabei handelt es sich um eine nachtragliche Begriffsbildung, die terminologisch eine
Einheitlichkeit von Ideen suggeriert, die der historischen Situation nicht entspricht, sich aber als Bezeichnung
etabliert hat. Problematisch bleibt ,,Frihsozialismus” (auch: ,utopischer Sozialismus®) in seiner Funktion als
Abgrenzungsbegriff vom ,wissenschaftlichen” Sozialismus, der von Friedrich Engels propagiert und in den
realsozialistischen Historiographien des 20. Jahrhunderts Gbernommen wurde.

4 Jansen schildert die Auswirkungen der Revolutionen in den Amerikas, in Frankreich und Haiti. Fir einen
Uberblick tiber die Fliichtlingswelle nach der Franzésischen Revolution siehe Pestel (2017).

4 Fir einen ersten statistischen Einblick in die européischen Wanderungsbewegungen des 19. Jahrhunderts
am Beispiel Deutschlands siehe Grandjonc (1975a).

57



politisiert hatten und sich nun den vor allem in Paris und in der Schweiz entstehenden
revolutiondren Auslandsvereinen zusammentun. Diese Auslandsvereine — namentlich der Bund
der Geachteten, der Bund der Gerechtigkeit sowie der aus diesem hervorgehende Bund der
Kommunisten — sind geheimbiindlerisch organisiert und werden zu den Keimzellen der sich
europaweit organisierenden sozialistischen Bewegung sowie zu Vorldufern der modernen
Parteien.

Die Vereine publizieren ihre Anliegen fleiSig in Form von Programm- und Flugschriften, an deren
Produktion und Distribution ihre Mitglieder malgeblich beteiligt sind. Insbesondere die
Handwerker helfen bei Herstellung und Verbreitung, indem sie die Schriften mitfinanzieren oder
diese in den Pariser Betrieben, in denen sie arbeiten, heimlich drucken und dann zu Fuf3 Uber die
Grenze bringen lassen. Mehr noch ist deren Verbreitung haufig nur deshalb moglich, weil das
handwerkliche Netzwerk der Geheimorganisationen fiir den Druck und die grenziiberschreitende
Verteilung der Texte sorgen (Ruckhadberle 1977: 34-35). Die Exilantenpresse verflgt Uber ein
feines Netzwerk, in dem das Material per Post an Mittelspersonen versandt und von dort Gber
sympathisierende Buchhandlungen und weitere Kontaktpersonen in Grenzorte eingeschmuggelt
und zum Teil Uber Gelegenheitskolporteure wie Fuhrleute, Postkondukteure oder
Handelsreisende in Warentransporten versteckt und mit falschen Titeln getarnt weitergetragen
wird. Die Rolle radikaler Verlagsanstalten sowie die Bedeutung von Ubersetzungen sind fiir den
Transfer politischen Wissens und die Entstehung frihsozialistischer Gesellschaftstheorien aus
einem transnationalen politischen Diskurs kaum zu Uberschatzen (Brophy 2016: 98, 103).*’ Das
aus dem Ausland eingeschmuggelte Material ist haufig nur in wenigen Exemplaren vorhanden,
was der Verbreitung seiner Inhalte allerdings keinen Abbruch tut.*®

Mit dem Frihsozialismus gewinnt die Reformbewegung eine neue Qualitat: Forderungen nach
Grundrechten, politischer Partizipation und Presse- und Meinungsfreiheit verbinden sich mit
Fragen nach der guten und moralisch gerechten Gesellschaft. Entspricht das katechetische
Format dem Anliegen, Visionen dieser Gesellschaft normsetzend, memorierbar und
Uberzeugend zu prasentieren, soll damit allerdings nicht allein die Programmfestigkeit einer
Rezipientenschaft gewahrleistet werden. Vielmehr wird die Debatte im Medium des Katechismus
gefiihrt, die sozialistischen Inhalte und Fundamentalorientierungen werden im katechetischen
Format entworfen, projiziert, eroértert und vergewissert. Der didaktische Zweck richtet sich
sowohl an die (intendierten) Empfanger als auch an die Sender. Die Programmschriften
dokumentieren damit die Identitdtsdebatten einer sich institutionalisierenden Bewegung, die ihr
Verhaltnis zu anderen Reformkraften zu klaren hatte. In diesem Kontext wird die Religionsfrage
zur Grundsatzfrage, die in der Verhaltnisbestimmung von Christentum und Sozialismus bzw.

Kommunismus Gestalt gewinnt.

47 Systematisch zu einer Sozialgeschichte der Exilliteratur: Miiller (2001).
48 Weitere Details zur Verbreitung der Flugschriftenliteratur bei Ruckhiberle (1975: 153-166). Zu den
ausgekligelten Schmuggelmethoden Miller (2001: 376-387).

58



Programmdiskussionen friihsozialistischer Geheimbtinde: Zwischen biblischer

Sprache und 6konomischer Gesellschaftsanalyse

Die erste programmatische Vergewisserungsschrift, die im Kontext der geheimblndlerisch
organisierten Vereine publiziert wird, ist das Glaubensbekenntnis eines Gedchteten (1834). Der
Text entsteht im Umfeld des Bundes der Geachteten, der 1834 in Paris von dem Anwalt und
Journalisten Jakob Venedey (1805-1871) und dem Juristen und Mediziner Theodor Schuster
(1808-1872) initiiert wird und neben republikanischen Intellektuellen vor allem wandernde
Handwerksgesellen zu seinen Mitgliedern zihlt*® (Schraepler 1972: 49). Der Bund propagiert
seine Ideen mindlich, in Form von Flugschriften und vor allem durch sein Publikationsorgan Der
Gedchtete (1972), welcher namentlich von Jakob Venedey, Eduard Rauch und Theodor Schuster
verantwortet wird und in 12 Heften zwischen Juli 1834 und Januar 1836 in kleiner Auflage
erscheint. Das Organ richtet sich besonders an deutsche Handwerksgesellen in Paris und der
Schweiz und enthalt gleichermalen politische Artikel und literarische Gastbeitrage, etwa von
Heinrich Heine und Ludwig Borne. Revolutionserwartung und -hoffnung sind bereits deutlich
spUrbar. Erste sozialistische Ideen werden diskutiert; religionskritische Téne gehéren zum Stil der
Beitrdge. >° Das jeder Ausgabe vorangestellte Motto — im Vorwort der Redaktion als
,Glaubensbekenntnis” bezeichnet — lautet: ,,Erldse uns vom Uebel! Amen!”

Das Glaubensbekenntnis eines Gedichteten dokumentiert die Griindungsdebatte des Bundes.
Deren Mitglieder suchen ein Programmdokument zu entwerfen, das die Zusammenhange von
Reichtum, politischer Macht und der sozialen Situation der armen Bevolkerung veranschaulicht
und die Verflochtenheit von sozialem Wandel und politischem Kampf plausibilisiert. Friih wird in
diesem Umfeld die Gltergemeinschaft zur tragenden Idee und Forderung flr eine politische
Umwalzung. In der Debatte erscheinen rasch hintereinander programmatische Erklarungen, die
insgesamt kaum Bezlige zum Religionsthema aufweisen. Den Beginn macht die Erkldrung der
Menschen- und Blirgerrechte (1834), ein vermutlich von Theodor Schuster aus dem
Franzosischen Ubersetzter, 53 Artikel umfassender republikanischer Forderungskatalog, der
Gleichheit, den Schutz der Freiheit und das Recht auf Erziehung und Bildung sowie Eigentum
einschlieRt.>! Zu der in Artikel 32 geforderten Versammlungs- und Meinungsfreiheit zahlt die
,freie Austbung jeder Gottesverehrung” (Schuster 1834: 318). Ziel ist die Errichtung einer
parlamentarischen Demokratie. Die deutsche Ubersetzung wird im Februar 1834 erstmals in

4 Der Bund der Geichteten war aus dem Deutschen Volksverein hervorgegangen, welcher im Sommer 1832

auf Initiative deutscher Exilanten in Paris gegriindet, wegen des restriktiven franzosischen Vereinsgesetzes
1834 aber wieder verboten worden war (Ruckhéberle 1977: 17; Hoppner/Seidel-Hoppner 2005: 93). Im
April/Mai 1834 konstituiert, spaltet sich der Bund bereits zwei Jahre spater auf Grund innerer Streitigkeiten
(Hundt 1993: 34-45).

Zum Beispiel wird die Anklage des Schriftstellers Karl Gutzkow, dessen Roman Wally, die Zweiflerin als
blasphemisch angezeigt wurde, scharf kritisiert (Der Gedchtete 1972, Bd. 2: 281-283).

Die franzosische Vorlage bildete Charles Antoine Testes Déclaration des Principes fondamentaux von 1833.
Bei dem Text handelt es sich um einen Verfassungsentwurf, der von Robespierres Erklarung der
Menschenrechte an den Konvent vom 24. April 1793 und der Deklaration der Menschen- und Biirgerrechte
in der Verfassung vom 24. Juni 1793 erganzt wurde (Ritter 2010: 45).

50

51

59



Paris gedruckt und ist ,einer der weitverbreitesten [sic] Texte der Pariser Handwerkervereine”
(Ruckhéberle 1977: 129).

Zeitgleich mit der Erkldrung der Menschen- und Blirgerrechte erscheint das Glaubensbekenntnis
eines Gedchteten als Kommentar der Erklarung. Der Text stammt wahrscheinlich von Theodor
Schuster (Ruckhaberle 1977: 138). Die achtseitige Broschire steht in der Rhetorik von
Sozialreform und sozialer Gerechtigkeit und bleibt damit an die Tradition des franzdsischen
republikanischen Katechismus angelehnt. Schusters Fokus liegt auf der Entwicklung der
parlamentarischen Demokratie in einem geeinten Nationalstaat als Voraussetzung fir ein
freiheitliches und gleiches Zusammenleben aller Birgerinnen und Blrger. Die demokratische
Republik ist fiir ihn die einzige Form, um diese Gleichheit zu erreichen. Im Zentrum stehen die
Grundsatze ,Freiheit, Gleichheit, Tugend und Nationaleinheit”, auf deren Basis das
frihsozialistische Demokratieverstandnis in Abgrenzung zur aristokratischen Republik als einer
Klassenrepublik, in der wenige Bevorzugte iiber die Ubrigen herrschen, skizziert wird (Schuster
1977:130-138).

Abgesehen vom programmatischen Titel und belehrenden Stil weist das Glaubensbekenntnis
wenig Bezlge zum traditionellen Katechismusformat auf. Auch religiése Querverweise kommen
so gut wie nicht vor. Lediglich im ersten Absatz heilt es mit Verweis auf die
Schopfungsgeschichte, 1. Mose 1:

Der Herr schuf alle Menschen zu seinem Ebenbilde. Er schuf sie alle gleich. — In

Allen lebt der hohe Gotterfunke, der sie zu den Herren der Erde machte; [...]. Die
Menschen sind gleich geschaffen; aber der Bdse sdete den Saamen der Zwietracht.
(Schuster 1977: 130)

Gerade weil weitere religiose Beziige fehlen, fallt der Rickgriff auf die Genesis auf. Eine
Interpretation bleibt jedoch schwierig. Der biblische Verweis mag dazu einladen, von einer
religiosen Rahmung des Textes auszugehen, ungeklart bleibt dann die Frage nach der Bedeutung
und Funktion dieser Rahmung. Handelt es sich um die Aussage eines christlichen Verfassers in
religioser Absicht? Oder hat hier ein politischer Akteur gezielt ein Stilmittel gewahlt, um seine
Rezipientenschaft zu adressieren? Aus dem Text allein lassen sich beide Deutungen nicht
hinreichend begriinden, denn Erlauterungen des Autors fehlen. Laut des franzdsischen Marx-
Spezialisten und Historikers der Arbeiterbewegung Jacques Grandjonc war der Rickgriff auf den
Mythos in jedem zeitgenossischen Flugblatt verbreitet, was auf eine enge Verbindung von
religioser und sozialer Frage hinweise (1975b: 90-93). Ihre Verhaltnisbestimmung sowie die Frage

nach der Deutung dieser Sprache bleiben im Einzelnen allerdings komplex.

Die Debatte um eine Programmschrift im Bund der Gerechtigkeit

Die Bildungs- und politischen Partizipationsmoglichkeiten ihrer Mitglieder sowie die Verbreitung
des neuen Wissens Uber in die Heimat zuriickkehrende Gesellen potenzieren die Wirkung der
Auslandsvereine und machen sie zu Keimzellen der frihproletarischen und friihsozialistischen
Bewegung. Die Ideen, die in dieser sich internationalisierenden Protestbewegung kursieren, sind

60



vielfaltig und nicht immer vereinbar. Der Streit um verschiedene Konzepte einer sozialen
Revolution, unterschiedliche Vorstellungen der neuen Gesellschaft und die Kritik an der
Organisationsstruktur des Bundes der Gedchteten flhren schliel’lich zu dessen Spaltung. 1836
haben die meisten Mitglieder den Bund verlassen. Ein radikaler Fligel um Karl Schapper, Joseph
Moll und Heinrich Bauer, die spater eine entscheidende Rolle in der zentralen Leitung des Bundes
der Kommunisten spielen und damit auch an der Entstehung des Kommunistischen Manifests
beteiligt sind, griindet daraufhin den Bund der Gerechten bzw. der Gerechtigkeit.>? Erneut
werden Forderungen nach einer Grundsatzdebatte und der Entwicklung einer Programmeschrift
laut. Im Sommer des Jahres 1838 beginnen die organisierten Arbeiten an einem
Programmentwurf. In die Debatte um die politische Richtung des Bundes werden verschiedene
Ideen zur gesellschaftlichen Umgestaltung getragen. Auch diesmal ist die Auseinandersetzung
um das Konzept der Gitergemeinschaft mafRgeblich (Marsiske 1984: 169).

Zunéchst ist ein umgearbeiteter franzosischer Katechismus im Gespréach, der von einem Mitglied
des Leitungsgremiums des Bundes der Gerechtigkeit, dem Schriftsteller Friedrich Biermann,>3
Ubersetzt worden war und bei dem es sich um Albert Laponnerayes Catéchisme démocratique
von 1836 handelt.>* Der Katechismus war den deutschen Fliichtlingen in Paris bekannt, denn sie
lieRen sich Laponnerayes L’intelligence ebenso wie andere babouvistische Zeitungen in den
Lesesalen vorlesen (Seidel-Hoppner 1974: 177). Auf die Frage nach den Griinden dafir, weshalb
Laponnerayes Katechismus schlielllich fallen gelassen wurde, gibt es keine abschlieende
Antwort. Flr die Rekonstruktion der Entstehungsbedingungen des Bundes der Gerechtigkeit und
die ihn begleitenden Diskussionen um ein geeignetes Programmdokument muss auf polizeiliche
Verhorprotokolle zurlickgegriffen werden, die in den Jahren 1840/41 nach einer groReren
Verhaftungswelle entstanden. Das Bundesmitglied Carl Friedrich Hoffmann erwdhnt in seiner
Vernehmung vom 15. und 16. April 1841 Laponnerayes Katechismus. Er urteilt, dass die , Tendenz
[des Textes] [...] im wesentlichen dieselbe [war] [wie die] der Verbindung im allgemeinen,” weist
jedoch auf unterschiedliche Ansichten in Bezug auf einzelne Paragraphen hin und berichtet, wie
die Mitglieder kurz darauf ,die Sache liegen [lieRen]” (Institut/Institut 1970: 111). Zu der den
Katechismus abschlieRenden Religionsfrage war man da in der Diskussion noch gar nicht
gekommen. Es ist denkbar, dass neben den inhaltlichen Differenzen auch formale Aspekte eine
Rolle spielten (Seidel-Hoppner 1974: 180; Forder/Hundt 1972: 249). Die nachfolgenden

52 Die in mindestens zwei Drucken 1838 erschienen Statuten fiihren sowohl den Namen Bund der Gerechtigkeit
als auch Bund der Gerechten (Ruckhaberle 1977: 233). Den Behorden war die Organisation als Bund der
Gerechtigkeit bekannt (Bericht der Bundes-Centralbehorde 1842: 39-40, 82). Aus einem Brief Wilhelm
Weitlings geht hervor, dass die Bezeichnung Bund der Gerechten auf einen Konflikt der Mitglieder
untereinander zurlickzugeht (Seidel-Hoppner 2014: 88, 94-95; Seidel-Hoppner 2013: 47-57).

53 Biermann (auch: Michel Birmann) war den Behdrden als ,Schriftsteller aus Preischeid im Kreise Prim*, einer
kleinen Gemeinde in der Eifel an der Grenze zu Luxemburg, und als in Paris tatiger ,Sprachlehrer” bekannt
(Bericht der Bundes-Centralbehorde 1842: 93).

54 Dies lasst sich aus einem Vergleich der Verhéraussage des Tischlers und Bundesmitglieds Carl Friedrich
Hoffmann mit einem bei Karl Schapper beschlagnahmtem Katechismusfragment rekonstruieren
(Hoppner/Seidel-Hoppner 2005: 106).

61



Entwurfe, Karl Schappers Glitergemeinschaft (1838) und Wilhelm Weitlings Die Menschheit wie
sie ist und wie sie sein sollte (1838), weisen jedenfalls keine Bezlige zum katechetischen Format
auf, strotzen allerdings vor endzeitlicher Rhetorik, biblischen Bezligen und religionsbezogener
Sprache.>®

Karl Schapper (1812-1870), zuvor aktiv in der revolutionaren literarischen Bewegung Junges
Deutschland und als politischer Agitator schlieBlich aus der Schweiz ausgewiesen, tragt mit
seinem unvollendet bleibenden Aufsatz ,Gltergemeinschaft” — das Manuskript wurde in Paris
bei einer Hausdurchsuchung beschlagnahmt und erst 125 Jahre spater von der Forschung
entdeckt und veroéffentlicht®® — zur Programmdebatte des Bundes bei. Das handschriftlich 15
Seiten umfassende Fragment beginnt mit der Beschworung eines finalen Konflikts zwischen
Aristokratie und Demokratie, einem ,Kampf [...] auf Tod und Leben”, der Uber die Freiheit der
Menschheit oder das Sklaventum der Masse, unterdrickt durch eine Gruppe von Herren,
entscheiden wird.

Gepragt von der Hoffnung auf eine nahende Revolution bewegt sich die Sprache zwischen
enthusiastischer Erwartung und apokalyptischer Rhetorik. In Vorbereitung auf den ,grofRen
Auferstehungstag der Volker” gilt es, klare Grundsétze zu finden, die ,,das Glick der Menschheit”
beférdern, deren ,erste und notwendigste Bedingung” die Gitergemeinschaft ist (Schapper
1963: 319-321). Die Erfindung des Geldes und des Privatvermdgens werden auf Dauer nicht
verhindern konnen, dass ,die Morgenrdte der Freiheit [heranbricht], die Menschen [...] sich
wieder als Briider erkennen und lieben [...] und die Tyrannen wieder in das Nichts zurtickkehren
[werden]” (Schapper 1963: 322). Noch versuchten die Feinde der Gltergemeinschaft diese mit
allen Mitteln zu verhindern, doch die im Deutschen Bund, in England und Frankreich
kursierenden Ideen sind starker. Freilich seien die Gegner nicht vom Gegenteil zu Uberzeugen,
denn — hier tritt Schapper in einen exegetischen Diskurs ein, indem er auf Worte des , erste[n]
Republikaner[s] [...] Christus” verweist —: ,[E]he wird ein Kamel durch ein Nadelohr gehen, als ein
Reicher ins Himmelreich, d.h. ehe wird das Unmogliche méglich werden, als dall ein Reicher
freiwillig seinem Reichtum entsagt und zu unserem Bruderreich tritt [nach Mt. 19,24]" (Schapper
1963: 325). Das Gleichnis vom Hochzeitsfest (Mt. 22,2-4) dientihm als Beleg, dass ,,Christus nichts
anderes wollte als ein grolRes Bruderreich [zu] griinden.” Mehr noch, ,,[a]us Christi Lehren®, nicht
jedoch durch die ,Ranke der Pfaffen”, die Schapper mit der in der Bergpredigt gegebenen
Warnung vor den falschen Propheten verbindet (Mt. 7,15), kdnne die Bewegung ,,am meisten fir
[ihre] Grundsatze schopfen.” (Schapper 1963: 325-326). Der Vergleich geht noch weiter:

% Als religionsbezogene Sprache verstehe ich in Anlehnung an von Moritz* Gebrauchsdefinition
,Textelemente” auf Wort-, Satz- oder semantischer Ebene sowie Aspekte der literarischen Form, deren
Bezug zu Religion jeweils genau definiert werden muss und damit stets Gegenstand der Interpretation ist,
und deren Verwendung zunachst nichts Uber die Religiositat eines Autors aussagt (Moritz 1981: 174-175).

6 Der Erstabdruck erfolgte bei Wolfgang Schieder (1963: 319-227). Das Original befindet sich in der Schapper-
Akte der Archives Nationales in Paris; Gber eine Kopie verflgt das Karl-Marx-Haus in Trier.

62



Y- Wir nun, die wir uns durch seine [Jesu] Grundsatze, die auch die unsrigen sind, zu

seinen Jingern bekennen, wollen dann hingehenin alle Welt und zu allen Vélkern

und das Bruderreich predigen und mit der Kraft unseres Armes errichten helfen, zu dem
er durch seine Lehren den Grund gelegt hat. (Schapper 1963: 326)

Das Bekenntnis zur Jingerschaft Jesu wird mit dem impliziten Verweis auf Mk. 16,15 (,Und er
sprach zu ihnen: Gehet hin in alle Welt und prediget das Evangelium aller Kreatur”) als
Aufforderung formuliert und in das semantische Feld Mission Uberfihrt. Damit enden die
zusammenhangenden Ausfiihrungen und der Text wird als Fragment erkennbar. Mit
stichpunktartigen Notizen zu der Frage, ob die Einfuhrung der Gltergemeinschaft eine politische
und moralische Vorbildung erfordert, welche sich Schapper von der bevorstehenden Revolution
erhoffte, bricht der Entwurf ab.

Auf einem beiliegenden Notizblatt sind siebzehn Fragen verzeichnet, die sich Schapper fir die
weitere Ausarbeitung vermerkt hatte. Aus ihnen wird ersichtlich, dass er das Manuskript anhand
von Fragen entwickelte, ohne den Entwurf jedoch im Frage-Antwort Schema zu gestalten. Keine
der Fragen adressiert Religion als Thema; allerdings stellt Schapper flr seine Erlauterungen
weiterhin durchgangig biblische Beziige her. Thematisiert werden revolutionstheoretische
Uberlegungen, Fragen nach der Gestaltung und Umsetzung der Gitergemeinschaft, der
Bedeutung der Arbeiterschaft und der Gestaltung der Arbeit sowie ethische und moralische
Uberlegungen. Frage 16 etwa, die sich auf die durch die Gutergemeinschaft erhoffte
charakterliche Verbesserung des Menschen bezieht, speist die zeitgenossische Moraldebatte,
wie sie durch Philosophen wie Etienne-Gabriel Morelly und Gracchus Babeuf vorgezeichnet und
dann bei Robert Owen wieder aufgegriffen wird, ein (Grandjonc/Pelger 1989: 67-68).

Parallel zu diesem Entwurf erarbeitet der Schneidergeselle Wilhelm Weitling, eine Zentralfigur
der frihen Arbeiterbewegung und des Frihsozialismus, eine eigene Vorlage, die er Die
Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte (1838)° betitelt.

Wilhelm Christian Weitling wird 1808 in Magdeburg als unehelicher Sohn einer Dienstmagd und
eines Artillerie-hauptmanns der napoleonischen Truppen geboren. Er wachst in Armut auf, kann
jedoch die stadtische mittlere Blrgerschule besuchen und beginnt 1822 eine Schneiderlehre. Ab
Mitte der 1820er Jahre ist er als wandernder Handwerksgeselle unterwegs und unter anderem an
den wahrend der Julirevolution in Leipzig ausbrechenden Unruhen beteiligt. 1834 arbeitet Weitling
zundchst in Wien. Zensur und gesetzliche Einschrdankung der politischen Betdtigung von
Handwerksgesellen auf Wanderschaft und Exilanten tragen zu seiner Politisierung bei. Er schliefst
sich der 1834 in Paris gegriindeten Geheimorganisation Bund der Gedchteten an. In Paris verdingt
er sich als Schneider und ist im frihproletarischen Milieu publizistisch tatig. Nach der Spaltung des
Bundes reagiert Weitling auf die Aufforderung der Zentralbehorde des neu gegriindeten Bundes
der Gerechtigkeit und beginnt, Vorschlage fir ein politisches Programm einzureichen.
(Biographische Informationen nach Seidel-Hoppner 2018: 5-22). Seine Skizze trifft auf Zustimmung
und er wird aufgefordert, einen vollstandigen Entwurf einzureichen, Die Menschheit, wie sie ist und
wie sie sein sollte.

57 Laut Weitling wurde die Schrift, ,um bei etwaigen spatern Verfolgungen die Polizei irrezufihren” auf 1839

datiert, obwohl sie bereits Ende 1838 in Paris gedruckt wurde (Weitling, zit. n. Seidel-Hoppner 2014: 97).

63



Der in elf Abschnitte unterglieder-ten Schrift stellt Weitling den Bibelvers Mt. 9,37f. voran: ,,Und
als Jesus das Volk sah, jammerte ihn dasselbe, und er sprach zu seinen Jiingern: die Ernte ist grof,
aber wenige sind der Arbeiter; darum bittet den Herrn der Ernte, daR er Arbeiter in seine Ernte
sende.” Uber diesen Vers adressiert er seine Leserschaft als Arbeiter und ruft zur Teilhabe an der
Ernte, die ,,zur irdischen Vollkommenheit reifende Menschheit”, auf. Deren erste Frucht ist die
GUtergemeinschaft (Weitling 1845a: 9). Es folgt eine Kritik der politischen Verhaltnisse.
Thematisiert werden der Mangel an politischer Mitbestimmung und die Armut der hart
arbeitenden einfachen Bevolkerung.

Der Gegensatz von reich und arm wird moralisiert (,reich und machtig sein, heillt ungerecht
sein”), religionisiert (,Nur den Gerechten ist das Himmelreich versprochen”) und politisiert
(,Reich oder ungerecht zu sein heilSt ferner: die Macht oder Mittel haben, mehr geniellen zu
kénnen als man braucht, ohne dafiir arbeiten zu miissen. Also miissen doch die Ubrigen fiir den
Reichen arbeiten”) (Weitling 1845a: 11). Was zunachst als moralreligits begriindete Kritik am
individuellen Handeln Einzelner erscheint, wird als systemisches Problem, hervorgerufen durch
Wuchertum, Verelendung durch Industrialisierung und die Maschinisierung von Arbeitsabldufen
sowie durch die ungleiche Verteilung identifiziert und kritisiert. Erste MalRnahmen sind die
Proklamation von Freiheit und Gleichheit, der Sturz von Monarchen, dem Adel und der , Pfaffen”,
die Abschaffung der stehenden Heere sowie die Besteuerung der Reichen (Weitling 1845a: 15).
Die Notwendigkeit gesellschaftlicher Reform wird dabei mit biblischen Zitaten und Paraphrasen
plausibilisiert®® und mit christlichen Vergleichen unterlegt,>® die Giitergemeinschaft schlieRlich
als unverfalschte ,Religion der Gleichheit und christliche[n] Liebe” (Weitling 1845a: 23)
konzeptualisiert.

Kapitel 2 beginnt mit zehn Grundsatzen zur Verwirklichung des Glicks der Menschheit. Diese
werden von Weitling in einen religidsen Diskursrahmen gestellt, insofern er normativ zwischen
falschem (dem ,,blinde[n]”“) und richtigem (dem ,aus Ueberzeugung entstandene[n]“) Glauben
unterscheidet und die Grundsatze als aus ,Christi Lehre und [der] Natur” hervorgegangene
Einsichten bezeichnet. Als ,liebe deinen Nachsten wie dich selbst” (Weitling 1845a: 24)
zusammengefasst, werden disee Grundsatze schlieflich in den Kontext der zehn Gebote geriickt.
Allerdings will Weitling sie von einem ,blinden” Glauben abgegrenzt wissen. Gleichzeitig
beansprucht er, dass die Grundséatze — zehn knappe Forderungen, die weder als direkte Anrede
noch als Aufforderung oder Verbot formuliert sind — auf natlrlichen Einsichten basierten und
sucht die Lehre damit als empirisch gewonnene Uberzeugung zu fundieren. Gleichwohl bediirfe
es ,Apostel der neuen Lehre” (Weitling 1845a: 24), um das Volk Gber die Wahrheit aufzuklaren,
welche, wie ,alle groRen Wahrheiten [...] von oben herab, vom Vater des Lichts” kommen

8 Zum Beispiel Mt. 19, 24: ,Niemand kann zwei Herren dienen, Gott und dem Mammon* (Weitling 1845a: 18);
»Wer den Genissen lebt, wird durch die Genisse, wer aber dem Geiste lebt, wird durch den Geist Belohnung
finden” (Weitling 1845a: 21).

% Der politische Agitator im Kampf um die Befreiung der Menschheit sei ein ,wiirdiger Priester des Volkes”
(Weitling 1845a: 23).

64



(Weitling 1845a: 25). Weitlings Zukunftsentwurf sieht die Neugestaltung der Gesellschaft in Form
eines ,allgemeinen Familienbundel[s] der ganzen Menschheit” vor (Weitling 1845a: 27). Mit der
Bundmetapher greift er den verbreiteten, theologisch konnotierten Begriff auf, welcher noch
dem 1847 gegriindeten Bund der Kommunisten Pate steht.®®

Kapitel 3 bis 9 erldutern die Grundlagen von Weitlings Gesellschaftsentwurf, dessen Struktur, weit
Uber familidre Blnde hinausgehend, eine umfassende politische, 6konomische und rechtliche
Organisation des Gemeinwesens vorsieht. Die Kapitel enthalten genaue Vorschlage, was die
Regelung von Arbeits- und Wohnverhaltnissen oder die (plan-)wirtschaftliche Struktur des auf
gleichmaRig verteilten Arbeitsstunden (,,Commerzstunden”) und gemeinsam erwirtschafteten
und verwalteten GUtern des Gemeinwesens betrifft. In ihren Details erinnern sie an die
Siedlungen, die seit Beginn des 19. Jahrhunderts in Europa und den USA bestehen oder in
fiktionalen Entwiirfen der sozialistischen Gesellschaft wie Etienne Cabets utopischem Reise- und
Abenteuerroman Voyage en Icarie (1840/42) weit verbreitet werden.

Kapitel 11 und 12 schildern die materiellen Vorteile und die positiven moralischen Auswirkungen
der Gltergemeinschaft — in gleichen Bedingungen, Einheit und vor allem Weltblrgertum mit
einer Weltsprache ist der Einfluss liberaler Ideen zu splren — als ,Erlésungsmittel der
Menschheit” (Weitling 1845a: 47). Mit der Verortung der Gitergemeinschaft in der europaischen
Religionsgeschichte durch Verweise auf Jan van Leiden und Thomas Muintzer sowie der
Beschworung eines bevorstehenden Endkampfes, zu dem ,die Trompeten und Sturmglocken
[das Volk] zum jlngsten Gericht rufen” und der die Welt ,in einen Garten Eden und die
Menschheit in eine Familie verwandeln” (Weitling 1845a: 51) werde, endet Weitlings Entwurf
einer Menschheit, ,wie sie sein sollte”.

Schapper und Weitling arbeiten etwa zeitgleich an ihren Entwirfen, nachdem die Leitung (die
,Zentralbehorde”) ihre Mitglieder zuvor aufgefordert hatte, bei der Erarbeitung eines
Programmdokuments mitzuwirken. ®* In den Entwiirfen ist die Forderung nach sozialer
Gerechtigkeit zwar ein moralisches Anliegen, das allerdings als 6konomische Frage behandelt
wird mit der GUtergemeinschaft als Losung des Problems und als Garant fir Chancengleichheit.
Prinzipiell bildet die im Verlauf einer Revolution entstehende demokratische Republik die
politische Form, in der die Gemeinschaftsordnung Verwirklichung finden soll. Die Revolutions-
erwartung ist sowohl bei Schapper als auch bei Weitling greifbar und findet in apokalyptischer
Rhetorik ihren Niederschlag. Beide Texte sind gleichermallen mit religidsen Bezlgen durchsetzt
bis hin zum Zitat derselben Bibelstelle (Mt. 19,24); Kirchenkritik wird als Klassen- und

0 Zwar wandelt sich der ,Bund” im Verlauf des 19. Jahrhunderts vom ,religidsen Erwartungs-“ zum

»gesellschaftlichen Organisationsbegriff (Koselleck 1972: 643), die religidse Konnotation bleibt aber
erhalten: ,Bund” ist bis weit ins 19. Jahrhundert hinein , mit all seinen theologischen Implikationen [...] ein
religioser Begriff, bedeutete eine von Gott gestiftete Vereinigung.” (Koselleck 2002: 44) Koselleck
argumentiert, dass es diese religidse Konnotation war, die Marx und Engels dazu bewegte, als
Programmdokument kein Glaubensbekenntnis mehr, sondern ein Manifest zu verfassen. Dies ist fraglich (vgl.
meine Konklusion).

1 Weitere Details zum Entstehungsprozess bei Brandenburg (1977: 24-26).

65



Herrschaftskritik formuliert und Jesus als Sozialrevolutiondr referenziert. Die Zentralbehorde
beauftragt schlielRlich Weitling mit der Ausarbeitung einer Programmschrift, die dann in 2000
Exemplaren gedruckt wird und als legitimiertes Programmdokument zwischen Ende 1838 und
1842 auf breite Resonanz stoRt. Sie wird von Exilanten in der Schweiz, in Paris und London
gelesen, welche sich auf der Basis von Weitlings Schilderungen Vorstellungen von der zukinftigen
kommunistischen Gesellschaft machen (Schieder 1963: 254). Wie Schapper auf die Entscheidung
reagiert hat, ist im Einzelnen nicht Gberliefert. Sie dirfte ihn verdrossen haben, denn er lasst
kinftig kein gutes Haar an Weitling (Seidel-Hoppner 2014: 100).

Die Streitigkeiten innerhalb des Bundes der Gerechtigkeit nehmen zu. 1839 wird dessen Zentrale
im Kontext der politischen Unruhen um den gescheiterten Aufstand gegen die franzosische
Monarchie nach London verlegt; sowohl die Trennung vom Pariser Fliigel als auch die innere
Spaltung des Londoner Fligels zeichnen sich ab. Dennoch bleibt Weitlings Menschheit bis 1847
das offizielle Programmdokument, bis es vom Manifest der Kommunistischen Partei abgel6st
wird. Die in London vorgenommene Korrektur und den Druck des Manifests wird wiederum
Schapper besorgen.

Martin Hundt, marxistischer Historiker und einer der besten Kenner der Programmdiskussion des
Bundes der Gerechtigkeit, hat den engen Zusammenhang von Laponnerayes Catéchisme,
Schappers Glitergemeinschaft und Weitlings Menschheit betont und darauf hingewiesen, dass
die Texte ,als drei Dokumente einer Debatte” gelesen werden mussen und Weitlings Entwurf als
das ,Endergebnis eines in sich geschlossenen Klarungsprozesses” zu sehen ist (Hundt 1993: 78).
Stellt man die Dokumente in den Zusammenhang einer grundsétzlichen Verhaltnisbestimmung
von Religion und Politik, ist der Kldrungsprozess hier allerdings keineswegs beendet, sondern
fangt im Gegenteil erst an. Weitlings Folgeschriften Garantien der Harmonie und Freiheit (1842)
und Das Evangelium eines armen Siinders (1845) sind international immens erfolgreich und
machen Weitling zum flhrenden Theoretiker der friihen Arbeiterbewegung. Sie werden
maRgeblich fir die Grundlegung des frithen Kommunismus, denn ihre religionsbezogene Sprache
stoRt programmatische Debatten um das Verhaltnis der neuen Bewegung zum Christentum an.
Die Mehrdeutigkeit dieser Sprache ist dabei typisch fir die Komplexitat dieses Verhaltnisses.

Die Religion ,beniitzen, um die Menschheit zu befreien”: Wilhelm Weitlings

Grundlegung des Kommunismus

In den Garantien kritisiert Weitling das kapitalistische System und spezifiziert seine Vorstellung
einer nun kommunistischen Gesellschaft. Diese liefert die gesellschaftliche Garantie, um
Harmonie — den urspriinglich vorhandenen Ausgleich von Begierden und Fahigkeiten — und
menschliche Freiheit herzustellen. Der Text ist in zwei Teile gegliedert. Im ersten Teil legt Weitling
die , Entstehung des gesellschaftlichen Ubel [sic]” in 13 Kapiteln, von denen das letzte ,Religion
und Sitten” gewidmet ist, dar; der zweite Teil behandelt ,Ideen einer Reorganisation der
Gesellschaft”. Anders als in Weitlings Menschheit kommt sein Entwurf ohne christlichen
Bezugsrahmen aus. Stattdessen liefert er naturrechtlich inspirierte Begriindungen fir die

66



Formulierung des politischen Ziels: der Errichtung der kommunistischen Gesellschaft.®? Ein
idealisiert-romantisches Bild von Natur als konfliktfreier Raum des Zusammenlebens liefert ihm
das Modell fir diese Zukunftsgesellschaft. Weitlings Geschichtsverstandnis basiert auf der Idee
eines harmonischen Urzustands, den es nach einer Periode der Ungleichheit, auf welche die
GUtergemeinschaft als Losung folgen misse, wiederherzustellen gelte. Typisch fir die
Geschichtsteleologien des 19. Jahrhunderts ist die Rede von der ,Notwendigkeit”. Der Germanist
Wolfram von Moritz hat darauf hingewiesen, dass Weitlings ,triadisches” Geschichtsverstandnis
zudem an mythologische Elemente, etwa das Motiv eines goldenen Zeitalters, anknipft (Moritz
1981: 248). Es ist in diesem Sinne sozialutopisch.

Explizit thematisiert Weitling die soziale und politische Rolle von Religion nur im dreizehnten
Kapitel des ersten Teils. Dabei unterscheidet er zwischen Religion an sich und ihrer
Instrumentalisierung durch Politik. Religion wird zunachst unspezifisch als ein ,rathselhafte(r]
Wegweiser durch ein unbekanntes Diesseits in ein noch unbekannteres Jenseits” (Weitling 1842:
103) bezeichnet, im Folgenden aber am Christentum expliziert. Der Jenseitsbezug eigne sich
bestens zur Instrumentalisierung, etwa indem weltliche Entbehrungen als Bedingung flr die
himmlische Gllckseligkeit erklart wirden. In diese Instrumentalisierung seien sowohl , Pfaffen”
als auch ,,Gelehrte” involviert. , Staatspolitik”, ,Polizei des Staats” und , Kirche” sind fir Weitling
die Institutionen, die die Moral- und Sittenprinzipien aufrechterhalten, die die ,Herrschaft
Einiger” stUtzt und den gesellschaftlichen Fortschritt verhindern (Weitling 1842: 108). Weitlings
revolutionstheoretische Uberlegungen miinden in eine Prophezeiung.

Im vorletzten 18. Kapitel (,Mdgliche Ubergangsperioden”) wird das Kommen ,irgend ein[es]
Mann[es]” angeklndigt, ,der unserm Prinzip mit grofter Liebe ergeben ist“, um eine
revolutiondre Regierung anzufthren. Dieser wird, so Weitling, ,ein zweiter Missias seyn, groRer
als der erste” (Weitling 1842: 243). Was hier noch als Messiasmetapher gedeutet werden mag,
wird zum Ende des Kapitels in eine Verheillung Gberfihrt: ,Ein neuer Mess. wird kommen, um
die Lehre des ersten zu verwirklichen” (Weitling 1842: 260). Die alte Gesellschaft zertrimmernd
wird dieser ,,die Thranenquellen in das Meer der Vergessenheit leiten und die Erde in ein Paradies
verwandeln.” Dieser ,,grofSte Messias wird in stiller Bescheidenheit sich dieser neuen Herrschaft
figen. Dies wird die Krone seines Wirkens seyn, und alle Welt wird daran den zweiten Missias
erkennen, grolRer als der erste” (Weitling 1842: 260).

62 Bereits in der Menschheit hatte es Ansitze dazu gegeben, etwa wo Weitling seine Ausfihrungen als auf
natlirlichen Einsichten und auf empirisch gewonnene Uberzeugungen basierende Lehre bezeichnete.
Allerdings unterscheiden sich Weitlings Begriindungen fundamental von dem bis anhin verbreiteten
Begriindungsmuster des Naturrechts, das die soziale Ordnung als naturgegeben und gottgewollt verstand,
womit gesellschaftliche Verhaltnisse zementiert wurden. Weitling hingegen weist gerade auf die
Notwendigkeit und Moglichkeit sozialer Veranderung hin.

3 In Anlehnung an Mt. 10:34 formuliert die dritte Auflage von 1849 an dieser Stelle radikaler: ,,Und einen neuen
Messias sehe ich mit dem Schwerte kommen, um die Lehre des ersten zu verwirklichen.” (Weitling 1849:
312)

67



Die Garantien werden ein publizistischer Erfolg. In drei rasch aufeinander folgenden Ausgaben
gedruckt, werden sie in verschiedene Sprachen lbersetzt und machen Weitling als Theoretiker
des Fruhproletariats bekannt. Im Leitartikel von Robert Owens New Moral World bezeichnet
Friedrich Engels Weitling als ,,den Griinder des deutschen Kommunismus® und den ,,Anfihrer der
Partei [gemeint sind die kommunistischen Vereinigungen in der Schweiz: AK].” Die von Weitling
hergestellten Bezlige zwischen Kommunismus und der Bibel erinnern ihn an eine franzosische
Stromung, den ikarischen Kommunismus: , Weitling and his party are in this respect, just like the
Icarians in France, and contend that Christianity is Communism.“®* (Engels 1843: 161) Dass Engels
,Partei” hier als Kategorienbegriff fir bestimmte Gruppierungen verwendet weist darauf hin,
dass religidse Bezugnahmen und christliche Grundlegungen innerhalb der kommunistischen
Bewegung keine Auflenseiter- oder Individualpositionen darstellen. Gleichwohl provozieren
Weitlings harsche Kritik an den gesellschaftlichen Eliten und ihren Institutionen wie der Kirche.
Die ZUrcher Autoritdten lassen ihn zum ersten Mal verhaften. Der ,,tobende Schneider” gilt fortan
als Unruhestifter. Dessen Garantien enthalten ,das Aergste, was der Communismus” — Anfang
der 1840er Jahre kennt man inzwischen den Begriff — ,ausgebritet hat” (Knonau 1844: 325-326).

Kommen Weitlings Garantien trotz seiner prophetischen Rede in Kapitel 18 liber weite Teile ohne
christliche Bezugnahmen aus, ist dies mit seinem drei Jahre spater erscheinenden Evangelium
eines armen Siinders grundsatzlich anders. Hier liefert er eine fur die kirchlichen und politischen
Autoritdten emporende kommunistische Interpretation des Neuen Testaments, die als
Beleidigung und Storung des offentlichen Friedens wahrgenommen wird. Im Evangelium
unterscheidet Weitling zwischen den ,,Deutungen und Auslegungen der Pfaffen und Vorrechtler”
und dem , Wesentliche[n]“ oder dem ,Grundprinzip Christi“, die als die ,,Lehre der Nachsten- und
Feindesliebe” qualifiziert wird (Weitling 1845b: 20, 21). Sein Blickwinkel ist von der
zeitgenossischen historischen Bibelkritik und der Leben-Jesu-Forschung — David Friedrich Strauls
wird namentlich genannt (Weitling 1845b: 20) — gepragt. Da die Bibel keine Offenbarung, sondern
von Menschen geschrieben ist, enthalt sie Irrtiimer, die es aufzudecken gilt (Weitling 1845b: 18),
um das wesentliche Prinzip des Christentums zu verwirklichen. Als dieses Prinzip wird die
,Gemeinschaft der Arbeit und der Giter” — damit ist deren Verwirklichung gleichbedeutend mit
Kommunismus — sowie die Freiheit und Gleichheit der Menschen identifiziert (Weitling 1845b:
79-80, 83).

Weitlings Schrift hat deutenden Charakter, wo er Bibelstellen zur Argumentation anfihrt oder
die Frage erortert, wie der ,Glaube an Teufel, Gespenster, Zeichen und Wunder” — hier fUhrt er
en passant eine Oberkategorie des Ubernatirlichen ein — erklart und dessen Funktion erlautert
werden kann (Weitling 1845b: 54, 58). Stets geht es dabei um die Ergriindung dessen, was er flir
die eigentliche Lehre hélt, nicht jedoch um die Frage nach der Historizitdt der biblischen
Ereignisse. Insofern die Ermittlung dieses ,,Grundprinzips Christi” die Pramisse seiner Darstellung
bildet, geht es Weitling nicht um die theologische Auslegung von Bibelstellen nach allen Regeln

64 Weitling und seine Partei sind in dieser Hinsicht genauso wie die Ikarier in Frankreich und behaupten, dass

das Christentum Kommunismus ist.”

68



der Kunst, weshalb sein Werk schwerlich an der Korrektheit der Zitation oder am
zeitgenossischen Stand der akademischen Exegese zu messen ist (Moritz 1981: 262-263). Zwar
schreibt er sich in einen Auslegungsdiskurs ein. Dieser ist aber gerade kein theologisch-
exegetischer, vielmehr handelt es sich um eine Selektion von Textstellen daraufhin, was er als das
christliche Prinzip ansieht und dessen Verwirklichung fur ihn gleichbedeutend mit dem
Kommunismus ist (Weitling 1845b: 21). Die frihchristliche Gultergemeinschaft als
kommunistische Lebensform, der Hinweis darauf, dass Jesus die Giitergemeinschaft lehrte und
dass er Kommunist war sowie die Parallelisierung von Friihchristentum und Kommunismus und
die Betonung des (sozial-)revolutionaren Potenzials des Christentums sind nicht allein rhetorische
Figuren, sondern spiegeln zeitgendssische Deutungen von Christentum und Kommunismus. Zur
Systemkritik wird Weitlings Evangelium dort, wo er fordert, die ,,Ursachen” dafiir zu bekdmpfen,
dass Menschen zu ,Feinden der Gesellschaft” werden (Weitling 1845b: 75). Hier liegt denn auch
die politische Sprengkraft des Textes.

Allerdings Ubt Weitling keine atheistische oder antireligidse Kritik, vielmehr pladiert er dafir, das
Christentum als revolutionare Ressource zu betrachten: ,Die Religion [gemeint ist hier zunachst
das Christentum, AK®] muR [...] nicht zerstort, sondern beniitzt werden, um die Menschheit zu
befreien,” lautet seine Forderung (Weitling 1845b: 17). Diesen interessegeleiteten Umgang mit
dem Christentum vertritt er auch in politischen Diskussionen. In den erhaltenen Protokollnotizen
der im kommunistischen Arbeiterbildungsverein in London geflhrten Debatten Uber die
Durchsetzung des Kommunismus duRert Weitling beispielsweise: ,Es werde hdufig gegen das
Christentum gesprochen; es liegt am alten viel Gutes; ich finde, man sollte nicht gegen dieses
sprechen [...] Wir sollen alles benutzen; durch Gefihl ist moglich, was durch den Verstand bei
vielen Menschen unmoglich ist.” (Nettlau 1970: 216) Die Durchsetzung des Kommunismus ohne
Revolution scheint ihm nicht denkbar und der Motor dieser Revolution ist der ,revolutionare
Enthusiasmus” (ERBbach 2010; 2014: 668): ein , die Herzen” ergreifendes ,Mitgefiihl“, das ,die
Massen bewegt.” (Nettlau 1970: 223-224) Fir dessen Initialisierung ldsst sich das Christentum
nutzbar machen, denn:

Y- Solange eine Partei noch klein ist, mul sie alle mdglichen Mittel gebrauchen sich

zu verstarken. [...] [M]ir ist jedes Mittel recht, was zum Kommunismus fihrt. [...]

Ob man mit Atheismus oder Religion, mit Kolonisation oder Revolution Propaganda

macht, das muR uns gleich sein, wenn die Hauptrichtung dieselbe bleibt. (Nettlau 1970:
227-229)

5 Spater erweitert Weitling sein Religionsverstandnis erheblich. In seiner Denk- und Sprachlehre (1856) fihrt
er — und zwar unter der Rubrik ,Theoretisch-praktizierte Phantasie” — in der Kategorie ,Theologische
Theorien” neben den christlichen Konfessionen auch ,Indaismus” und ,,Buddhismus” an; unter der Rubrik
yveraltete” und ,,menschliche Ebenbilder” nennt er neben dem judischen, christlichen und islamischen Gott
sowie antiken Gottheiten (etwa Bacchus oder Jupiter) gleichermaRen mythologische Figuren (Faun, Meduse,
Nymphe), Sagengestalten (Drache, Lindwurm, Nixe) sowie ,Gespenst” und legt damit einen implizit
bleibenden Begriff des Ubernatiirlichen zugrunde (Weitling 1991: 191, 195).

69



Dieser Pragmatismus, der hier zudem auf einer doppelten Bindrkonzeption — Religiositat (als
Sache des Geflihls) versus Rationalitdt sowie Atheismus versus Religion — basiert, wirft ein neues
Licht auf Weitling und zeigt den Facettenreichtum seines Verhaltnisses zum Christentum
(Nygaard 2023:221). Eine dogmatische Besonderung Jesu spielt dafiir keine Rolle. Sogar dort, wo
von ,,Christus” die Rede ist, stellt Weitling ihn als Menschen dar, fehlbar und in den Zielen
vergleichbar mit anderen: ,Pithagor wie Jesus, beide wollten eine radikale Umgestaltung aller
socialen Verhaltnisse”; ,[D]ie Menschen irren, und wenn Einige, wie Sokrates, Konfuzius, Christus
und Andere, Wahrheiten lehrten, so beweiset das nicht, dall diese Wahrheiten nicht noch der
Vervollkommnung fahig waren.” (Weitling 1945: 97, 111, 25, 18) Dass die Brauchbarkeit der
christlichen Lehre wenig mit privater Frommigkeit zu tun hat, macht Weitling in Bezug auf seine
eigene religidse Praxis deutlich. Er raumt ein, ,lange nicht mehr” die Kirche besucht oder gebetet
zu haben, und er ,werde wohl| auch so bald nicht wieder beten.” Dennoch sei er ein
Lenthusiastischer Anhdnger dieser Lehre [der Nachsten- und Feindesliebe].” (Weitling 1845b: 21)
Der Wert der Bibel bemisst sich nicht an ihrem Wahrheitsgehalt, sondern daran, ob ihre Lehren
durchsetzbar sind, denn die Bibel sei nicht an sich wahr, sondern das Produkt menschlicher
Deutung:

Y- Aus der Bibel lasst sich alles machen, was man will. Wohl ihr Herren, ihr habt’s
bewiesen, ihr habt ein Evangelium der Tyrannei, der Bedrlickung und der
Tduschung daraus gemacht, ich wollte eines der Freiheit, Gleichheit und Gemeinschaft
[...]. Meine Absicht ist bekannt, und die Stellen, aus denen ich schopfte, angemerkt. Der
Leser mag nun lesen, prifen, urtheilen und glauben was er will. Amen. (Weitling 1845b:
133)

Weitlings kommunistische Bibelauslegung®® provoziert. 1843 in Lausanne verfasst und fir eine
rasche Publikation in Zirich vorgesehen, wird Weitling auf Geheill des Zircher Kirchenrats
verhaftet. Das Manuskript verschwindet, lediglich die drei ersten Druckbdgen sowie weitere
Druckschriften, Papiere und Briefwechsel werden beschlagnahmt, aus welchen der
Staatsrechtler Johann Caspar Bluntschli im Auftrag der Behdrden einen Bericht Uber Die
Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling vorgefundenen Papieren (1843) verfasst.
Durch diesen werden die Ideen Weitlings erst recht bekannt, denn der Bericht |6st internationale
Proteste gegen seine Verhaftung aus (Seidel-Hoppner 2018: 42-43). Weitling wird im (ersten)
Kommunistenprozess von 1843 vor Gericht gestellt (Haefelin 1986), schlieRlich zu zehnmonatiger
Einzelhaft verurteilt und dann aus der Schweiz ausgewiesen. Den bei Bluntschli gedulRerten
Anfangsverdacht, Weitling habe ,eine Schrift, deren Prospektus schon auf einen

®  Weitling selbst bezeichnet sein Evangelium in seiner Erklarung im Ziircher Kommunistenprozess von 1843
als Bibelauslegung, allerdings geschieht dies vor dem Hintergrund des Anklagepunkts auf Religionsstorung.
In seiner Rede heif3t es: ,Ich fasse nun alles Vorliegende in Religionsstorung zusammen und bemerke dann,
dass jedes neue geistige Produkt immer Widerstand findet [...]. Es handelt sich hier um [eine] Auslegung der
Bibel in einem reformierten Kanton, wo schon Zwingli sich gedussert, es bedrfe die Bibelauslegung, welche
die Priesterkaste machte, noch eine deutliche Verbesserung. Seit der Reformation hatte irgendwelche
Bibelauslegung nicht ein Verbrechen geheissen werden sollen.” Weiter betont er, er sei ,,von der christlichen
Religion aus [...] Kommunist geworden.” (Weitling zit. n. Haefelin 1986: 251, 253)

70



blasphemirenden und die Personlichkeit Christi sowohl als die christliche Religion
herabwirdigenden Inhalt habe schlieRen lassen,” (Bluntschli 1843: 1) lasst das Gericht allerdings
nicht gelten. Letztlich wird Weitling wegen politischen Aufruhrs und VerstolRes gegen das
Flichtlingsgesetz verurteilt, von der Anklage auf Diebstahl, rauberische Erpressung und
Religionsstérung jedoch freigesprochen (Seidel-Héppner 2018: 44).%7 Gleichwohl weigern sich
sowohl der Kirchenrat als auch der Staatsanwalt, Weitlings Auffassungen als Christentum
anzuerkennen (Seidel-Héppner 2014: 692, 756).°8 Das Evangelium wird schlieRlich 1845 in Bern
bei Jenni, Sohn gedruckt®, kurz nach Erscheinen allerdings auf den papstlichen Index gesetzt, was
den Verkaufen wiederum nicht schlecht tut.

Der unmittelbar einsetzende, enorme Erfolg von Weitlings Schrift — innerhalb weniger Jahre
erlebt das Evangelium vier Auflagen, seine Texte werden in verschiedene Sprachen lbersetzt und
international rezipiert — fallt in die Blltezeit der sich unter der revolutiondren Erwartung
entwickelnden Religionskritik. Weitling war 1841 in die Schweiz gekommen, im selben Jahr als
Feuerbachs Das Wesen des Christentums im radikalen Verlagshaus Otto Wigand in Leipzig
erschien und im Bund der Gerechtigkeit flr Diskussionen um das Verhaltnis von Christentum und
Atheismus sorgte. Ende des Jahres bricht Weitling zum ersten Mal in die Vereinigten Staaten von
Amerika auf, wo er zwischenzeitlich die Fouriersche Kolonie Communia in lowa aufzubauen
mithilft und auch die florierende, international berihmte Modellsiedlung Oekonomie, die von
Wirttembergischen Separatisten gegriindet worden war, besucht. Ob diese Reise tatsachlich
einer sich auf Grund seiner religidsen Positionierung abzeichnenden Isolierung in der Bewegung
geschuldet ist, wie es in der akademischen Rezeption oft angenommen (z.B. Stedman Jones 2016:
216; Nygaard 2023: 229) und auch in der gegenwartigen Populdrkultur — etwa in dem Film Der
junge Karl Marx (2017) — suggeriert wird, ist immerhin fraglich. Aus einem Brief von Friedrich
Engels an Karl Marx vom Oktober 1846 geht etwa hervor, dass die Weitling’schen Ideen im Pariser

67 Das am 29. September 1836 vom Kanton Ziirich erlassene Gesetz, betreffend die besonderen Verhdltnisse
der politischen Fliichtlinge und anderer Landesfremden regelte das Aufenthaltsrecht fiir Ausléanderinnen und
Auslander, denen in ihren Heimatlandern die Anklage wegen politischer Agitation drohte. Es bezog sich vor
allem auf Fluchtlinge aus Deutschland. VerstoRe gegen das Gesetz — neben Straffalligkeit und
Namensfalschung waren das auch die Griindung geheimer Verbindungen und revolutiondre Umtriebe —
wurden mit Ausweisung geahndet.

8 Weitlings Selbstverteidigungsrede vor Gericht reagiert auf diese Weigerung, vgl. Fuknote 66.

69 1843 war bereits eine franzosische Ubersetzung unter dem Titel L’Evangile du pauvre pécheur in Vivis (Vevey)
veroffentlicht worden. Die erste deutsche Auflage von 1845 erschien, als Weitling auf Grund der
Ankiindigung seines Buches inhaftiert war. Sie musste deshalb von Freunden besorgt werden, die zwar den
Grofteil des Manuskripts vor der Zircher Polizei retten konnten, allerdings einige Erganzungen vornahmen.
Deshalb ist diese Ausgabe nicht mit dem Originalmanuskript von 1843 identisch. In der Haft schrieb Weitling
an einer zweiten, verbesserten und erweiterten Auflage, die unter dem Titel Das Evangelium des armen
Siinders in Birsfelden gedruckt wurde und 1846 erschien. Die Anderungen zwischen Original von 1843 und
der Ausgabe von 1845 gehen zum Teil aus Weitlings Vorwort zu der zweiten Auflage hervor. Dort berichtet
er auch von Inhaftierungen und Ausweisungen aus der Schweiz, denen die Besitzer seiner Schrift ausgesetzt
waren (Weitling 1846: 2). Die dritte Auflage von Das Evangelium der armen Siinder — jetzt im Plural — erschien
1847, die vierte Auflage 1854 in New York. Die spateren Auflagen unterscheiden sich von der ersten durch
die Hinzufigung des Kapitels ,Widerspriiche des Neuen Testaments” und durch die Zufugung eines
Organisationsentwurfs flir Propaganda sowie der verdnderten Reihenfolge einiger Kapitel.

71



Umfeld der Mitglieder des Bundes der Gerechtigkeit auf breites Interesse stiellen (Engels 1970a:
430). Zudem war Weitling weiterhin lebhaft publizistisch tatig, exzellent mit anderen
europaischen Sozialreformern vernetzt sowie federfihrend in der deutsch-amerikanischen
Arbeiterbewegung (Seidel-Héppner 2014: 687).7°

Der Katechismus wird , kommunistisch”

Zeitgleich zu Weitlings Entwlrfen entstehen erstmals auch Katechismen und
Glaubensbekenntnisse, die die Bezeichnung ,kommunistisch” im Titel tragen. In den spaten
1830er Jahren war der Begriff im politischen Diskurs in Frankreich zunachst als Selbstbezeichnung
einer Gruppe aufgekommen, die sich als Anhdnger des guillotinierten Revolutionéars Francois-
Noél (,Gracchus”) Babeuf — auch: Neobabouvisten — verstehen (Schieder 1982: 471).
Bedeutungsgeschichtlich  knlUpft ,Kommunismus” an altere Bezeichnungen religidser
Gruppierungen an, die ohne Privateigentum, in GUtergemeinschaft, leben. Die Wortneu-
schopfung wird rasch zur Sammelbezeichnung flr proaktive politische Gruppen. Streitigkeiten
um die rechtmaRige Verwendung von ,,Kommunist” wie sie sich etwa in der programmatischen
Broschiire Comment je suis communiste (1840) von Etienne Cabet andeuten, dokumentieren,
dass der Begriff friih zum Identitdtsmarker wird. Fir Cabet ist Kommunismus eine moralische
Kategorie und gleichbedeutend mit Gutergemeinschaft; er grenzt sich ausdricklich von
revolutiondrer Gewalt ab (Cabet 1940: 4, 5,7). Zugleich wird ,,communisme* in Frankreich als
Bezeichnung einer Gesellschaftsform konzeptualisiert. Ab 1842 ist der Term hier zum
LAllgemeingut der politischen Sprache” geworden und bezeichnet Theorien, ,die auf der Basis
der Abschaffung des Privateigentums eine egalitdre Gesellschaftsordnung herbeifihren wollen”
(Schieder 1982: 473).

Von Frankreich verbreitet sich der Begriff in andere européische Lander, wo er seit Anfang der
1840er Jahre Verwendung findet.”? Zentral fir den deutschsprachigen Raum war wieder
Weitling. Er fihrte den Begriff im Hauptartikel ,,Die Kommunion und die Kommunisten® in seiner
Monatszeitschrift Der Hiilferuf der deutschen Jugend’? 1841 ein, hielt aber eine Erlduterung fur
notwendig, denn haufig sei Kommunist nur als Schimpfwort bekannt, ohne dass es eine
inhaltliche Erklarung zur Wortbedeutung gegeben wirde (Weitling 1841: 33). Weitling leitete
Kommunist von Kommunion ab, resemantisierte aber: Wer wenigstens einmal an der

70 In ihrem vorziiglichen Kapitel zu Weitlings Evangelium geht Seidel-Héppner ausfiihrlich auf die Kontroverse

um Weitlings Religiositat in der spateren akademischen und zeitgendssischen Rezeption sowie auf die
verschiedenen Religionsverstandnisse, die der Debatte unterliegen, ein (Seidel-Hoppner 2014: 677-763).
Weitling selbst hat im Ruckblick darauf verwiesen, dass man in den 1830er Jahren weder das Wort noch den
Begriff Kommunismus gekannt und es folglich auch keine Schrift dartiber gegeben habe (Seidel-Hoppner
2018: 20; auch Hundt 1993: 77).

Der Hiilferuf wird von Weitling ab September 1841 bis zu seiner Verhaftung im Mai 1843 als
Monatszeitschrift herausgegeben; ab 1842 erscheint sie unter dem Titel Die junge Generation. Die Zeitschrift
ist das erste deutsche, von Arbeitern fir Arbeiter geschriebene Periodikum. Sie erlangt Uberregionale
Bedeutung. Von den 1000 gedruckten Exemplaren gehen 400 nach Paris, 100 nach London. Wandernde
Handwerksburschen bringen das Blatt nach Deutschland, Osterreich und Skandinavien (Héppner/Seidel-
Hoppner 2005: 116).

71

72

72



Kommunion teilgenommen (,kommunizirt”) habe, sei bereits Kommunist gewesen. Tatsadchlich
wird Kommunion unter Bezug auf das Frihchristentum zur Tischgemeinschaft von Menschen
erklart, die allerdings Arbeit und Guter teilen. Die christliche Lehre sei demnach ,,mehr politisch
als religios” urteilte Weitling, ohne allerdings auf die Unterscheidung néher einzugehen (Weitling
1841: 34, 36). Popular wurde der Begriff schlieBlich durch seine Gegner: Zeitgenossen stellten

“«

fest, dass ausgerechnet Johann Caspar Bluntschlis Bericht Gber die ,kommunistischen Umtriebe

a

in der Schweiz wesentlich zur Etablierung der Bezeichnung und des Konzepts ,Kommunismus*
im deutschsprachigen Raum beigetragen habe (Becker 1844: 46).

Der Siegeszug des Begriffs inspiriert Autoren von Programmschriften dazu, ihre Texte als
kommunistische Katechismen zu betiteln. Die Bezeichnung scheint nicht weiter problematisch,
weil erst mit dem Aufkommen des neuen Terms die Debatten darliber einsetzen, wie
Kommunismus grundsatzlich zu verstehen sei und in welcher Form er Verbreitung finden soll.

Eine frihe Konzeption liefert die Leitfigur des zwischenzeitlich zur groften

Intellektuellenbewegung Frankreichs avancierenden ikarischen Kommunismus, Etienne Cabet,
mit seinem Crédo communiste (1841).

Der in eine Handwerkerfamilie hineingeborene Etienne
Cabet (1788-1856) promoviert in Rechtswissenschaften
und arbeitet als Anwalt, bevor er sich dem gegen die
Restauration agierenden Geheimbund Charbonnerie
anschliefst. Er ist an der Julirevolution in Frankreich
beteiligt und avanciert unter Louis Philippe zundchst zum
Gouverneur von Korsika. 1831 wird er auf Grund
republikanischer Umtriebe abgesetzt und entwickelt sich
vom burgerlichen Republikaner zum Sozialisten. Er
grindet den oppositionellen Le Populaire (1833-1835),
der flr soziale Gerechtigkeit und Gleichheit eintritt. Das
Blatt wird verboten, Cabet geht in die Emigration. Er lebt
zundchst in Belgien, dann fur finf Jahre in London, wo er
auch Robert Owen und dessen Ideen kennenlernt (Cabet
1847a; 1847b). Im Exil entstehen unter anderem eine

Der im Londoner Exil entstandene
Text erscheint 1841 als elfseitige
Broschire. In 29 Paragraphen
erlautert Cabet darin die Grundlagen
menschlichen Zusammenlebens und
die Vorzlge der Gemeinschaftlichkeit
(,communauté”). Oberes Prinzip
dieser Gemeinschaftlichkeit sei nicht
Religion, sondern eine omnipotente,
mit menschlichem Verstand nicht
erfassbare Natur, welche nach dem

Gluck aller Menschen strebe (Cabet

1841: 1). Gepragt vom positiven
Menschenbild der Aufklarung und
den Ideen der franzosischen
Revolution erlautert Cabet, dass nicht
nur die Natur ihre Glter gleichmalig
verteilt, so dass fur alle das
Notwendige vorhanden ist, sondern
Teilen — die

dass auch das

Populdrgeschichte der franzosischen Revolution sowie
die Voyage et aventures de Lord Villiam Carisdall en Icarie
(1840), spater Voyage en Icarie (1842). Cabet kleidet
seinen Plan, sozialistische Strukturen in Frankreich
aufzubauen, in das Medium des utopischen Romans.
Verbreitung findet sein System im neu gegriindeten Le
Populaire de 1841 (1841-1851). Die Zeitung wird zum
zentralen Trager der Grundlagen des ikarischen
Kommunismus.

kommunistische Gemeinschaft — zutiefst nattrlich sei. Ungleichheit verletze dieses ,natirliche
Gesetz”. Gesellschaftlicher und moralischer Mangel seien stets das Resultat schlechter sozialer
und politischer Organisation und damit der Umsténde. Der vernunftbegabte und durch Erfahrung
und Bildung vervollkommnungsfahige Mensch strebe jedoch danach, in der von der Natur

73



vorgesehenen egalitdren Menschheitsfamilie in Gltergemeinschaft (,communauté des biens)
zu leben (Cabet 1841: 2-4). Im Anschluss an diese Diagnose schildert Cabet, wie das
kommunistische System auf sozialer, rechtlicher und wirtschaftlicher Ebene aufzubauen ist und
erlautert dessen Vorzige (Cabet 1841: 5-7, 8). Gewalt als Mittel zur Durchsetzung dieses neuen
Systems lehnt er strikt ab. Vielmehr muss der Kommunismus als Resultat des Volkswillens, aus
einem demokratischen Entscheid heraus, entstehen (Cabet 1841: 9-10). Die Demokratie
reprasentiert fir ihn das Ubergangssystem zur neuen Gesellschaft (Cabet 1841: 11).

Abgesehen von einer metaphysischen Konzeption von Natur fehlen diesem Text weitere Bezlige
zu Religion oder Christentum. Dem Etikett tragt lediglich die Tatsache Rechnung, dass jeder Satz
mit der Formel ,,Ich glaube” bzw. ,Ich glaube nicht” beginnt. Inhaltlich lasst sich das Crédo als
weltlich klassifizieren. Cabets Konzeptionsarbeit von Kommunismus ist damit allerdings
keineswegs abgeschlossen. In seinem ebenso im Exil entstandenen, etwa zeitgleich
erscheinenden utopischen Reiseroman Voyage en lIcarie definiert er Gemeinschaft als
Christentum und die Anhanger des Kommunismus als Nachfolgende Jesu Christi (Cabet 1845:
567);”® 1846 formuliert er in seinem Le vrai Christianisme suivant Jesus Christ programmatisch:
,Le Communisme c’est le Christianisme. [...] On peut méme dire que le Communisme est une
véritable Religion.”’* (Cabet 1846: 620, 627). Im deutschsprachigen Raum findet das Crédo
bereits Anfang der 1840er Jahre, in einer eigenen Version ab 1847, Verbreitung.”®

Die Debatte Uber das Wesen und den Charakter des Kommunismus wird auch in
deutschsprachigen, radikalen Exilantenkreisen weiterhin im Medium des Katechismus gefiihrt.

Zwischen Ende 1844 und Frihling 1845 verfasst August Hermann Ewerbeck im Rahmen der
Programmdebatten des Bundes der Gerechtigkeit einen Kommunistischen Katechismus. Dabei
handelt es sich um ein Fragment, das zunachst verloren ging — eine Kopie des Teilmanuskripts
tauchte bei einer polizeilichen Razzia 1846 in Berlin bei einem Tischlergesellen auf und wurde erst
1968 wiederentdeckt (Hundt 1979: 311-312).

73 la communauté c’est le Christianisme. Jésus-Christ lui-méme a non-seulement problamé, préché,

commandé la Communauté comme conséquence de la fraternité, mais il I'a pratiquée avec ses Apbtres. [...]
Les Communistes actuels sont donc les Disciples, les Imitateurs et les Continuateurs de Jésus-Christ.” Diese
Programmatik wurde 1845 hinzugefligt und beibehalten. In der Vorausgabe von 1840 sowie der Ausgabe
von 1842 findet sie sich noch nicht.

,Der Kommunismus ist nichts anderes als das wahre Christentum. [...] Man kann sogar sagen, dass der
Kommunismus eine wahre Religion ist.” Allerdings sind die religisen Wurzeln der Ikarier bislang stark
unterschatzt worden (Strube 2016: 87). In der akademischen Forschung wurden die lkarier etwa als
Primarbeispiel fir eine neu aufkommende sdkulare Gruppe ohne religidse Bezlige gedeutet (Guarneri 1985:
65-81; Sutton 1997: 283). Aus religionswissenschaftlicher Sicht hdngt dies wesentlich mit zwei Aspekten
zusammen: Erstens mit der — ahistorischen — Annahme, dass die symmetrische religios/sakular-
Unterscheidung bereits epistemologisch etabliert und damit als Unterscheidungsgerist gangig gewesen sei
sowie, zweitens, mit einem institutionell verankerten Religionsversténdnis, welches Religion mit kirchlichem
Christentum gleichsetzt und den Friihsozialismus auch deshalb als per se sakulare Bewegung identifiziert.
Ubersetzungen seines Glaubensbekenntnisses sind in den Schriften deutscher Frithsozialisten bereits ab
1842 zu finden (Cabet 1979: 571).

74

75

74



Ewerbecks kommunistische Grund- | Der aus einem Akademikerhaushalt stammende August
legung besteht aus insgesamt 84 Hermann Ewerbeck (1816-1860) studiert von 1835 bis
1839 in Berlin Medizin und Philosophie und schliel3t mit
einer medizinischen Promotion ab. Von linkshegelianischen
Format, von denen ein GrofSteil, | |deen beeinflusst, begibt er sich von Berlin ins radikale
Frage 18 bis 84, Uberliefert sind, | Milieu in Paris, wo er bald in fihrender Position im Pariser
wozu auch Ewerbecks Auseinan- | Flugel des Bundes der Gerechtigkeit tatig ist. In dieser
Stellung ist Ewerbeck hervorragend in internationale
frihsozialistische Kreise vernetzt. Neben der Bekanntschaft
(Artikel 35 bis 47). mit Marx arbeitet er mit Weitling zusammen, Ubersetzt
Proudhon und Cabet ins Deutsche sowie Feuerbach und
spater Marx” und Engels’ Manifest ins Franzdsische,
entwirft die Statuten des Bundes mit und ist mafgeblich an
von Religion und Privateigentum, | dessen programmatischen Debatten beteiligt.

wobei  Ewerbeck stets den

Artikeln in  Frage-und-Antwort-

dersetzung mit Religion zahlt

Diese Auseinandersetzung beginnt
mit einer Verhaltnisbestimmung

bestimmen Artikel verwendend von der Religion spricht. Diese Religion wird als
Plausibilisierungsinstrument der bestehenden Verhéltnisse definiert: Sie ,heilige” das
Privateigentum und sei deshalb die auch 6konomische ,Rechtfertigung der verkehrten Welt in
der wir leben” (Ewerbeck 1979: 325). Ewerbeck betont den konstruierten Charakter und
formativ-kreativen Aspekt der Religion als Imagination einer besseren Welt, die der Mensch in
Reaktion auf die schlechte Gesellschaft erfindet. Die daraus resultierende Individual- oder
Privatreligion findet im Privaterwerb und -genuss ihre zeittypische Entsprechung — allerdings als
verkehrte[s] Bewultsein” (Ewerbeck 1979: 326). Die verbleibenden Fragen des
Religionsabschnitts behandeln die Entstehung der Religion und ihre Ausgestaltung in der
bestehenden Gesellschaft. Entstanden sei sie im Wesentlichen als psychologische Reaktion des
Menschen auf sich selbst: In der Selbstauseinandersetzung habe der Mensch seine guten und
schlechten  Eigenschaften  externalisiert und auf  Gotterfiguren  projiziert.  Der
Projektionsmechanismus wirkt auch, wo der Mensch seine Laster als ,Gotzen” verbramt, also als
vermeintliche Tugenden wie ,Ehre” oder ,Vaterlandsliebe” ,verehrt” (Ewerbeck 1979: 327). In
Ubertragung religidser Sprache und assoziativ-moralisierend kommt Ewerbeck am Ende seiner
Ausflhrungen zur Religion damit noch einmal auf das Phdnomen der Heiligung zurlick, ohne den
Heiligkeitsbegriff naher zu qualifizieren. ,Religion” wird dabei zur Metapher fir eine
psychologische Strategie, mit der Individuen und Gesellschaft ihre Unzuldnglichkeiten auch vor
sich selbst verschleiern (Ewerbeck 1979: 327).

Ewerbecks Text weist Bezlige zu Sozialtheorie, Okonomietheorie und Gesellschaftstheorie des
frihen Kommunismus auf (Meiser 1984: 41-42). Die zeittypische Analyse des Zusammenhangs
von Religion und Okonomie deutet sich etwa in der zentralen Thematisierung des Geldes an,
ohne dass Ewerbeck eine eigene Geldtheorie vorlegt. Auch die Nahe seiner Formulierungen zur
zeitgenossischen Religionstheoriedebatte ist kein Zufall. Feuerbachs 1841 erschienenes Wesen
des Christentums war den Mitgliedern des Bundes der Gerechtigkeit bestens bekannt; Ewerbeck
und Marx trafen sich mehrfach im Bund der Gerechtigkeit und Elemente von Marx’ 1844
erschienener Einleitung Zur Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie gingen in den

75



Ewerbeck’schen Katechismus ein. Mit der Verwendung des Heiligkeitsbegriffs befand er sich auch
terminologisch am Puls der linkshegelianischen Religionskritik. Im Oktober 1844 war Johann
Caspar Schmidts, alias Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum bei Otto Wigand in Leipzig
erschienen,’® in welchem er die Kritik der Religion als Kritik des Heiligen (re)formulierte und damit
das Verstandnis von Religion und dementsprechend den Bezugsrahmen der Religionskritik
immens erweiterte.

Zwei Jahre spater — zwischenzeitlich war Weitlings Evangelium eines armen Siinders bei Jenni,
Sohn, in Bern erschienen und wieder verboten worden — veroffentlicht der ebenfalls im radikalen
Exilantenkreis aktive Moses Hess in den in Darmstadt erscheinenden und wenig spater der Zensur
unterliegenden Rheinischen Jahrbiichern zur gesellschaftlichen Reform ein Kommunistisches
Bekenntnis in Fragen und Antworten (1846).

Bereits 1844 hatte er erste Fragen | Der aus einer judisch-orthodoxen Kaufmannsfamilie
und Antworten entworfen. die im | stammende Bonner Publizist Moses Hess (1812-1875)
' studiert zunachst Philosophie, bevor er wie viele Radikale
schriftstellerisch und im Zeitungswesen tatig wird. Hess ist
granten-Wochenblatt Vorwdrts”” in | 30 allen  relevanten  radikalen Organen  und
zwei Teilen am 21. und 28. Dezember | Organisationen der Zeit mafgeblich beteiligt. Er st
1844 anonym erschienen waren. Der Mitinitiator der Rheinischen Zeitung, die sich zur ersten
sozialistischen Tageszeitung in Kdln entwickelt. Der
Herausgeberposten bleibt ihm auf Grund seiner
und Antworten zum Thema Arbeit | sympnathien fiir die giitergemeinschaftlichen Ideen der
und Genuss. Hess analysierte darin | franzésischen Frihsozialisten Henri Saint-Simon und
Charles Fourier verwehrt. Das typische Leben eines
frihsozialistischen Exilanten flhrend, lebt er in Belgien
und Frankreich, von wo aus er als Korrespondent der
zeitgendssischen Produktionsver- | gheinischen Zeitung fungiert, sowie in der Schweiz. Er ist
haltnissen und forderte die freie | fihrend im Pariser Fligel des Bundes der Gerechtigkeit.
Entfaltung der menschlichen | Nach dem Scheitern der 1848er Revolution und dem

e Erstarken des Antisemitismus widmet er sich publizistisch
Tatigkeit (Hess 1975a: 3-4). Der Fragen nach der Zukunft des Judentums; sein Rom und
zweite Teil formulierte in 26 Fragen | jerusalem (1863) gilt als Initialwerk des Zionismus. Hess
und Antworten Ansatze einer | stirbt 1875 im Pariser Exil, seine Gebeine werden 1961
nach Jerusalem Uberflhrt.

Pariser radikal-sozialistischen Emi-

erste Teil enthielt dreizehn Fragen

die Bedingungen der Arbeit (auch:
,Zwangsarbeit”) unter den

76 Das Buch muss auf 1845 nachdatiert worden sein, denn Friedrich Engels erwihnt es bereits in seinem Brief
an Marx von Mitte November 1844: ,,Du wirst von dem Stirnerschen Buch ,Der Einzige und sein Eigenthum’
gehort haben, wenn es noch nicht da ist. Wigand schickte mir die Aushangebogen, die ich mit nach Kéln
nahm und bei HeR [Moses Hess: AK] lieR” (Engels 1963a: 11).

77" Der in Paris herausgegebene Vorwadrts (ab Juli 1844 mit dem Untertitel Pariser Deutsche Zeitschrift) ist nicht
zu verwechseln mit der deutschen, ab 1876 erscheinenden sozialdemokratischen, bzw. der seit 1893
existierenden schweizerischen gleichnamigen Zeitschrift. Der Pariser Vorwidirts erschien von 1844 bis 1845
zweimal wochentlich in einer Auflage von ca. 1000 Exemplaren (Adler 1885: 98). Gegriindet von dem
Dramaturgen Heinrich Bornstein und dem Publizisten Adelbert von Bornstedt nahmen Karl Marx und
zunachst auch Arnold Ruge, nachdem deren Deutsch-franzésische Jahrbiicher nach nur einer Ausgabe
eingestellt wurden, Einfluss auf die Gestaltung der Zeitung. Damit riickte das Blatt peu a peu in die radikale
sozialistische Richtung. Neben Marx und Engels veroffentlichten Heinrich Heine, Georg Herwegh, Mikail

76



Geldtheorie (sechs Fragen), die in ausfihrlicher Form ein Jahr zuvor die erste Ausgabe der
Rheinischen Jahrbiicher ertffnet hatte und exemplifizierte das Verhéltnis von Besitz und Freiheit
(20 Fragen).”® An dieser sollte sich Karl Marx spéater kréaftig bedienen. Hierbei waren Anleihen an
den fuhrenden franzdsischen Sozialtheoretiker und Friihsozialisten Pierre-Joseph Proudhons
spUrbar: Der Privateigentiimer wurde bei Hess zum Dieb und sogar Morder, welcher durch seinen
Besitz anderen die Lebensgrundlage raube (Hess 1975b: 3-4).

Wahrend den Fragen und Antworten ein Paragraph zu Religion fehlte, ist Hess Kommunistisches
Bekenntnis von 1846 um drei Paragraphen erweitert, welche den allmahlichen Ubergang zur
kommunistischen Gesellschaft, die (Liebes-)Ehe sowie die Stellung von Religion in dieser
Gesellschaft verhandeln. Die erste Frage des letzten Abschnitts ,,Von der Religion” steht scheinbar
in der Tradition von Bekenntnisreligion und Katechismus, wenn es heiRt ,Welche Religion sollen
wir Alle bekennen?”, propagiert dann aber der Konzeption Weitlings folgend eine
Uberkonfessionelle ,Religion der Liebe und Menschlichkeit” (Hess 1846: 166). In den folgenden
Fragen skizziert Hess einen eigenen Entwurf christlicher Dogmatik. Seine Menschheitsreligion ist
eine anthropologische Tatsache, die allerdings nach dem Christentum modelliert wird und als
deren Ziel die ,Gllckseligkeit aller Menschen durch Liebe, Freiheit und Gerechtigkeit” angegeben
wird. Noch nicht erreicht ist dieses Ziel, weil das Christentum seinen Akzent irrtimlicherweise auf
das menschliche Leiden — verbildlicht im ,,gekreuzigten Menschensohn” — und die Hoffnung auf
ein Ende dieses Leidens in himmlischer Gottseligkeit setzt, anstatt den ,Himmel auf Erden” zu
verwirklichen (Hess 1846: 167).

Auch in Hess’ Anthropologie ist der Mensch Produkt der gesellschaftlichen Verhaltnisse. Die
Erbslinde wird explizit abgelehnt, anstatt dessen ist es das Geld, welches das schlechte Wesen
der Welt ausmacht (Hess 1846: 168). In Ubertragung christlicher Termini wird bei Hess der
Mammon zum Teufel, der Teufel zur bildlichen Vorstellung des Geldwesens und die Holle zur
Geldherrschaft; Gott hingegen ist die in Liebe vereinigte Menschheit. Hess universale Religion
der Liebe und Humanitat bildet die Basis seines kommunistischen Bekenntnisses; seine
Menschheitsreligion ist die Erflllung des Christentums. Der Katechismus schlieft mit dem
Versprechen, dass der Himmel auf der Erde sein wird, sobald die kommunistische Gesellschaft
Verwirklichung findet (Hess 1846: 168-169).

Richtungsdiskussionen in Rundschreiben und auf Kongressen: Der Bund der
Kommunisten definiert sein Verhltnis zur ,religiosen Partei”

Weder Ewerbecks Kommunistischer Katechismus noch Hess” Kommunistisches Bekenntnis
scheinen den Mitgliedern ein angemessenes Programm fir die Grundlegung des Bundes der
Gerechtigkeit zu liefern. Deren Kritik richtet sich allerdings auf die Inhalte, nicht auf formale

Bakunin, Hermann Ewerbeck, Moses Hess u.a. regelmaRig im Vorwdrts, aber Marx'sche Ideen begannen das
Blatt bald zu dominieren. Zur Geschichte der Zeitschrift im Detail: Grandjonc (1974).

78 Auf seine Autorschaft weist Hess in einem Brief an Marx vom 17. Januar 1845 hin und bittet Marx, den Text
zu anonymisieren (Hess 1975c: 451).

77



Aspekte der Texte. Obwohl insbesondere Hess’ christlich-dogmatische und romantische
Fundierung des Kommunismus auf Ablehnung sto3t, sind die Frage-Antwort-Form und das Etikett
Katechismus kein Gegenstand kritischer Reflexion. Im Gegenteil: Im Sommer/Friihherbst 1846
befindet sich der Pariser Fligel des Bundes in einer Krise. Ewerbeck hatte sich aus der
Vorstandsarbeit zurlickgezogen, wie er Marx in einem Brief berichtete (Ewerbeck 1970: 395), und
ein Beschluss erfolgt, den lokalen Leitungssitz von Paris nach London zu verlegen und unter die
Fihrung der dortigen Bundesgenossen Karl Schapper, Joseph Moll und Heinrich Bauer zu stellen
(Institut far Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei 1970:
1053, Fulnote 114). Ein Rundschreiben der Leitung des Bundes der Gerechtigkeit — der
,Volkshalle” — vom November 1846 informiert die Mitglieder Uber die Verdanderungen und ruft
zur Mitarbeit an einem Programmdokument auf, das der Herstellung der politischen und sozialen
Einheit dienen soll. Der Katechismus wird dabei als die geeignete Form zur Entwicklung einer
allgemeinen verbindlichen Richtlinie angesehen, fir die inhaltlich erstmals auch eine
Verhaltnisbestimmung zu den christlichen Stromungen des Kommunismus eingefordert wird:

[Es] ist noch keine Einigkeit da, unser Verhaltnis zur religidsen Partei sowie zu der

radikalen Bourgeoisie ist noch nicht klar erkannt, ein einfaches kommunistisches
Glaubensbekenntnis, das allen zur Richtschnur dienen kénnte, noch nicht aufgestellt,
und so ist es denn gekommen, dal8 in den verschiedenen Lokalitdten anstatt kraftig
zusammenzuwirken wir oft einander entgegenwirkten — diesem Ubelstande soll und
mul} abgeholfen werden. (Volkshalle 1970a: 431)

Ferner ladt der Vorstand zunéachst fiir Mai 1847 zu einem Kongress und gibt der Leserschaft drei
Leitfragen zur Diskussion in den Lokalvereinigungen (sogenannten ,Gemeinden®) sowie eine
Verhaltensanleitung im Umgang mit Christlich-Konservativen in PreufRen, Deutsch-Katholiken,
protestantisch-aufklarungstheologischen Lichtfreunden sowie Anhédngern Charles Fouriers mit
auf den Weg. Deren Reformbestrebungen stitzten das alte System, anstatt es zu erneuern.
DarUber hinaus ,entstellen” besonders die , Fourieristen” den Kommunismus, unter anderem
durchihr ,lacherliches Streben, sich als die wahren Christen hinzustellen” (Volkshalle 1970a: 432-
433). Der Nachdruck, mit dem das Rundschreiben schlieflich zur Einheit aufruft (Volkshalle
1970a: 435), verweist auf die Pluralitdt der kommunistischen Bewegung sowie den Einfluss
christlicher Stréomungen. Die den Mitgliedern kommunizierten Diskussionsfragen betreffen
neben einer Klarung des Verhaltnisses von Proletariat und Bourgeoisie (Frage 1) denn auch die
Aufforderung zur Verhéltnisbestimmung zu religidsen (Frage 2) sowie anderen Gruppierungen
der kommunistischen Bewegung (Frage 3). Die Mitglieder sollen eruieren, ob eine Anndherung
an diese Gruppen ,ratsam” und , winschenswert” sei, und wenn ja, wie diese am , leichtesten
und sichersten” zu bewirken ware (Volkshalle 1970a: 435-436). Zwar kartiert der Vorstand der
,Volkshalle” die kommunistische Landschaft und macht keinen Hehl aus seiner Abneigung gegen
Deutsch-Katholiken und Lichtfreunde, Fourieristen sowie Christlich-Konservative, wiinscht aber,
Lerst die Gesinnungen der Mitglieder zu erfahren [...], ehe wir eine bestimmte Richtung
einschlagen.” (Volkshalle 1970a: 435-436) Ende 1846 ist noch alles offen.

78



Die Mitglieder sind mit den | Das Kommunistische Korrespondenz-Komitee war Anfang
Diskussionsfragen nicht sehr Februar 1846 von Karl Marx, Moses Hess und Friedrich Engels
in Brussel mit dem Ziel gegriindet worden, die politische und
ideologische Identitdt der entstehenden, internationalen,
einem Schreiben des Londoner | \ommunistischen Bewegung zu formen. Zu Beginn nahm auch
kommunistischen  Korrespon- | Wilhelm Weitling an den Sitzungen teil, Gberwarf sich aber im
Marz 1846 mit Marx und Engels (Seidel-Hoppner 2018: 56-57).
Ahnlich wie der Bund der Gerechtigkeit ist auch das Komitee
geheimbiindlerisch organisiert. Uber Korrespondenzbiiros in
geht hervor, dass sich kirchliche | kain Paris und London entsteht ein transnationales Netzwerk,
und christliche gegen kommuni- | Uber das schlieflich der Kontakt mit dem Bund der
Gerechtigkeit geknUpft wird.

schnell vorangekommen. Aus

denzkomitees an das Komitee in
Brissel vom November 1846

stische Gruppen (,Vereine”) —

beide werden nun als Gegensatz prasentiert — zu formieren begdnnen, nachdem sich
kommunistische Agitatoren Rededuelle mit den Mitgliedern christlicher Arbeitervereine geliefert
hatten (Korrespondenzkomitee 1970: 436-439). Im Februar 1847 — Marx und Engels sind
inzwischen in den Bund der Gerechtigkeit eingetreten (Hundt 1993: 277-284) — erscheint ein
weiterer Aufruf, in welchem sich der Vorstand tGber mangelnde Riickmeldungen beschwert und
als dringlichste Aufgabe wiederholt die Erarbeitung eines ,kurze[n] kommunistische[n]
Glaubensbekenntnis” fordert,

Y- das in allen europdischen Sprachen gedruckt und in alle Lander verbreitet wird.
Dieses ist ein besonders wichtiger Punkt, und wir bitten Euch, die unten
folgenden und hierauf Bezug habenden Fragen mit der groRRten Aufmerksamkeit zu
diskutieren, damit wir endlich einmal Uber das, was wir wollen, vollig klar werden. [...]
Die Kommunisten bilden leider noch immer keine feste Partei, haben noch keine
gewissen festen [sic] Anhaltspunkte und schliefen sich daher nur zu oft [...] anderen
Parteien an. [...] Dieses muR anders werden. (Volkshalle 1970b: 452-453)

Der Parteibegriff beginnt sich als Eigen- und Fremdbezeichnung in der Debatte durchzusetzen.
Konzeptuell mag ,Partei” dabei noch als lose ,,Gesinnungsgemeinschaft” konnotiert sein, deren
Ziele zwar ,,politisch” sind, die aber keine parlamentarische Organisationsform bezeichnet oder
voraussetzt (Beyme 1978: 697, 726-727). Gleichwohl zeichnet sich mit dem Uberregionalen
Geltungsanspruch sowie der Dringlichkeit, mit der die Abfassung dieses Glaubensbekenntnis in
Abgrenzung zu anderen ,Parteien” belegt wird, die Entstehung eines ,Terrains” ab, das sich
verschiedene , Konkurrenten teilen” (ERbach 1988: 178).

Als Inspiration gibt der Vorstand der Mitgliedschaft erneut drei Fragen mit auf den Weg: ,,Was ist
Kommunismus und was wollen die Kommunisten? Was ist Sozialismus, und was wollen die
Sozialisten? Auf welche Weise kann die Gemeinschaft am schnellsten und leichtesten eingefiihrt
werden?” (Volkshalle 1970b: 456).”° Mit diesen Fragen wird der Differenzierungsprozess von

7® Die erganzende Erlduterung unterscheidet Kommunismus und Sozialismus wie folgt: Das System
Kommunismus baue auf der Idee des Allgemeinguts auf; hier arbeitet (produziert) jeder nach seinen
Fahigkeiten und genieRt (konsumiert) nach seinen Kraften. Ziel ist die vollkommene Uberwindung der alten
gesellschaftlichen Ordnung. Der Sozialismus hingegen beschéftigte sich mit dem Verhéltnis der Menschen

79



Kommunismus und Sozialismus zunachst diskursivimplementiert, bevor er auf dem Kongress im
Frihsommer 1847 in der Umbenennung des Bundes der Gerechtigkeit in Bund der Kommunisten
auch namentlich vollzogen wird.

Vom 2. bis 9. Juni 1847 findet in London der erste Kongress des Bundes der Kommunisten statt.
Er steht unter dem Motto: , Proletarier aller Ldnder, vereinigt euch!” Die Bezeichnung Kongress
mag den Eindruck erwecken, als habe es sich hier um eine grolRe 6ffentliche Zusammenkunft
gehandelt. Dies ist nicht der Fall, denn auch der Bund der Kommunisten war eine politische
Geheimorganisation, die aus dem Verborgenen agitierte und fir ihre revolutionare und nicht
ungefdhrliche Arbeit Mitglieder werben musste. Die Teilnehmendenzahl war klein (Hundt 1993:
373).

Auf diesem ersten Kongress wird neben einem Statutenentwurf auch der Erstentwurf des
eingeforderten , Glaubensbekenntnisses” diskutiert und als kinftige Diskussionsgrundlage
angenommen. Das Originaldokument ging verloren und ist lediglich als Abschrift in Engels’
Handschrift tberliefert. 8 Der Text besteht aus 22 Fragen, die in zum Teil ausfiihrlichen
Erlduterungen anstelle der typischen, knapp gehaltenen Satze beantwortet werden.

Wahrend Frage 1 die Lesenden direkt adressiert und dafiir die Bekenntnisfrage imitiert, wenn es
heilt: ,Bist Du Kommunist?“, wirken die Ubrigen wie aus der Perspektive eines Lesers gestellte
Wissensfragen, imaginieren also einen Dialog. Nacheinander wird nach den Zielen der
Kommunisten und der Durchsetzung dieser Ziele, der Begrindung und Umsetzung der
GUtergemeinschaft sowie der Wesensbestimmung, Entstehung und Rolle des Proletariats
gefragt. Die Antworten referenzieren auf fundamentale kommunistische Prinzipien wie die
Freiheit der Menschen und die Uberwindung des Privateigentums zu Gunsten der Errichtung der
GUtergemeinschaft. Im Abschnitt zur Entstehung des Proletariats und des Kommunismus als
Folge der gesellschaftlichen Entwicklung im 19. Jahrhundert spiegelt sich die kommunistische
Geschichtsteleologie, in der der Kommunismus — verstanden als Lehre der Befreiung des
Proletariats — zum notwendigen Resultat einer historischen Entwicklung wird (Fragen 9 und 13).
Die Fragen 14 bis 20 beschaftigen sich mit der Durchsetzung der gltergemeinschaftlichen

untereinander, ohne ein neues System errichten zu wollen. Und dies macht den Hauptkritikpunkt aus: Er
Lflickt” und |, klebt” lediglich die ,Risse” des alten Systems. Zudem sei der Term unscharf. Er umfasse ,alle
Gefdngnis-Verbesserungs-Erfinder, Armenhauser-, Spitaler- und Suppenanstalten-Errichter” und damit ,alle
seichten Kopfe, alle Liebesduseler, alle Kerls, die gern etwas tun mochten, aber keinen Mut zur Tat besitzen.”
Oberstes Gebot sei daher, sich gegen Begriffsverwischung zu verwahren (Volkshalle 1970: 456).

Dies und die Tatsache, dass das Transkript vermeintlich Friedrich Engels’ Stil reflektiert, hat die Forschung
vermuten lassen, Engels sei der alleinige Autor des Entwurfs. Dies ist fraglich. Erstens ist der Entwurf von Carl
Schill (Deckname von Karl Schapper) und Heide (Deckname von Wilhelm Wolff) im Namen und Auftrag des
Bundes unterzeichnet. Dies sprache dafiir, dass es sich um ein Gemeinschaftsprojekt handelte, das vor allem
deshalb an Engels’ Stil angelehnt war, weil dieser die Mitschrift in seiner eigenen Sprache verfasste (Hunt
1974:187). Zweitens legte Engels einige Monate spater die Grundsdtze des Kommunismus vor, die dezidiert
als Gegenentwurf gedacht waren. Unbestritten ist, dass Engels mafgeblich an der Programmdebatte
beteiligt und vermutlich federfihrend in der Formulierung einiger Artikel des Kommunistischen
Glaubensbekenntnisses war (Hundt 1993: 310). Vermutlich handelt es sich dabei am ehesten um ein
Kompromissdokument (Schraepler 1972: 201).

80

80



Gesellschaft, in welcher in einer Ubergangszeit mit demokratischer Staatsverfassung die
bestehenden Eigentumsverhaltnisse peu a peu abgeschafft werden. Die vorletzte Frage entwirft
die kommunistische Gesellschaft als transnationale Gemeinschaft, in der Nationalitdten ebenso
wie Klassen aufgehoben sind.

Die finale Frage lautet: ,Verwerfen die Kommunisten die bestehenden Religionen?” Antwort:
LAlle bisherigen Religionen waren der Ausdruck geschichtlicher Entwicklungsstufen einzelner
Volker und Volksmassen. Der Kommunismus ist aber diejenige geschichtliche Entwicklungsstufe,
die alle bestehenden Religionen Uberflissig macht und aufhebt.” (Bund der Kommunisten/Engels
1970: 475) Mit der Verwendung des Plurals wird hier ein empirischer, kein theoretischer
Religionsbegriff zugrunde gelegt, mit dem die realen Religionen als spezifische Produkte
bestimmter Gesellschaftsformen charakterisiert und historisiert werden.

Nach dem Bundeskongress versendet der Vorstand den Entwurf zur weiteren Diskussion an die

verschiedenen Bezirke und Kreise &

und fordert die Lokalgemeinden auf, den Entwurf zu
diskutieren und allféllige Anderungen anzumelden, damit diese auf dem nichsten Kongress, der
,das Glaubensbekenntnis definitiv abfassen wird” vorgelegt werden kénnen (Zentralbehérde des
Bundes der Kommunisten 1970b: 488). Zusatzlich wird der Text in der Kommunistischen Zeitschrift,
welche als bundeseigenes Organ vorgesehenen war, aber lediglich in einer Probeausgabe

erscheint, als ,,Richtschnur” beworben. Erlduternd heifst es dazu:

€6 Es war unsere Absicht, hier ein kurzes und fur alle leicht faRliches
kommunistisches Glaubensbekenntnis einzuschalten, und der Entwurf eines
solchen ist auch bereits geschrieben. Da dieses Glaubensbekenntnis nun kinftighin
unserer Propaganda als Richtschnur dienen soll, folglich von der hdchsten Wichtigkeit
ist, so hielten wir es flr unsere Pflicht, diesen Entwurf unseren Freunden auf dem
Festlande zuerst zuzuschicken, um ihre Ansichten dartber zu vernehmen. Sobald wir die
Antworten von unseren Freunden erhalten haben, werden wir die nétigen
Abanderungen und Zusatze machen und es in die folgende Nummer einriicken. [...] [I]n
unserem Glaubensbekenntnis werden wir erklaren, was wir sind und was wir wollen.
(Schapper 1847: 3-4)

Ein zusatzliches Rundschreiben vom 9. Juni 1847 setzt die Mitglieder vom Verlauf und den
Beschlissen des Kongresses in Kenntnis. Der GroRteil des Schreibens ist Standortberichten
gewidmet, wobei ausfihrlich auf innere Streitigkeiten und Spaltungen eingegangen wird, die
wesentlich zur Umbenennung des Bundes beigetragen haben. ,Gerechtigkeit” als
programmatisches Ziel schien politisch unspezifisch und somit als identitatsgebende Bezeichnung
ungeeignet, denn:

81 Die Materialien wurden offenbar an Bundesmitglieder in insgesamt zehn Stidten in Frankreich, Belgien,
Deutschland, Schweden und der Schweiz versendet. Zudem wurden zu Propagandazwecken zwei
Abgesandte in die USA sowie je einer nach Norwegen, Deutschland und die Niederlande geschickt
(Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten 1970a: 530).

81



Wir aber zeichnen uns nicht dadurch aus, dals wir Gerechtigkeit (berhaupt

wollen, was jeder von sich behaupten kann, sondern dadurch, daR wir die
bestehende Gesellschaftsordnung und das Privateigentum angreifen, dadurch dafR wir
die Gutergemeinschaft wollen, dadurch, daR wir Kommunisten sind. (Kongress des
Bundes der Kommunisten 1970: 481)

Angesichts der Tatsache, dass Spaltung und Umbenennung maligeblich dem Ausschluss der
,Schwachsinnigkeit und Unklarheit solcher Geflihsmenschen” dient, die ,,nur in der Religion ihre
schlieRliche Befriedigung finden kann“ (Kongress des Bundes der Kommunisten 1970: 479),
erstaunt es, dass das Glaubensbekenntnis als ideale Form beworben wird, um ,, den Statuen eine
einfachere und gleichférmigere Gestalt” zu geben und zugleich eine ,genauere Bestimmung der
Stellung jeder einzelnen Behorde [Lokalvereinigung, AK]“ zu garantieren (Kongress des Bundes
der Kommunisten 1970: 482). Dessen Ausarbeitung wird noch einmal als ,Schritt von der
hochsten Wichtigkeit” hervorgehoben und die Bundesmitglieder auch Uber diesen Kanal dazu
aufgefordert, den dem Schreiben beigefligten Text zu kommentieren. Dieser ist als zumindest
mittelfristig gebrduchliches Orientierungspapier gedacht, denn ,ein Glaubensbekenntnis, das
nach wenigen Jahren und vielleicht Monaten schon nicht mehr zeitgemaR, nicht mehr im Sinne
der Majoritat sei, [mURte] ebenso schadlich wirken [...], wie ein brauchbares Glaubensbekenntnis
nutzlich” (Kongress des Bundes der Kommunisten 1970: 484).

An keiner Stelle der referenzierten Korrespondenzen und Informationsschreiben wird auf
formale Aspekte des Programmdokuments eingegangen. Weder erfolgt eine kritische Reflexion
noch eine Erlduterung des Begriffsgebrauchs ,Glaubensbekenntnis”, was angesichts der
Abgrenzungsbestrebungen zu christlichen Gruppierungen sowie die in dem Rundschreiben vom
9. Juni ansonsten vorgenommenen Erlduterungen samtlicher Begriffe und Entscheidungen
bemerkenswert ist. Im Sommer 1847 ist die Betitelung ,Glaubensbekenntnis“ fiir das
Grundsatzpapier der kommunistischen Bewegung fir den Vorstand immer noch
unproblematisch.

In einigen Gemeinden hat es allerdings kritische Diskussionen gegeben. Ein zwei Monate spéater
versendeter Rundbrief vom 14. September 1847 beklagt sich zunachst Uber mangelnde
Rickmeldungen und geringe finanzielle Unterstltzung. Der Berichtsteil informiert knapp Uber
Reaktionen der Lokalgemeinde L —vermutlich Leipzig — auf das Glaubensbekenntnis:

Y- Zuerst glaubt die Gemeinde in L[eipzig], dal es notwendig sei, das
Glaubensbekenntnis wissenschaftlicher und allen Klassen der Gesellschaft
angemessener zu gestalten. — Sie schlagt eine fast ganzliche Umanderung vor und gibt
die Grinde hierflr an. Die vorgeschlagenen Abanderungen werden wir dem nachsten
Kongrefs zur Beratung vorlegen. Mit den meisten der im Briefe angefiihrten Punkte ist
die Zentralbehorde einverstanden. (Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten
1970a: 533)

Weitere Debatten lber das Glaubensbekenntnis werden fir die Lokalvereinigungen in Lyon und
Paris sowie Brissel und London erwahnt, aber nicht weiter ausgefihrt (Zentralbehodrde des

82



Bundes der Kommunisten 1970a: 535, 539). Ob die Forderung nach einer ,wissenschaftlichen”
Gestaltung des Grundlagendokuments sich auf den Titel und das Frage-Antwort-Schema bezog,
muss offenbleiben. Dagegen spricht, dass das katechetische Format weiterhin in Gebrauch bleibt.

Intrigen, Friedrich Engels’ Unbehagen und die Umbenennung von

Glaubensbekenntnis in Manifest

Auch Moses Hess muss federfihrend an der Programmdiskussion beteiligt gewesen sein und
dem Pariser Fligel des Bundes einen verbesserten Entwurf unterbreitet haben. Dies geht
jedenfalls aus einem Brief von Friedrich Engels, welcher sich in dieser Zeit ebenfalls in Paris
aufhielt, an Karl Marx von 25./26. Oktober 1847 hervor. Engels macht darin seine Fihrungsrolle
innerhalb der Pariser Zelle geltend®? und schildert geniisslich eine Intrige gegen Moses Hess und
dessen ,gottvoll verbessertes” Glaubensbekenntnis:

Y- Dem Mosi hab“ ich, ganz unter uns, einen héllischen Streich gespielt. Er hatte
richtig ein gottvoll verbessertes Glaubensbekenntnill* durchgesetzt. Vorigen
Freitag [22. Oktober 1847: AK] nun nahm ich dies im Kreise vor, Frage fur Frage, und war
noch nicht an der Halfte angekommen als die Leute sich fir Satisfaits erklarten. Ohne
alle Opposition lield ich mich beauftragen ein neues zu entwerfen, was nun nachsten
Freitag [29. Oktober 1847: AK] im Kreis wird diskutirt und hinter dem Riicken der
Gemeinden nach London geschickt werden. Das darf aber nattrlich kein Teufel merken,
sonst werden wir Alle abgesetzt, und es gibt einen Mordscandal. (Engels 1979: 114-
115)

Nachdem Engels in einer Kreissitzung Hess’ (iberarbeitete Version Stlick fiir Stlick dekonstruiert
hatte, erhlt er den Auftrag zu einem Neuentwurf. Hess’ Uberarbeitung (sie ist nicht erhalten
geblieben®?) l3sst er fur die weitere Kommunikation mit der Zentralbehdrde in London unter den
Tisch fallen. Die Diskussionen um den Entwurf werden in Paris allerdings mindestens bis zu Engels’
Abreise am 27. November fortgefihrt (Engels 1963b: 104).

Engels nennt seinen Alternativentwurf Grundsitze des Kommunismus und gibt damit
,Katechismus” oder ,Glaubensbekenntnis” als Titel auf, behalt jedoch die Frage-Antwort-Form
bei. Der Text muss zwischen Mitte Oktober und Ende November entstanden sein und basiert auf
25 Fragen, die neben Definitionen vor allem die historische Entstehung und Entwicklung des

82 Bei den Straubingern [ein von Marx und Engels oftmals benutzter, abschatziger Begriff firr die emigrierten

Handwerker, die sie fur intellektuell beschrankt hielten: AK] héllische Konfusion. In den letzten Tagen vor
meiner Ankunft waren die letzten Grlnianer [Anhédnger Karl Grins: AK] herausgeworfen, eine ganze
Gemeinde, von denen aber die Halfte wiederkommen wird. [...] Ich hab’ gleich eine Propagandagemeinde
eingerichtet und laufe flrchterlich herum und pauke. In den Kreis bin ich gleich gewahlt und hab“ die
Korrespondenz bekommen® (Engels 1979 [1847]: 114-115).

Es ist wahrscheinlich, dass Hess fir dieses Glaubensbekenntnis auf sein Kommunistisches Bekenntnis in
Fragen und Antworten von 1846 zuriickgegriffen hat.

Martin Hundt verweist auf den wahrscheinlich bestehenden Zusammenhang zwischen dem
Glaubensbekenntnis und Hess’ gleichzeitig erschienener Artikelserie ,Die Folgen einer Revolution des
Proletariats” in der Deutschen-Briisseler-Zeitung (Hundt 1993: 368).

83

83



Proletariats (Fragen 2 bis 11), die Folgen der industriellen Revolution (Fragen 12 und 13) und die
neue kommunistische Gesellschaftsordnung (Frage 14 bis 21) sowie Verhaltnisbestimmungen
von Kommunismus und Nationalitdten, Religionen (im Plural), Sozialisten sowie zu anderen
,politischen Parteien” (Fragen 22 bis 25) enthalten. In die Grundsditze flieRen Formulierungen des
Kommunistischen Glaubensbekenntnisses ein, die Antworten sind allerdings stark Uberarbeitet
und wesentlich erweitert, insbesondere was die dem Text unterlegte materialistische
Geschichtsdeutung betrifft. Im Unterschied zum Glaubensbekenntnis steht zu Beginn keine, auf
die personliche Uberzeugung der Leserschaft Bezug nehmende Bekenntnisfrage mehr. Vielmehr
beginnt der Text mit einer Definitionsfrage: ,Was ist der Kommunismus?“ — Antwort: ,Der
Kommunismus ist die Lehre von den Bedingungen der Befreiung des Proletariats.” Unter der
Antwort auf die Religionsfrage Nr. 23 —, Wie wird sie [die kommunistische Organisation: AK] sich
zu den bestehenden Religionen verhalten?” —vermerkt Engels , bleibt” und Gbernimmt damit die
im Glaubensbekenntnis formulierten Zeilen, mit denen die Religionen fir UberflUssig erklart
worden waren (Engels 1970b: 589, 605).

Aus der Korrespondenz zwischen Engels und Marx geht hervor, dass Marx darlber nachgedacht
haben muss, auch das Engels‘sche Programmdokument als Glaubensbekenntnis zu bezeichnen.
Im Nachtrag seines Briefes vom 23./24. November 1847 dulRert Engels jedoch seine Zweifel und
schldgt vor, sowohl den Titel als auch die Frage-Antwort-Form fallen zu lassen und seinen

Entwurf, mit welchem er noch unzufrieden war, weiter zu Uberarbeiten:

7 Uberleg Dir doch das Glaubensbekenntnis etwas. Ich glaube, wir tun am besten,
wir lassen die Katechismusform weg und titulieren das Ding: Kommunistisches
Manifest. Da darin mehr oder weniger Geschichte erzahlt werden muf, paRt die
bisherige Form gar nicht. Ich bringe das hiesige mit [Grundsditze des Kommunismus: AK],
dasich gemacht habe, es ist einfach erzahlend, aber miserabel redigiert, in firchterlicher
Eile. Ich fange an: Was ist der Kommunismus? Und dann gleich das Proletariat —
Entstehungsgeschichte, Unterschied von friheren Arbeitern, Entwicklung des
Gegensatzes des Proletariats und der Bourgeoisie, Krisen, Folgerungen. Dazwischen
allerlei Nebensachen und schlieRlich die Parteipolitik der Kommunisten, soweit sie vors
Publikum gehort. Das hiesige ist noch nicht ganz zur Bestatigung vorgelegt, aber ich
denke, bis auf einige ganz kleine Kleinigkeiten, es so durchzusetzen, dals wenigstens
nichts gegen unsre Ansichten drin steht. (Engels 1963b: 107)

Das Frage-Antwort-Schema wird von Engels eindeutig als Katechismusform identifiziert und dies
erregt sein Unbehagen. Der Entwurf des Kommunistischen Glaubensbekenntnisses hatte Religion
bereits fUr hinfallig erklart, so dass Engels beflirchten mochte, dass das Etikett ,Katechismus”
diese Pramisse wieder invalidierte. Zudem erhoben die Grundsdtze einen historischen Anspruch:
Argumentierend und kontextualisierend ,erzahlen” sie ,Geschichte” und positionieren ihre

,,Parteipolitik”, wollen jedoch keine Dogmen vermitteln. Offenbar haben Engels’ knapp gedulRerte

84



Einwdnde Marx tiberzeugt,® denn in der vorhandenen Korrespondenz zwischen beiden ist nicht

langer von ,Katechismus” oder , Glaubensbekenntnis” die Rede.

Vom 29. November bis 8. Dezember 1847 findet in London der zweite Bundeskongress statt, auf
dem die Verhandlung des Grundsatzprogramms einen wesentlichen Punkt auf der Agenda bildet.
Allein die Dauer des Kongresses von insgesamt 10 Tagen mag ein Hinweis darauf sein, dass es
dabei zu kontroversen Diskussionen kam. Da die Kongressdokumente nur sehr lickenhaft
Uberliefert sind, konnen die Debattenverldufe im Einzelnen allerdings nicht rekonstruiert werden;
auch Erinnerungen von Delegierten des Kongresses sind kaum und nur selektiv vorhanden (Hundt
1993: 371-372).2° Die Grundsdtze des Kommunismus werden schlieRlich angenommen und Marx
und Engels beauftragt, auf deren Grundlage innerhalb einer Frist von vier Wochen ein Manifest
der Kommunistischen Partei auszuarbeiten. ,Partei” erscheint hier erstmalig programmatisch im
Titel und wird damit als Konkurrenzbegriff implementiert — auch wenn dessen Bedeutung nach
wie vor unscharf blieb und der Begriff in der Konnotation von Strémung oder Gruppierung im
Manifest verwendet wurde (Beyme 1978: 705, 727). Die Arbeiten zum Manifest dieser ,,Partei”
verlaufen schleppend.

Mehr als einen Monat nach dem Bundeskongress berichtet Engels Marx in einem Brief vom 14.
Januar 1848 entnervt von tiefen Krisen innerhalb des Bundes der Kommunisten in Paris, dessen
Zersplitterung in Anhangerschaften von Weitling und Proudhon und von den Rangeleien der
Mitglieder untereinander. Kurz davor auszusteigen, kindigt er an, flr einen letzten
propagandistischen Versuch auf ,lLondoner Papiere” zu warten — gemeint sind wohl
Informationen der Zentralbehorde Uber den zweiten Bundeskongress in London —, um sie den
Mitgliedern als Resultate vorzulegen und den Moment propagandistisch-motivierend zu nutzen,
denn: ,Da die Kerle bis jetzt kein Resultat des Kongresses sehen werden sie natdrlich vollends
schlapp.” (Engels 1970c: 651) In der Pluralitat der Ansichten waren religiése Einfllisse nach wie
vor grof3 und angesichts der mangelnden Informationen war die rasche Ausarbeitung eines
einigenden Programmdokuments vermutlich sehr im Sinn des Vorstands. Dieser mahnt denn
auch in einem férmlichen Schreiben vom 25. Januar 1848 die baldige Ubersendung des
versprochenen Manifests an:

Y- Die Zentralbehorde beauftragt hiermit die Kreisbehorde Brussel, dem K. Marx
anzuzeigen, dal}, wenn das ,Manifest der Klommunistischen] Partei’, dessen
Abfassung er auf letztem Kongrels Gbernommen, nicht bis Dienstag, 1. Februar d.J., in

84 Bedauerlicherweise ist Marx’ Antwort auf Engels’ Brief ebenso wenig Uberliefert wie seine zuvor
augenscheinlich gedulRerte Absicht, das Dokument als ,Glaubensbekenntnis” zu betiteln.

8 Hundt (1993) verweist darauf, dass Marx in seiner 1860 erschienenen und damit viel spater
niedergeschriebenen Streitschrift Herr Vogt von der Annahme des Manifests berichtet. Knapp heilit es
allerdings auch dort: ,Der KongreR, auf dem die Bundesmitglieder der Schweiz, Frankreichs, Belgiens,
Deutschlands und Englands vertreten waren, fand statt und nach heftigen mehrwochentlichen Debatten
wurde das von Engels und mir abgefaRte ,Manifest der Kommunistischen Partei angenommen.” (Marx 1972:
439) Auch dieser ,Kongress” war klein und bestand aus nicht mehr als zehn bis zwanzig Personen (Hundt
1993: 373).

85



London angekommen ist, weitere Maliregeln gegen ihn ergriffen werden. In dem Fall,
dal® K. Marx das Manifest nicht abfalst, verlangt die Zentralbehorde augenblickliche
Zurlcksendung der ihm vom Kongreld zugestellten Dokumente. (Zentralbehorde des
Bundes der Kommunisten 1970c: 654)

Aus dem Brief geht hervor, dass Marx als allein verantwortlich fir die Abfassung und
Ubersendung des Manifests gesehen wird. Die Mahnung lasst vermuten, dass er die Arbeit an
dem Manuskript entweder nicht priorisiert hatte oder sich von der Aufgabe (berfordert sah
(Hundt 1993: 388; Kucynski 1995: 49; Erbentraut/Litjen 2011: 83). Der Text muss irgendwann
Ende Januar 1848 abgefasst oder fertiggestellt und nach London tibersandt worden sein,®® wo er
im Februar oder Marz 1848 gedruckt und erschienen ist. 8 Bis auf eine Seite ist das
handschriftliche Originaldokument nicht erhalten geblieben.

Komposition, Stil und Rhetorik des Manifests waren eine eigene Untersuchung wert, welche,
sowohl was die religionsgeschichtlichen Bezlige des Textes als auch dessen Rezeption betrifft,
von religionswissenschaftlichem Interesse ist.28 Fiir einen genregeschichtlich orientierten Zugang
zur Domanenbildung von Religion und Politik ist von Belang, dass sich im Manifest durchaus
Aspekte des katechetischen Genres finden. Zwar ist das Frage-Antwort-Schema als Grundgerdist
aufgegeben, wird allerdings in Abschnitt Il, ,Proletarier und Kommunisten” und damit dort, wo
wesentliche kommunistische Prinzipien erdrtert werden, zumindest teilimplementiert.
Religionsbeziige finden sich an verschiedenen Stellen, besonders ebenfalls in Abschnitt II. Dabei
besteht ein grundsatzlicher Unterschied zu friheren Textvorlagen: Hatten Vorversionen die

86 Genaueres ist schwer rekonstruierbar. Aus dem Notizbuch von Marx st ersichtlich, dass er an dem Dokument
gearbeitet hat, nur lasst sich diese Arbeit nicht zweifelsfrei datieren (Marx 1932: 650). Im handschriftlichen
Original ist der dulerst knappe Planentwurf (sechs Stichpunkte zur Struktur des Abschnitts, darunter ,,1) Der
reaktionare Sozialismus, feudal, religios-kleinbirgerlich”) auf der Umschlagsseite seines Manuskripts
,Arbeitslohn” notiert. Die Unklarheit besteht auch deshalb, weil sich in den in MEW und MEGA editierten
Briefwechseln von Karl Marx und Friedrich Engels aus dieser Zeit keine Bezugnahmen auf das Manifest
finden, die den Stand der Arbeit nachvollziehbarer machen wiirden. Hundt und Stedman Jones gehen davon
aus, dass Marx die ihm gesetzte Frist auf den 1. Februar eingehalten hat (Hundt 1985: 98; Stedman Jones
2016: 221).

Auch die genauen Druck- und Erscheinungsdaten liegen im Dunkeln. Zwar ist die Erstausgabe auf Februar
1848 datiert und so wird sie auch in der Ausgabe der MEW Ubernommen: In der tabellarischen Aufstellung
von Marx’ und Engels’ Tatigkeit zwischen Mai 1846 und Marz 1848 wird das Erscheinen des Manifests auf
Lleltwa 24. Februar 1848“ datiert (Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED 1977: 679). Unklar
bleibt, auf welcher Quelle diese Datierung basiert; womdglich auf den Erinnerungen des Bundesgenossen
Friedrich LeRner (so referenziert bei Meiser 1991: 123). Kuczynski legt indes dar, dass das Manifest nicht vor
dem 1. Méarz 1848 gedruckt worden sein konne (1995: 58-63). Auch die Herausgeber des Bundes der
Kommunisten geben unterschiedliche Zeitrdume an, halten aber Ende Februar als Druckdatum fur
wahrscheinlich (1970: 1092). Zur Ermittlung der Druckerei: Meiser (1991: 122-123).

Spatestens Anfang/Mitte Méarz 1848 muss das Manifest vorgelegen haben, denn der Gsterreichische
Gesandte in London soll um den 8. Marz versucht haben, ein Exemplar zu erwerben; ein Brief der
Kreisbehdrde London vom 15. des Monats verspricht zudem die baldige Ubersendung von London nach Paris
und ein weiterer Brief vom 22. Mérz bestatigt schlieflich den Abgang von 1000 Exemplaren (Ausschuss des
Kreises London 1979a : 719; 1979b: 396; 1979c: 406).

Zu Stil und Komposition als Auswahl aus der umfangreichen Kommentarliteratur: Osborne 1998; Stedman
Jones (2004: 14-26); Marxhausen (2010: 1360-1362).

87

88

86



Religionsfrage programmatisch adressiert, weicht das Manifest einer politischen Programmatik
aus. Im Stil der Rede und Gegenrede (fir die Gegenrede wird ein bourgeoiser Sprecher
instanziiert) wird Religion in den Kontext des allgemeinen gesellschaftlichen Wandels gestellt,
dementsprechend historisiert und, dem Paradigma der Notwendigkeit des historischen
Materialismus entsprechend, fir obsolet erklart. Religion wird verwissenschaftlicht, die
Religionsfrage damit ausgelagert (Marx/Engels 1999: 40-42). Allerdings ist sie nicht ,gelost’;
zudem geht die Programmdebatte weiter.

Realpolitische Umbriiche: vom Manifest zum Forderungskatalog

Von Anfang an ist das Manifest als internes und vortbergehendes Dokument gedacht. Laut den
1847 verabschiedeten Statuten des Bundes der Kommunisten soll es auf dem nachsten Kongress,
welcher fir August 1848 angesetzt ist, ersetzt werden®, aber die europaischen Revolutionen
kommen dazwischen. Sie machen ein weiteres Programmdokument notwendig: die Forderungen
der Kommunistischen Partei in Deutschland. Der Text entsteht zwischen dem 21. und 29. Mérz
1848 und damit nach dem Manifest und wird sowohl als Flugblatt als auch in zahlreichen
Tageszeitungen gedruckt und nachgedruckt. (Institut/Institut 1970: 1102-1105). Sowohl seine
Struktur als auch der Inhalt reagieren auf die rapiden politischen Verdnderungen. Als theoretische
Begriindung einer nahenden Revolution verstanden, war das Manifest mit den europaweiten
Aufstanden sofort nach seinem Erscheinen veraltet. Zudem schien die narrativ-argumentierende
Form zur Gestaltung von Tagespolitik nicht praktikabel. Anstelle eines ,Geschichte erzdhlenden”,
mehrseitigen Gesinnungsdokuments steht nun ein pragmatischer 17-Punkte-Plan, der lediglich
stichwortartig die fir die gesellschaftliche Umgestaltung — nun die Schaffung einer Republik —
notwendigen politischen, 6konomischen und sozialen UbergangsmaRnahmen formuliert. Die
zuvor in den Identitdtsdebatten als theoretische Frage verhandelte Verhéltnisbestimmung von
Christentum (bzw. Religion) und Kommunismus wird in die Praxis Gberfihrt und hier erstmalig
explizit als Forderung nach einer Trennung von Kirche und Staat formuliert: , 13. Véllige Trennung
der Kirche vom Staate. Die Geistlichen aller Konfessionen werden lediglich von ihrer freiwilligen
Gemeinde besoldet” (Marx/Engels 1959 [1848]: 4). Programmatik ist Pragmatik gewichen. Die
Religionsfrage wird als institutionelle Frage behandelt, die Unterscheidungsebene
dementsprechend institutionell — ,Kirche” versus ,Staat” — bestimmt.

5. Konklusion: Spuren einer Doménenbildung

Die Unterscheidung von Religion und (sdkularer) Politik als zwei voneinander unabhangige
gesellschaftliche Domaéanen ist das Resultat eines Prozesses, der sich weit Uber den hier
untersuchten Zeitraum, durch das gesamte 19. und bis ins 20. Jahrhundert hinein, erstreckt. Die

8 In Abschnitt 7, Artikel 36 der Statuten heiRt es: ,Der KongreR erldRt nach jeder Session auRer seinem
Rundschreiben ein Manifest im Namen der Partei” (Bund der Kommunisten 1970: 629). Auch Marx und
Engels haben den provisorischen Charakter des Manifests nachtraglich betont, indem sie es in ihren
Vorworten zu den deutschen Neuausgaben von 1872 und 1890 sowie dem Vorwort zur englischen Ausgabe
von 1888 historisierten.

87



Programmdiskussionen europaischer Sozialrevolutionare der 1830er und 1840er Jahre liefern
allerdings wichtige Hinweise auf die Formierungsbedingungen dieses Unterscheidungsprozesses.
Im Verlauf der sozialrevolutiondren Debatten zeichnete sich eine Verallgemeinerung ab: Die
Verhaltnisbestimmung von  Christentum und Kommunismus begann sich als
Verhaltnisbestimmung von Religion und Politik zu konturieren. Scharfe Grenzen wurden dabei
allerdings terminologisch nicht gezogen, so dass sich die Beschreibung dieser
Ebenenverschiebung methodisch einem klassisch begriffsgeschichtlichen Zugang entzieht und
stattdessen auf eine Spurensuche angewiesen bleibt, die Gber zwei Aspekte charakterisiert ist:
den Genrewechsel und das Moment der Uneindeutigkeit.

Ergebnissicherung: Vom Katechismus zum Aktionsprogramm - zur
Rekonstruktion eines punktuellen Genrewechsels

Genregeschichtlich stehen die Programmdokumente der Sozialreformer in der Tradition der
Aufklarungs- und Revolutionskatechismen des 18. Jahrhunderts. Mit der Julirevolution 1830
reorganisierte sich europaweit und schichtenibergreifend eine sozialrevolutionare Bewegung,
die sich im Format des Katechismus internationalisierte. Frihsozialistische Ideen fanden in von
politischen Flichtlingen im Exil gegrindeten revolutiondren Geheimgesellschaften, wie dem
Bund der Geédchteten, dem Bund der Gerechtigkeit sowie dem Bund der Kommunisten, eine
Organisationsform. Deren Mitglieder popularisierten ihre Konzepte der gerechten Gesellschaft in
Flugschriften; religiose und politische Anliegen waren dabei nicht zu trennen. In diesem
frihsozialistischen Kontext vollzog sich ein Funktionswandel des Katechismus vom Instrument zur
Vermittlung bestimmter Inhalte zum Richtungsdokument, in dem eine Bewegung ihre Identitat
erorterte und ihre Anliegen darstellungsfahig zu machen suchte.

Mit dem Aufkommen von ,Kommunismus“ als neuem Begriff des Diskurses zu Beginn der 1840er
Jahre rlckte die Religionsfrage zunachst in Form einer Verhaltnisbestimmung von Christentum
und Kommunismus ins Zentrum der Identitdtsdebatte. Diese Debatte wurde weiterhin im
Medium des Katechismus gefiihrt. Belege flr die kritische Diskussion des Formats sind in den
Quellen nicht zu finden — auch dort nicht, wo es dezidiert um die Abgrenzung von
kommunistischen zu christlichen Gruppierungen ging. Religion und Politik waren in dieser
ontologischen Landschaft der frihen 1840er Jahre offenbar noch nicht als binadres Begriffspaar
etabliert, um eine strikte Grenzziehung zwischen zwei Bereichen konzeptuell zu fundieren. Diese
Grenzziehung lag allerdings ,in der Luft’.®° lhre Spurensuche verlief zunidchst entlang des
Debattenkontexts der 1830er Jahre.

% Nur ein fallbezogenes Beispiel: Bei Karl Marx hatte sich die Forderung nach einer Trennung von Staat und
Religion seit seinen frihen journalistischen Artikeln Uber die Zensur zu konturieren begonnen. Sein 1842 in
der Rheinischen Zeitung erschienener Beitrag ,,Der leitende Artikel in Nr. 179 der Ké/nischen Zeitung” liefert
eine (religions-)satirische Kritik am Leitartikel von Karl Hermes und dessen Vorschlag fur eine strengere
Zensur gegen die den preuRischen Staat und das Christentum kritisierenden Linkshegelianer. Im Rahmen der
Verteidigung von Presse- und Wissenschaftsfreiheit differenziert sich die Marx’sche Religionskritik aus: Zum
einen liefert die mangelnde Pressefreiheit die Grundlage der politischen Aspekte seines Atheismus; zum

88



Die republikanischen Katechismen dokumentieren einen Religionsdiskurs, dessen Spektrum
zwischen der rationalreligiosen Tradition der Aufklarung und einer Auflésung von Religion in
republikanische Werte, der religion sociale, changierte. Einerseits war diese Bezeichnung in
abgrenzender Absicht formuliert. Andererseits referenzierte sie auf den Religionsbegriff,
erweiterte also das semantische Feld Religion, ohne jedoch einen symmetrischen Gegenbegriff
vorzulegen. Gleichzeitig wurden in der Diskussion vereinzelt Differenzierungen zwischen
Politischem und Religidsem geltend gemacht, die jedoch nicht weiter qualifiziert oder als
kategorische Unterscheidungen prazisiert wurden. Dies gilt auch flr das frihsozialistische Milieu.
Die meisten der seit Ende der 1830er Jahre entstandenen Programmschriften waren durch
biblische Sprache und das katechetische Format gekennzeichnet. Gleichwohl zeigte der
erganzende Blick auf die diese Programmdokumente begleitenden Debatten, dass zentrale
Akteure wie etwa Wilhelm Weitling religitse Bezlige als Ressource verstanden, von dem die
Durchsetzung des Kommunismus nur profitieren konne. Dies war von dem Anliegen einer
expliziten Grenzziehung zwar weit entfernt und scheint im Gegenteil einmal mehr auf den
zeitgenossischen Deutungsspielraum von Christentum und Kommunismus zu verweisen.
Ganzlich frei von Unterscheidungen waren Weitlings Uberlegungen indes nicht, denn fir die
Durchsetzung des Kommunismus ,alle moglichen Mittel [zu] gebrauchen” implizierte, etwas fir
etwas (anderes) nutzbar zu machen.

In den 1840er Jahren wurde die Konturierung von Religion und Politik in ihren formalen Aspekten
greifbar. Insbesondere die zwischen Juni 1847 und Marz 1848 diskutierten Programmdokumente
des Bundes der Kommunisten — auf die religidse Konnotation des Bundesbegriffs ist bereits
hingewiesen worden — sind hier maRgeblich, denn sie dokumentieren einen Ubergang von der
Programmatik zur Pragmatik, mit dem sich ein Genrewechsel vollzog.

Mit den im Oktober/November 1847 von Friedrich Engels als Gegenentwurf zum
Kommunistischen Glaubensbekenntnis formulierten Grundsétze des Kommunismus wurde das
Dogma terminologisch in die Pramisse Uberflhrt. Dies spiegelte sich nicht nur im neuen Titel,
sondern auch in der Eingangsfrage: Die den vorigen Entwurf eréffnende Bekenntnisfrage (,,Bist
du Kommunist?“) wurde als Definitionsfrage (,Was ist der Kommunismus?“) reformuliert. Die
Religionsfrage wurde unverandert aus dem Glaubensbekenntnis Gbernommen, wo die Religionen
als Ausdruck bestimmter Entwicklungsstufen von Gesellschaft historisiert und fir obsolet erklart

worden waren.

Die Grundsdtze des Kommunismus sollten die Grundlage zur Ausarbeitung eines ausfihrlichen
Programmdokuments bilden. In diesem Zusammenhang lasst sich in der Debatte erstmals die
Genrefrage als Genrefrage nachweisen: In einem Brief an Karl Marx dulRerte Friedrich Engels
Zweifel am katechetischen Format und schlug ,Manifest” als Titel flr das Programmdokument
vor. Ob es sich dabei um einen , Akt bewulter Sprachpolitik” (Koselleck 2010: 47) handelte, um

anderen wird die Verflochtenheit von Staat und Christentum als Konstellation hier bereits fundamental
angegriffen (Marx 1842: 174-197).

89



einen Genrebruch zu markieren, ist allerdings fraglich, denn hier wurde im Rahmen der
Gepflogenheit bezeichnet: Der Term war verbreitet und wurde gleichermallen fir religidse
Programmschriften verwendet. 90 Engels wahlte, was ihm einfiel, weil es nahe lag und
gebrauchlich war. ,Manifest” ist somit nicht als Geburtsstunde eines neuen — sakularen —
Texttypus misszuverstehen. Das in aller Eile auf der Basis der Grundsdtze zwischen Januar und
Marz 1848 niedergeschriebene und gedruckte Manifest der kommunistischen Partei war in
programmatischer Absicht und in Abgrenzung zu anderen sozialistischen und kommunistischen
Stromungen (,Parteien”) formuliert. Ein noch loser wenngleich abgrenzend konnotierter
Parteibegriff riickte in den Titel des Dokuments, das beanspruchte, historische Einsichten zu
vermitteln, anstatt zu katechisieren und die kommunistischen Ideen in revolutionares Handeln
zu Uberfuhren. Intendiert und konzipiert war der Text indes als lediglich voribergehendes
Orientierungsdokument und als das erste von jahrlich seitens des Bundes der Kommunisten neu
zu verfassenden Manifesten. Es kam anders.

Die ausbrechenden Marzrevolutionen erforderten eine rasche Reaktion zur Positionierung des
Kommunismus als realpolitischer Kraft. In den zwischen dem 21. und 29. Marz 1848 formulierten
Forderungen der kommunistischen Partei in Deutschland wich die Programmatik der Pragmatik:
Hatten die Grundsdtze die Pramissen der sozialen Welt erortert, formulierte das Manifest, was
sich aus diesen Pramissen ergab. Die Forderungen leiteten daraus ein (Aktions-)Programm ab.
Zwar waren Manifest und Forderungen parallel im Umlauf.%? Allerdings reprasentierten die
Forderungen einen anderen Typus von Dokument, mit dem der Revolutionsgeist in eine
umsetzungsorientierte Pragmatik UberfUhrt wurde, was ihr Mitverfasser Friedrich Engels
erkannte und was ihn zutiefst besorgte.® Historische Herleitung und argumentierende Logik

9 Julius Kdbner (1806-1884), filhrender Kopf der freikirchlichen Bewegung und Mitbegriinder der Baptisten,
veroffentlicht 1848 beim christlichen Oncken-Verlag in Hamburg das Manifest des freien Urchristenthums.
1837 hatte er gemeinsam mit Johann Gerhard Oncken das erste baptistische Glaubensbekenntnis verfasst.
Hauptanliegen seiner 22-seitigen, im revolutionaren Sprachduktus gehaltenen Programmschrift ist die
Forderung nach einer allgemeinen Religionsfreiheit und zwar nicht nur fur die sich von der Kirche
abgrenzenden radikalen Pietisten: ,,Aber wir behaupten nicht nur unsre religiose Freiheit, sondern wir fordern
sie fUr jeben Menschen, der den Boden des Vaterlandes bewohnt, wir fordern sie in véllig gleichem Mal3e fur
Alle, seien sie Christen, Juden, Muhamedaner oder was sonst.” (Kébner 2006: 39)“ ,,Manifest” wurde auch
spater prominent fur religiose Anliegen verwendet. 1890 veroffentlichte die Church of Jesus Christ of Latter-
day Saints The Official Declaration of Manifesto, in welchem der Prasident der Kirche, Wilford Woodruff, der
Praxis der Polygamie endgliltig offiziell eine Absage erteilte.

Aus Paris im Frihjahr 1848 nach Stuttgart zuriickkehrende Emigranten hatten sowohl Exemplare des
Manifests als auch der 17 Forderungen im Gepack (Hundt 1972: 296). In dem Schreiben der Londoner
Kreisbehdrde des Bundes der Kommunisten an die Pariser Zentralbehdrde vom 15. Méarz 1848 war von der
Ubersendung der Manifeste im Plural von Paris nach London die Rede gewesen. Sehr wahrscheinlich waren
damit diese beiden Texte gemeint (Ausschuss des Kreises London 1979b: 396).

In einem Brief vom 25. April 1848 an Marx schreibt er: ,Wenn ein einziges Exemplar unsrer 17 Punkte
[gemeint sind die Forderungen der kommunistischen Partei in Deutschland] hier verbreitet wirde, so wér hier
alles verloren fir uns. Die Stimmung bei den Bourgeois ist wirklich niedertrachtig. Die Arbeiter fangen an,
sich etwas zu regen, noch sehr roh, aber massenhaft. Sie haben sofort Koalitionen gemacht. Das aber ist uns
gerade im Wege. Der Elberfelder politische Klub erldlit Adressen an die Italiener, spricht sich fur direkte
Wahlen aus, aber weist jede Debatte sozialer Fragen entschieden ab, obwohl unter 4 Augen die Herren
gestehen, diese Fragen kdmen jetzt an die Tagesordnung, und dabei bemerken, wir dirften darin der Zeit

92

93

90



wichen einem 17-Punkte-Katalog, der in seiner Nichternheit modernen Wahlprogrammen
entspricht. Rein formal war damit an dieser Stelle eine Genrewechsel vollzogen. Katechismen
fanden allerdings bis weit ins 19. Jahrhundert hinein im politischen Diskurs Verwendung.®* Die
,religiose Frage” blieb im sozialistischen Milieu auch im 20. Jahrhundert ungeklart (Lenin 1974;
Prifer 2002); religiose Bezugnahmen wurden mitunter zur Skizzierung einer antikapitalistischen
Alternative in Anschlag gebracht, wie etwa 1922 auf dem 4. Kongress der Komintern, auf dem die
emanzipatorische Kraft des Islam hervorgehoben wurde (Trein 2025: 161).

Langfristig steht dieser Genrewechsel fir die Entwicklung einer eigenen Sprache und Form des
Politischen, auch wenn er zunadchst punktuell blieb. Aus der Perspektive einer Geschichte der
Domaénenbildung von Religion und Politik, die an den Voraussetzungen von Grenzziehungen
interessiert ist, die also danach fragt, was vor dem eigentlichen Akt des expliziten Unterscheidens
liegt, erscheint dieser Wechsel indes eher als situative Reaktion auf eine spezifische politische
Konstellation. Er wird abschliefend als Hinweis auf eine Verdanderung im epistemologischen
Geflige gedeutet, die hier jedoch nur indirekt, als ein plotzlich aufscheinender Eindruck von
Uneindeutigkeit, greifbar ist und damit ebenso der Spurensuche verhaftet bleibt.

Fazit: Unterscheidungsgeschichte als Spurensuche: Momente des Uneindeutigen

Als Friedrich Engels im November 1847 Karl Marx dazu aufforderte, sich den Titel
Glaubensbekenntnis ,etwas” zu ,Uberleg[en]”, drohte der Bund der Kommunisten zu zerfallen.
Die konzeptuellen Unterschiede waren unlibersehbar, die Lagerbildung weit fortgeschritten, ein
Grundlagendokument das vielleicht letzte Mittel, die kommunistische Bewegung
zusammenzuhalten und sich als Akteur in Konkurrenz zu anderen Akteuren des politischen
Diskurses zu positionieren. In den die Genese dieses Programms dokumentierenden Entwiirfen
und Gegenentwirfen war die Definition von Kommunismus hart umkampft, denn an ihr hing die
grundsatzliche Frage nach dem Wesen der Bewegung und der neuen kommunistischen
Gesellschaft. Die Definition war gleichbedeutend mit einer Richtungsentscheidung, die getroffen
werden musste, um Einheit und Eindeutigkeit herzustellen. Aber war dafiir der Katechismus das
richtige Format? Friedrich Engels kamen plétzlich Zweifel an der Angemessenheit des Etiketts
und der Frage-Antwort-Form.

Engels’ Zweifel markiert einen Moment in der Domanenbildung, in dem sich die
Konzeptualisierung von Politik als Bereich ankiindigt. In seiner Vagheit und Flichtigkeit ldsst sich

nicht vorgreifen!” (Engels 1963c: 126)

Einige wenige internationale Beispiele: Tedesco 1906; Zuccalmaglio 1848; Hess 1966; Comte 1852; Proudhon
1868; Bakunin 2009. Manche waren als Parodie und politische Persiflage gedacht (Anonym 1844/45;
Lafargue 1887), viele waren aber auch sehr ernst gemeint, besonders in der christlichen Arbeiterbewegung
(Quadt 1870; Naumann 1889; Calwer 1898; ich danke Jakob Tanner fir diesen Hinweis.). Mit der Ubernahme
des Formats wurde das Genre in seinen urspringlichen christlichen Kontext reintegriert. Auch im Rahmen
der in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts entstehenden Sozialdemokratie wurden Katechismen
selbstverstandlich weiterhin verwendet und in zahlreichen Auflagen nachgedruckt (Hoffmann 1893; Knorr
1893). In Frankreich war der Katechismus das Genre der Wahl, um die Ideen der aufkommenden
Freidenkerbewegung zu verbreiten (Lalouette 2001: 181-182).

94

91



dieser Moment indes kaum als Ergebnis eines ausdricklichen Differenzierungsprozesses
identifizieren, sondern als Suchbewegung, die diesem Prozess vorausgeht, wo

7 also nicht auf eine explizite Unterscheidung zwischen zwei Bereichen Bezug
genommen [wird], in die gleichzeitig eine Verhaltnisbestimmung zwischen diesen
Bereichen eingelassen ist, sondern es zeichnen sich konkurrierende Deutungen ab, die
implizit darauf verweisen, dass sich hier etwas verschoben hat. (Wohlrab-Sahr 2023:
343)

1847 verschob sich ein Klassifikationsschema: Die katechetische Form ,passte” nicht mehr fur
den Zweck, Geschichte zu ,,erzahlen”. Implizit war diese Verschiebung in der Tat, denn sie drlickte
sich an dieser Stelle nicht als Erkenntnisprozess aus; sie liell sich weder terminologisch noch
theoretisch fassen, sondern war lediglich als Unbehagen erfahrbar. In diesem Unbehagen
verbirgt sich allerdings eine wesentliche Voraussetzung fiir die Unterscheidung in verschiedene
Domdnen oder Bereiche von Gesellschaft: die Ahnung, dass ein Bereich eine Form habe und dass
bestimmte Formen flr bestimmte Bereiche stiinden. Damit war noch keine explizite und
kategoriale Unterscheidung in Religion und Politik vollzogen. Wohl aber wurde eine dieser
Unterscheidung, wie sie in der Religionswissenschaft mit dem Begriff der Sakularitat
konzeptualisiert wird, vorgelagerte Verdnderung im Wahrnehmungsgeflige sichtbar, die
Wolfgang ERbach als , Verunsicherungen in Sachen Religion” (2014: 24-25) und , Diskurse des
Religions-Verdachts” (2019: 63) bezeichnet. Die hier rekonstruierten Programmdebatten kdnnen
als genrespezifische Konkretisierung dieser Verunsicherungsdebatten und Verdachtsdiskurse
verstanden werden.

Gesellschaftlich verweist die (Individual-)Erfahrung von Uneindeutigkeit auf Verdanderungen im
semantischen Feld Religion, die sich schon langer angekiindigt hatten und die in den
Identitdtsdebatten der sozialistischen und kommunistischen Bewegung eine Zuspitzung
erfuhren. Wurden Religion und Christentum hier allerdings bis auf wenige Ausnahmen als Inhalt
diskutiert, verwies das Unbehagen am Format auf die Problematisierung von Religion als Form:
Ein Genre geriet in Religionsverdacht. Der Zusammenhang von Form und Inhalt war in der
Debatte neu, denn Anleihen an den Katechismus waren so selbstverstandlich, dass Engels seinen
Ko-Autor implizit auf die Problematik hinweisen musste: Eine neue Bewegung braucht ein neues
Format. Typologisch hatte dieser Religionsverdacht ein Religionsverstandis zur Voraussetzung,
das die bis dato herkdmmlichen Typen der Bekenntnis- und Rationalreligion Gberstieg (ERbach
2014: 309-316, 716). Aus ideengeschichtlicher Perspektive liegt es nahe, diese
Begriffserweiterung mit der zeitgenossischen linkshegelianischen Theoriediskussion in
Verbindung zu bringen. Insbesondere Max Stirner hatte mit seiner 1844/45 vorgelegten Kritik des
Heiligen die konzeptuelle Bricke geschlagen: Der Mensch ist fahig zur unbegrenzten Heiligung
von Ereignissen, Personen, Dingen oder Ideen (ERbach 2014: 711). Von nun an war jede Form
der Ideologie — somit auch der politische Enthusiasmus, wie er sich in den Katechismen spiegelte
— potenziell verdachtig. Der Zweifel an der Addquatheit der katechetischen Form fir das

92



Grindungsdokument der sozialistischen Bewegung und ihrem neuen Gesellschaftsentwurf war
ein Symptom dieses Heiligungsverdachts.

Langfristig zeichnete sich mit der Zweifelhaftigkeit des vormals unzweifelhaften Formats das
Auseinanderbrechen einer Erzahlkultur ab, die bis dahin dasselbe Genre benutzt hatte. Der
frhneuzeitliche Katechismus war das Medium der — sich in Konfessionen abgrenzenden —
Bekenntnisreligion gewesen. Dessen Popularitdt blieb im 18. Jahrhundert ungebrochen,
wenngleich sich parallel der philosophische Text als Vermittlungsinstrument der aufklarerischen
Rationalreligion etablierte. Die im Kontext der européischen frihsozialistischen und
kommunistischen Bewegung erscheinenden Programmschriften nutzten weiterhin das
katechetische Format bis hin zur Ubernahme der dogmatischen Bekenntnisfrage. Damit setzen
sich zum religidsen Diskurs in Bezug, auch wenn die Texte mitunter religionskritischen Inhalts
waren. Mit dem Funktionswandel des Katechismus als Eroérterungsmedium der neuen
Gesellschaft zeichnete sich schlieRlich eine Trennung von religioser und politischer Erzahlkultur
ab. Rein formal wurde diese Trennung vollzogen, als dem Glaubensbekenntnis ein Format
gegenibergestellt wurde, das die konfessionelle Struktur (mein Bekenntnis/dein Bekenntnis) in
Geschichtsschreibung zu Uberflhren suchte. Mussten die im Katechismus vermittelten Dogmen
,geglaubt’ werden, beanspruchten Texte wie das Manifest der kommunistischen Partei, empirisch
nachvollziehbare Zusammenhange aufzuzeigen. Im Medium des Grundlagentextes wurde der
Kommunismus buchstablich manifest und damit als Gegebenheit untersuchbar. Der daraus
abgeleitete Anspruch, dem (natur-)wissenschaftlichen und nicht dem theologischen Bereich
zugeordnet zu werden, war in dieser Verwissenschaflichungslogik nur konsequent.

So geradlinig, wie es dieser knappe Ausblick suggerieren mag, verlief die Entwicklung nicht und
die Programmdiskussionen der européischen Sozialrevolutionare belegen dies eindrtcklich. Ihre
Debatten sind ein Zeugnis fur die Pluralitdt und Dynamik, mit der in der ersten Halfte des 19.
Jahrhunderts Uber soziale Schranken und geographische Grenzen hinweg lber gesellschaftliche
Alternativen diskutiert wurde, sowie flr die unterschiedlichen Begrindungsrahmen und die
konkurrierenden Deutungsangebote dieser Alternativen. Das von den Akteuren geteilte
Bestreben, eine Darstellungsform zu entwickeln, mit der Ziele und Ideale mit kollektiv-
reprasentativem Anspruch in orientierender und abgrenzender Absicht vermittelbar werden,
verweist indes auf die Entstehung eines Bereichs, der zugleich Ort und Gegenstand
konkurrierender Entwilrfe wird. ,Schulbildung” im Allgemeinen findet ,in einem
Konkurrenzraum statt, der institutionalisiert ist“ (ERBbach 1988: 90) oder der sich zu
institutionalisieren beginnt. Mit den Programmdokumenten wird ,,die politische Ordnung als eine
Sphare sichtbar”, die ,als Reflexionsgegenstand und virtuelles Handlungsfeld in die Verfliigung
von sich assoziierenden Menschen” gerdt, welche sich als Einheit zu organisieren und in
Konkurrenz zu anderen zu positionieren suchen (ERbach 1988: 178). Begrifflich entziehen sich die
programmatischen  Positionierungen  der  europdischen  Sozialrevolutiondre  einer
vereindeutigenden Klassifizierung in religios oder sdkular. lhre Positionierungsarbeit verweist
hingegen auf die grundlegende Einsicht — oder Ahnung — sich in einem geteilten

93



,Konkurrenzrahmen® zu bewegen, der spater als Politik identifiziert und von der Doméne Religion
unterschieden wird.

Literaturverzeichnis

Primarliteratur (Quellen)

Anonym. 1794. Neuer franzésisch-militdrischer dekretirter Katechismus, oder vollsténdige
Abhandlung liber die Kriegsiibung der Infanterie, der Kavalerie, mit Kanonen, Bomben und
mit Piken; nebst [...]. Leipzig: Friedrich Gotthelf Baumgartner.

Anonym. 1827. Catechism on the Corn Laws: With a List of Fallacies and the Answers, by a
member of the University of Cambridge. London: James Ridgway.

Anonym. 1833. “Catechism of the Society for Promoting National Regeneration.” In Cobbett’s
Weekly Register, 7. Dezember 1833, 630-636.

Anonym. 1844/45. Katechismus der Reaktiondre im Kanton Bern. 0.0: 0. V.

Ausschuss des Kreises London. 1979a [1848]. ,Schreiben des Kreises London an die
Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten in Paris, 8. Marz 1848.“ In Karl Marx —
Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin:
Dietz, 717-719.

Ausschuss des Kreises London. 1979b [1848]. ,Ausschufl des Kreises London an die
Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten in Paris, London, 15. Marz 1848.“ In Karl
Marx — Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-
Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut flir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin:
Dietz, 396-398.

Ausschuss des Kreises London. 1979c [1848]. ,Ausschufl des Kreises London an die
Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten in Paris, London, 22. Marz 1848.“ In Karl
Marx — Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-
Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut flir Marxismus-Leninismus beim

Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-

94



Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin:
Dietz, 405-406.

Bakunin, Mikhail 2009 [1866]. Catéchisme révolutionnaire. Paris: L'Herne.

Becker, August. 1844. Was wollen die Kommunisten? Eine Rede, im Auszug vorgetragen, vor einer
am 4. August 1844, im Lokal des s.g. Kommunisten-Vereins zu Lausanne, von Mitgliedern
verschiedener Arbeiter-Vereine abgehaltenen Versammlung. Langenthal: Irmel.

Bericht der Bundes-Centralbehorde. 1842. ,,Bericht der Bundes-Centralbehorde vom 31. Januar
1842. Zweite Abtheilung: Politische Untersuchungen, die bis in die neuesten Zeiten
reichenden revolutiondren Umtriebe betreffend.” In Protokolle der Deutschen
Bundesversammlung vom Jahre 1842, Sitzung 1 bis 26. Frankfurt/Main: Bundes-Présidial-
Druckerei, 19-113.

Berthold. (Lambert Keller). 1835. ,Vorwort zur deutschen Ubersetzung.” In National-Katechismus
von La Chabeaussiéere, aus dem Franzdsischen ins Deutsche (bertragen von Berthold
(Lambert Keller). Bern: C. A. Jenni, vi-ix.

Bexon, Gabriel L. C. A. 1773. Catéchisme d’agriculture, ou Bibliothéque des gens de la campagne.
Paris: Valade.

Bluntschli, Johann C. 1843. Die Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling vorgefundenen

Papieren. Zirich: Druck von Orell, FGRli und Comp.

Bruun, Malthe C. 1796. Aristokraternes Catechismus. Kopenhagen: Trykt paa Boghandler A.
Soldins Forlag, hos M. Seest.

Bund der Kommunisten. 1970 [1847]. ,Statuten des Bundes der Kommunisten, angenommen
vom zweiten Kongress, 8. Dezember 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und
Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut flUr Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin:
Dietz, 626-630.

Bund der Kommunisten / Friedrich Engels. 1970 [1847]. ,Entwurf des kommunistischen
Glaubensbekenntnisses.” In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd.
1, 1836-1849, hg. vom Institut flr Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 470-475.

Cabet, Etienne. 1840. Comment je suis communiste. Paris: Souverain/Prévost.
Cabet, Etienne. 31841. Crédo communiste. Paris: Prévot.
Cabet, Etienne. 21845. Voyage en Icarie. Paris: au bureau du Populaire.

Cabet, Etienne. 1846. Le vrai christianisme suivant Jésus-Christ. Paris: au bureu du Populaire.

95



Cabet, Etienne. 1979 [1847]. Etienne Cabet: Reise nach Ikarien. Mit Materialien zum Verstandnis
von Cabet, zusammengestellt von Alexander Brandenburg und Ahlrich Meyer. Berlin: Karin
Kramer Verlag.

Calwer, Richard. 1898. Arbeiter-Katechismus: Eine sozialdemokratische Antwort auf das Preis-
Ausschreiben des Pfarrers Weber zur Anfertigung eines Arbeiter-Katechismus fiir
evangelische Arbeiter. Berlin: Expedition der Buchhandlung Vorwarts.

Combe, Abram. 1824. ,A Catechism, Intended to Explain the Principles of Undisputed Religion.”
In The Religious Creed of the New System, with an Explanatory Catechism, and an Appeal
in Favour of True Religion. Edingburgh: D. Schaw, 7-28.

Comte, Auguste. 1852. Catéchisme positiviste ou sommaire exposition de la religion universelle en
onze entretiens systématiques entre une femme et un prétre de I'humanité. Paris:
Selbstverlag.

Couthon, Georges A. 1895 [1793]. ,Séance du 17 Février 1793.“ In La société des Jacobins. Recueil
de documents pour I'histoire du club des Jacobins de Paris, hg. von Frangois-Alphonse
Aulard, , Bd. 5. Paris: Libraire Léopold Cerf / Librairie Noblet, 29-31.

Cruger, Lewis. 1863. Catechism of the Constitution of the United States: A Brief Exposition of the
True Elementary Principles of that Great Compact Between Sovereign States. O. O.: 0. V.

Der Pilger. 1849. Der Pilger: Ein Sonntagsblatt zur Belebung Religiésen Sinnes, 8. Jahrgang, 1849,
hg. von einem Verein katholischer Geistlichen. Einsiedeln: Karl und Nikolaus Benziger.

Der Gedchtete. 1972 [1834-1836]. Der Gedchtete. Zeitschrift in Verbindung mit mehreren
deutschen Volksfreunden herausgegeben von J. Venedey, E. Rauch, Th. Schuster, Bd. 1
und 2, mit Vorwort von Werner Kowalski. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen
Demokratischen Republik.

Escher, Heinrich. 1839. , Auszug eines Schreibens des Staatsraths von Neuenburg an den
eidgendssischen Vorort, d.d. 9. Heumonat 1836.“ In Politische Annalen der
eidgendssischen Vororte Ziirich und Bern wéhrend der Jahre 1834, 1835 und 1836. Aus
authentischen Quellen gezogen von H. Escher, Mitglied des ziircherischen
Regierungsrathes, zweiter Band. Zirich: Orell, Fissli und Comp, 272-285.

Engels, Friedrich. 1843. ,Progress of Social Reform on the Continent no. Il: Germany and
Switzerland.” The New Moral World and Gazette of the Rational Society No. 21, 18.
November 1843, 161-162.

Engels, Friedrich. 1963a [1844]. ,Engels an Marx in Paris, Nr. 2.“ (Brief vom 19. November 1844)
In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus
beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 9-13.

Engels, Friedrich. 1963b [1847]. ,Engels an Marx in Brussel, Paris, 23./24. November 1847.” In

96



Engels,

Engels,

Engels,

Engels,

Engels,

Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut flr Marxismus-Leninismus
beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 104-108.

Friedrich. 1963c [1848]. ,,Brief von Friedrich Engels in Barmen an Karl Marx in Kéln, 25.
April 1848, Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut fir Marxismus-
Leninismus beim ZK der SED, 125-126. Berlin: Dietz.

Friedrich. 1970a [1846]. ,Brief von Friedrich Engels in Paris an Karl Marx in Brissel, um
den 23. Oktober 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd.
1, 1836—-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut fir Marxismus-Leninismus
beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 430.

Friedrich. 1970b [1847]. ,,Grundsatze des Kommunismus’ von Friedrich Engels, Ende
Oktober-Ende November 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und
Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin:
Dietz, 589-607.

Friedrich. 1970c [1848]. ,Brief von Friedrich Engels in Paris an Karl Marx in Brissel, 14.
Januar 1848.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-
1849, hg. vom Institut flr Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 650-652.

Friedrich. 1979 [1847]. ,Friedrich Engels an Karl Marx in Brissel, Paris, 25.-26. Oktober
1847.“ In Karl Marx — Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band
3.2 der Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut fiir Marxismus-Leninismus
beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fur
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei
Deutschlands. Berlin: Dietz, 111-115.

Ewerbeck, Hermann. 1970 [1846]. ,Brief von Hermann Ewerbeck in Paris an Karl Marx in Brissel,

14. August 1846.” In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1,
1836-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut fir Marxismus-Leninismus
beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 394-
395.

Ewerbeck, Hermann. 1979 [1844/45]. ,Kommunistischer Katechismus (Fragment).” Marx-Engels-

97



Jahrbuch 2, 323-338.

Heiberg, Peter Andreas. 1787. Den retskafne Kisbmands Katekismus falgende Religion, Indsigt og
Reedelighed, men modsetter sig det Onde [Der Katechismus des rechtschaffenden
Kaufmanns folgt der Religion, Einsicht und Redlichkeit, aber widersetzt sich dem Bosen].
Christiania (Oslo).

Hess, Moses. 1846. ,Kommunistisches Bekenntnis in Fragen und Antworten.” Rheinische
Jahrbiicher zur gesellschaftlichen Reform 2, 155-169.

Hess, Moses. 1966 [1850]. ,,Roter Katechismus fir das deutsche Volk.” In Politische Katechismen:
Volney — Kleist — Hess, hg. von Karl Markus Michel. Frankfurt/Main: Insel, 71-87.

Hess, Moses. 1975a [1844]. ,Frage und Antwort.” In Vorwidrts: Pariser Deutsche Zeitschrift 103
(21. Dezember 1844), 3-4. Unverdnderter Neudruck mit einer Einleitung von Walter
Schmidt. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen Demokratischen Republik.

Hess, Moses. 1975b [1844]. ,Fragen und Antworten.” Vorwdrts: Pariser Deutsche Zeitschrift 104
(28. Dezember 1844), 3-4. Unverdnderter Neudruck mit einer Einleitung von Walter
Schmidt. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen Demokratischen Republik.

Hess, Moses. 1975c [1845]. ,Moses Hess an Karl Marx in Paris, Koln, 17. Januar 1845.“ In Karl
Marx — Friedrich Engels, Briefwechsel bis April 1846, Band 3.1 der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut fur
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei
Deutschlands. Berlin: Dietz, 450-452.

Hoffmann, Adolph. 1893 [1891]. Die zehn Gebote und die besitzende Klasse. Berlin: Selbstverlag.

Holbach, Paul-Henri Thiry Baron de. 1790 [1765]. Elements de la morale universelle, ou
catéchisme de la nature. Paris: G. de Bure.

Knonau, Gerold Meyer von. 1844. ,Literatur von 1842 und 1843: Als Fortsetzung zu Gottlieb
Emanuel von Hallers Bibliothek der Schweizergeschichte.” Archiv fiir Schweizerische
Geschichte 3, 300-379.

Knorr, Ludwig. 1893. Sozialdemokratischer Katechismus fiir das arbeitende Volk. Minchen: Verlag
der Minchener Post.

Kobner, Julius. 2006 [1848]. Manifest des freien Urchristenthums an das deutsche Volk, hg.,
eingel. und komm. von Markus Wehrstedt / Bernd Wittchow. Berlin: WDL.

Kommunistisches  Korrespondenzkomitee in London. 1970 [1846]. ,Schreiben des

98



Kommunistischen Korrespondenzkomitees in London an das Kommunistische
Korrespondenzkomitee in Briissel, 11. November 1846.” In Der Bund der Kommunisten:
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom
Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei
Deutschlands. Berlin: Dietz, 436-441.

Kongress des Bundes der Kommunisten. 1970 [1847] ,Rundschreiben des ersten Kongresses des
Bundes der Kommunisten an den Bund, 9. Juni 1847.“ In Der Bund der Kommunisten:
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut
fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei
Deutschlands. Berlin: Dietz, 475-487.

La Chabeaussiére, Ange-Etienne-Xavier Poisson de. 1795/96. Catéchisme francais; ou principes
de philosophie, de morale et de politique républicaine, a I'usage des écoles primaires.
Paris: du Pont.

La Chabeaussiére, Ange-Etienne-Xavier Poisson de. 1825. Catéchisme national francais. Paris:
L'imprimerie d’Auguste Barthelemy.

La Chabeaussiére, Ange-Etienne-Xavier Poisson de. 1835. National-Katechismus von La
Chabeaussiere, aus dem Franzésischen ins Deutsche libertragen von Berthold (Lambert
Keller). Bern: C. A. Jenni.

La Chabeaussiére, Ange-Etienne-Xavier Poisson de. 1839. National-Katechismus, iibersetzt durch

X. Peregrinus. Liestal: Banga und Honegger.

La Chabeaussiére, Ange-Etienne-Xavier Poisson de. 1848 [1793/94]. Catéchisme républicain, &
I'usage des écoles primaires. Sainte-Marie-aux-Mines: Imprimerie et Lithographie de A.
Jardel.

La Chabeaussiere, Ange-Etienne-Xavier Poisson de. 1875 [1793]. Le Catéchisme républicain
(1793). Paris: Imprimerie Nouvelle (Association Ouvriere).

Lafargue, Paul. 1887. , Le catéchisme des travailleurs.” In Paul Lafargue, La Religion du Capital.
Paris: Climats.

Lahautiére, Richard. 1839. Petit Catéchisme de la Réforme Sociale. Suivi de la relation du proces.

Paris: Senlis.

Lahautiére, Richard. 1841. Kleiner Katechismus der Socialreform von Richard Lauhautiére. Aus
dem Franzésischen libersetzt [von Simon Schmidt]. Biel: August Weingart.

Laponneraye, Albert. 1979 [1837]. ,Catéchisme démocratique”, Wiederabdruck aus ,Extrait de
I'Intelligence: Journal de la Réforme Sociale. ” In Les Révolutions du XIX® siécle. Série 2¢
période (1835-1848) : Révolutionnaires et Néo-Babouvistes de 1835 a 1847, Bd. 6, hg. von

99



Editions d’histoire sociale internationale:. Paris: E.D.H.1.S., 1-14.
Lenin, Wladimir I. 1974 [1909]. ,Uber das Verhéltnis der Arbeiterpartei zur Religion.” In Wiadimir
lljitsch Lenin: Werke Band 15, hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der

SED. Berlin: Dietz-Verlag, 404-415.

Mannock, John. 1815 [1798]. The Poor Man’s Catechism or, The Christian Doctrine Explained.
Baltimore: Bernard Dornin.

Marriott, Joseph. 1837. Catechism on Circumstances; or, the Foundation Stone of a Community.
In New Moral World 141 / 142 (8. / 15. Juli 1837), 303-304/307-308.

Marx, Karl. 1842. ,Der leitende Artikel in Nr. 179 der ,K6lnischen Zeitung.” In Rheinische Zeitung
191 (10. Juli 1842) (Beiblatt), 174-197.

Marx, Karl. 1932 [1847/48]. ,Planentwurf zum dritten Abschnitt des ,Manifests der
Kommunistischen Partei’, Dezember 1847 oder Januar 1848.” In Karl Marx — Friedrich
Engels: Historisch-kritische Gesamtausgabe — Werke/Schriften/Briefe, im Auftrage des
Marx-Engels-Lenin-Instituts Moskau, hg. von V[ladimir] Adoratskij. Berlin: Marx-Engels-
Lenin Verlag, 650.

Marx, Karl. 41972 [1860]. Herr Vogt. In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 14, hg. vom
Institut fUr Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 381-686.

Marx, Karl / Friedrich Engels. 1959 [1848]. Forderungen der Kommunistischen Partei in
Deutschland. In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 5, hg. vom Institut fur
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 3-5.

Marx, Karl / Friedrich Engels. 1999 [1848]. Manifest der Kommunistischen Partei. Grundsdtze des
Kommunismus. Mit einem Nachwort von Iring Fetscher. Stuttgart: Philipp Reclam.

Mealmaker, George. 1797. The Moral and Political Catechism of Man or A Dialogue Between A
Citizen of the World and An Inhabitant of Britain. Edinburgh: T. M’Cleish.

Morgan, John Minter. 1834. Catechism of Society. In New Moral World No. 95, 20. August 1836,
339-340. (Wiederabdruck aus: John Minter Morgan. 1834. Hampden in the Nineteenth
Century; or Colloquies on the Errors and Improvements of Society Vol. 1. London: Edward
Moxon, 65-72).

Naumann, Friedrich. 1889. Arbeiterkatechismus oder: Der wahre Sozialismus, seinen arbeitenden
Briidern dargebracht. Calw: Verlag der Vereinsbuchhandlung.

Neergaard, John. 1830. En Odelsmands Tanker om Norges naervaerende Forfatning tilligemed en
Samtale indeholdende Veiledning for Bgnder til en rigtigere Fremgangsmaade ved
Udkaarelsen af Valgmaend og Repraesentanter. Christiania [Oslo]: Faaes tilkjgbs hos

100



Boghandler J. Schiwe, trykt hos Johan Krohn.

Nettlau, Max. 1970 [1845]. , Londoner deutsche kommunistische Diskussionen, 1845.“ In Der
Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut
fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der
Sowijetunion und vom Institut fiir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands, 214-238. Berlin: Dietz.

Overall, John V. 1895. A Catechism of the Constitution of the United States of America. New York:
Selbstverlag.

Owen, Robert. 1813. A New View of Society: Or, Essays on the Principle of the Formation of the
Human Character, and the Application of the Principle to Practice. London: Cadell &
Davies.

Owen, Robert. 1826. ,Oration, Containing a Declaration of Mental Independence, Delivered in
the Public Hall, at New-Harmony, Ind., by Robert Owen, at the Celebration of the Fourth of
July, 1826.” In New-Harmony Gazette | (42)(12. Juli 1826), 329-332.

Owen, Robert. 1835. The Catechism of the New Moral World. In The New Moral World 1 (10), 3.
Januar 1835, 73-77.

Peregrinus. X. 1839. ,Vorwort.” In National-Katechismus von La Chabeaussiére, metrisch

libersetzt von X. Peregrinus. Liestal: Banga und Honegger, 3-6.

Philedeles, E. (Adolphe-Célestin Nicolet). 1835. ,Vorwort zur letzten, den Jurabewohnern
gewidmeten Ausgabe.” In National-Katechismus von La Chabeaussiere, aus dem
Franzésischen ins Deutsche libertragen von Berthold (Lambert Keller). Bern: C. A. Jenni, iii-v.

Proudhon, Pierre-Joseph. 1868 [1858]. Petit catéchisme politique. In (Euvre complétes, Bd. 22,
99-134.

Quadt, M. W. 1870. Entwurf zu einem christlichen Arbeiterkatechismus. Aachen: Josef Schings
Selbstverlag.

Roschi, Jakob E. 1836. Bericht an den Regierungsrath der Republik Bern, betreffend die politischen
Umtriebe, ab Seite politische Fliichtlinge und andrer Fremden in der Schweiz; mit
besondrer Riicksicht auf den Canton Bern. Bern: Hallersche Buchdruckerei.

Rousseau, Jean-Jacques. 1774 [1762]. Emile ou de I’éducation, Bd. 2. London: 0.0., , Bd. 4 der
Collection Complete des CEuvres de J.J. Rousseau.

Rousseau, Jean-Jacques. 1839 [1756]. C(Euvres complétes, Bd. 7: Correspondance, hg. von J.
Petitain. Paris: Lefévre.

Sarrut, Germain, B. Saint-Edme (Edme-Théodore Bourg). 1835. Biographie des Hommes du Jour,
Bd. 1. Paris: Henri Krabe.

Schapper, Karl. 1963 [1838]. Glitergemeinschaft. Erstabdruck in Wolfgang Schieder, Anfénge der

101



deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im Jahrzehnt nach der Julirevolution
von 1830. Stuttgart: Klett, 319-327.

Schapper, Karl. 1847. ,Proletarier!” Kommunistische Zeitschrift Nr. 1, Probeblatt. Nachdruck des
Original-Exemplares im Schweizerischen Sozialarchiv Zirich, eingeleitet von Bert
Andreas. Zlrich: Limmat-Verlag, 2-6.

Schmid, Johann C. E. 1795. Bauern-Katechismus oder auf Vernunft und Erfahrung gegriindeter
Unterricht in der Landwirthschaft. Frankfurt & Leipzig: Johann Benedikt Metzler.

Schultz-Stutz, Wilhelm. 22014. Eine unheimelige Zeit: Berichte eines Zeitzeugen aus Baselland
1832-1849. Norderstedt: BoD-Books on Demand.

Schuster, Theodor. 1963 [1834]. Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte. In Wolfgang
Schieder, Anfédnge der deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im Jahrzehnt
nach der Julirevolution von 1830. Stuttgart: Ernst Klett, 316-319.

Schuster, Theodor. 1977 [1834]. Glaubensbekenntnis eines Gedchteten. Wiederabdruck in
Friihproletarische Literatur: Die Flugschriften der deutschen Handwerksgesellenvereine in
Paris, hg. von Hans-Joachim Ruckhaberle. Kronberg im Taunus: Scriptor, 130-138.

Schwartze, Theodor. 1882. Katechismus der Stationdren Dampfkessel und Dampfmaschinen. Ein
Lehr- und Nachschlagebiichlein fiir Praktiker, Techniker und Industrielle. Leipzig:
Verlagsbuchhandlung J.J. Weber.

Seitz, Carl Ludwig. 1828. Katechismus der Obstbaumzucht. Minchen: Josef Lindauersche
Buchhandlung.

Stansbury, Arthur. 1828. Elementary Catechism on the Constitution of the United States. For the
Use of Schools. Boston: Hilliard, Gray, Little, and Wilkins.

Stein, Georg Wilhelm. 1801. Katechismus zum Gebrauche der Hebammen in den hochfiirstlichen
hessischen Landen nebst Hebammen-Ordnung und Anlagen. Marburg: Neue
akademische Buchhandlung.

Stirner, Max. 21882 [1844/45]. Der Einzige und sein Eigenthum. Leipzig: Otto Wigand.

Tedesco, Victor. 1906 [1848/49]. , Catéchisme du prolétaire.” In Histoire de la démocratie et du
socialisme en Belgique depuis 1830, Bd. 1, hg. von Louis Bertrand. Bruxelles: Dechenne,
440-446.

Teste, Charles Antoine. 1836 [1833]. Projet de Constitution Républicaine et Déclaration des
Principes fondamentaux de la Societé. Bruxelles: Chez tous les libraires, 47-55.

Tops, Johann Herm / Johann Wilhelm Berger. 1789. Wissenschaftlicher Katechismus, oder kleine
Schul-Encyklopedie néthiger und niitzlicher Kenntnisse fiir junge Leute. Milheim am
Rheine: Hutmacher.

Volkshalle. 1970a [1846]. ,Ansprache der Volkshalle des Bundes der Gerechten an den Bund,

102



November 1846.” In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1,
1836-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 431-436.

Volkshalle. 1970b [1847]. ,,Ansprache der Volkshalle des Bundes der Gerechten an den Bund,
Februar 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-
1849, hg. vom Institut flr Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 452-457.

Voltaire. 1764. Catéchisme de I'honnéte-homme Ou dialogue entre un caloyer et un homme de
bien. 0. 0.:0. V.

Wegelin, Peter, Hg. 1836. Die Buchdruckereien der Schweiz: Mit erlduternden und ergénzenden
Anmerkungen. Eine Gelegenheitsschrift, zur Feier des vierten Jubelfestes der Erfindung der
Buchdruckerkunst. St. Gallen: Wartmann / Scheitlin.

Weitling, Wilhelm. 1841. ,,Die Kommunion und die Kommunisten.” In Der Hiilferuf der deutschen
Jugend, hg. von einigen deutschen Arbeitern. Dritte Lieferung, November 1841. Genf: J.G.
Fick, 33-39.

Weitling, Wilhelm. 1842. Garantien der Harmonie und Freiheit. Vivis (Vevey): Selbstverlag.

Weitling, Wilhelm. 21845a [1838]. Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte. Bern: Jenni,
Sohn.

Weitling, Wilhelm. 1845b. Das Evangelium eines armen Siinders. Bern: Jenni, Sohn.

Weitling, Wilhelm. 1846 [1845]. Das Evangelium eines armen Siinders. Birsfeld[en]: Walser‘sche
Buchdruckerei, 2. vollstandige, vermehrte und verbesserte Auflage.

Weitling, Wilhelm. 31849 [1842] Garantien der Harmonie und Freiheit. Hamburg: Selbstverlag.

Weitling, Wilhelm. 1991 [1856]. Grundziige einer Allgemeinen Denk- und Sprachlehre, hg. und

eingel. von Lothar Knatz. Frankfurt/Main: Lang.

Wichmann, Christian August. 1784. Katechismus der Schaafzucht zum Unterrichte fiir Schéifer
und Schdferen-Herren. Leipzig / Dessau: Selbstverlag.

Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten. 1970a [1847]. ,Ansprache der
Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten an den Bund, 14. September 1847.“ In
Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom
Institut fur Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei
der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 528-542.

103



Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten. 1970b [1847]. ,Schreiben der Zentralbehorde
des Bundes der Kommunisten in London an die Gemeinde in Hamburg, 24. Juni
1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849,
hg. vom Institut far Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 488-
489.

Zentralbehorde des Bundes der Kommunisten. 1970c [1848]. ,Beschluss der Zentralbehorde
des Bundes der Kommunisten, 24. Januar 1848.“ In Der Bund der Kommunisten:
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut fir Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion /
Institut fUr Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen
Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 654.

Zuccalmaglio, Vinzenz von. 1848. Die deutsche Kokarde: ein politischer Katechismus fiir’s
deutsche Volk. KéIn: J. G. Schmitz.

Sekundarliteratur

Adler, Georg. 1885. Die Geschichte der ersten sozialpolitischen Arbeiterbewegung in Deutschland.
Breslau: Eduard Trewendt.

Adolph, Thomas. 1991. Die Matrikel der Universitét Freiburg im Breisgau von 1806-1870.
(Digitalisat des Exemplars des Universitatsarchivs der Albert-Ludwigs-Universitat
Freiburg.)

Amundsen, Arne B. / Henning Laugerud. 2001. Norsk Fritenkerhistorie, 1500-1850. Oslo:
Humanist Forlag.

Asad, Talal. 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Asad, Talal. 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford
University Press.

Beyme, Klaus von. 1978. ,Partei, Faktion.” In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, hg. von Otto Brunner / Werner Conze
/ Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 677-733.

Bowman, Frank Paul. 1974. ,Religion, Politics and Utopia in French Romanticism.” Australian
Journal of French Studies 11 (3), 307-324.

Brandenburg. Alexander. 1977. Theoriebildungsprozesse in der deutschen Arbeiterbewegung
1835-1850. Hannover: SOAK.

104



Brophy, James M. 2016. ,The Second Wave: Franco-German Translation and the Transfer of
Political Knowledge 1815-1850." Archiv fiir Geschichte des Buchwesens 71, 83-115.

Burchardt, Marian / Monika Wohlrab-Sahr. 2013. ,Von Multiple Modernities zu Multiple
Secularities: Kulturelle Diversitat, Sakularismus und Toleranz als Leitidee in Indien.”
Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie 38/4, 355-374.

Burmann, llse / Monika Fiegert, Hg. 2000. Zeitalter der Aufkldrung — Zeitalter der Pddagogik: Zu
den Ambivalenzen einer Epoche. Minster: LIT.

Buttier, Jean-Charles. 2013. ,Peut-on catéchiser la Révolution? (1789-1848)” La Révolution
francaise 4, 2-19.

Buttier, Jean-Charles. 2011. ,The Three Lives of the Republican Catechism: The Philosophy and
Ethics of La Chabeaussiere.” Annales Historiques de la Révolution Francaise 364, 163-192.

Claeys, Gregory. 1993. ,Introduction.” In Selected Works of Robert Owen Vol. I: Early Writings, hg.
von Gregory Claeys. London: William Pickering, xv-Ixx.

Czako, Istvan. 2015. Geist und Unsterblichkeit: Grundprobleme der Religionsphilosophie und
Eschatologie im Denken Sgren Kierkegaards. Boston: De Gruyter.

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz, Hg. 2023a. Grenzen
der Religion: Sékularitdt in der Asiatischen Religionsgeschichte. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 2023b. ,Einleitung.”
In Grenzen der Religion: Sdkularitét in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von dies.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 9-18.

Droz-Fahrny, M. A. 1897. ,Discours prononcé a l'ouverture de I'assemblée Générale du 7 ao(t
1897.“ In Actes de la Société jurassienne d’Emulation, Années 1893-1897. Deuxieme
Série, sixieme volume. Porrentruy: Imprimerie du Jura, llI-IX.

Dufour, Michel. 2009. ,, When Catechism Meets Science and Politics.” In Discourse and Politics,
hg. Von Gloria Alvarez-Benito / Gabriela Fernandez-Diaz / Isabel Ifigo Mora. Newcastle:
Cambridge Scholars, 32-50.

ERbach, Wolfgang. 1988. Die Junghegelianer: Soziologie einer Intellektuellengruppe. Minchen:
Wilhelm Fink Verlag.

ERbach, Wolfgang. 2010. ,Der Enthusiasmus und seine Stabilisierung in Kunstreligion und
Nationalreligion.” In  Unsichere Zeiten: Herausforderungen gesellschaftlicher
Transformationen, hg. von Hans-Georg Soeffner. Wiesbaden: VS, 521-531.

ERbach, Wolfgang. 2014. Religionssoziologie I: Glaubenskrieg und Revolution als Wiege neuer
Religionen. Paderborn: Wilhelm Fink.

ERbach, Wolfgang. 2019. Religionssoziologie II: Entfesselter Markt und artifizielle Lebenswelt als
Wiege neuer Religionen, Bd. 1. Paderborn: Schoningh.

105



Erbentraut, Philipp / Torben Lutjen. 2011. ,Eine Welt zu gewinnen: Entstehungskontext,

12

Wirkungsweise und Narrationsstruktur des ,kommunistischen Manifests.” In Manifeste:
Geschichte und Gegenwart des politischen Appells, hg. von Johanna Klatt / Robert Lorenz.

Bielefeld: transcript, 73-98.

Fitzgerald, Timothy. 2007. Discourse on Civility and Barbarity: A Critical History of Religion and
Related Categories. Oxford: Oxford University Press.

Fontius, Martin / Bernhard Henschel. 1982. , Turgots Konzeption eines Aufklarungskatechismus:
Zu einer vergessenen Korrespondenz mit dem Abbé Millot (1761-1773).“ Beitréige zur
Romanischen Philologie 21 (2), 205-232.

Forder, Herwig / Martin Hundt. 1972. ,Zur Vorgeschichte des Kommunistischen Manifests.” In
Jahrbuch fiir Geschichte Bd. 7. Berlin: Akademie Verlag, 243-275.

Freitag, Sabine. 2020. ,,Die Achtundvierziger.” In Vormdérz-Handbuch, hg. von Norbert Otto Eke.
Bielefeld: Aisthesis Verlag, 128-139.

Fumat, Yveline. 1989. , La Formation du jeune citoyen (les catéchismes républicains 1792—-1848—
1882).” In Manuels scolaires et Révolution francaise. Kolloquium der Université Paris Est
Créteil, Paris: Messidor, 39-54.

Grandjonc, Jacques. 21974. ,Vorwdrts!” 1844. Marx und die deutschen Kommunisten in Paris:

Beitrag zur Entstehung des Marxismus. Berlin: Dietz.

Grandjonc, Jacques. 1975a. ,Die deutsche Binnenwanderung in Europa 1830 bis 1848.” In Die
friihsozialistischen Blinde in der Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung: Vom ,,Bund
der Gerechten” zum ,,Bund der Kommunisten” 1836-1847, hg. von Otto Blsch / Hans
Herzfeld. Berlin: Colloguium, 3-20.

12

Grandjonc, Jacques. 1975b. ,Ideologische Auseinandersetzungen im ,Bund der Gerechten.” In
Die friihsozialistischen Biinde in der Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung: Vom
,Bund der Gerechten” zum ,,Bund der Kommunisten®, 1836-1847, hg. von Otto Blsch /

Hans Herzfeld. Berlin: Colloquium Verlag, 81-94.

Grandjonc, Jacques / Hans Pelger. 1989. ,, Gitergemeinschaft’ (Juni bis Dezember 1838):
Materialien von Carl Schapper fir die Grundsatze des Bundes der Gerechten.” In
Sozialismus und friihe Arbeiterbewegung, hg. von Walter Schmidt / Gustav Seeber. Berlin:
Akademie der Wissenschaften der DDR, 65-115.

Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. ,,Félle von Religion.” ARGOS 4 (2), 166-207.

Guarneri, Carl. 1985. ,,Who were the Utopian Socialists? Patterns of Membership in American
Fourierist Communities.” Communal Societies: Journal of the National Historic Communal
Societies Association 5, 65-81.

Haefelin, JUrg. 1986. Wilhelm Weitling: Biographie und Theorie. Der Ziircher Kommunistenprozess
von 1843. Bern: Peter Lang.

106



Hermann, Adrian. 2015. Unterscheidungen der Religion: Analysen zum globalen Religionsdiskurs
und dem Problem der Differenzierung von ,Religion” in buddhistischen Kontexten des 19.
und friihen 20. Jahrhunderts. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Holscher, Lucian. 2006. ,,Der Raum des Religidsen: Semantische Strukturen des religidsen Lebens
im 19. Jahrhundert — eine problemgeschichtliche Skizze.” In Transatlantische
Religionsgeschichte, 18. bis 20. Jahrhundert, hg. von Hartmut Lehmann. Stuttgart:
Wallstein, 109-123.

Holscher, Lucian. 1989. Weltgericht oder Revolution: Protestantische und sozialistische

Zukunftsvorstellungen im deutschen Kaiserreich. Stuttgart: Klett-Cotta.

Hoppner, Joachim / Waltraud Seidel-Hoppner. 2005. ,Der Bund der Gedchteten und der Bund
der Gerechtigkeit.” In Politische Vereine, Gesellschaften und Parteien in Zentraleuropa
1815-1848/49, hg. von Helmut Reinalter. Frankfurt/Main: Peter Lang, 89-153.

Hundt, Martin. 1972. ,Zur Frihgeschichte der revolutionaren Arbeiterbewegung in Stuttgart.”
Jahrbuch fiir Geschichte 7. Berlin: Akademie-Verlag, 277-330.

Hundt, Martin. 1979. ,Programmatische Bemihungen im Bund der Gerechten: Zu Marx’ Einflul§
auf ein neuentdecktes Katechismus-Fragment von 1844/1845.“ Marx-Engels-Jahrbuch 2,
311-322.

Hundt, Martin. 21985 [1973]. Wie das ,Manifest” entstand. Berlin: Dietz.

Hundt, Martin. 1993. Geschichte des Bundes der Kommunisten, 1836—1852. Frankfurt: Peter
Lang.

Hunt, Richard N. 1974. The Political Ideas of Marx and Engels: Marxism and Totalitarian
Democracy 1818-1850. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.

Ifversen, Jan / Christoffer Kglvraa. 2023. ,Groping in the Dark: Conceptual History and the
Ungraspable.” Contributions to the History of Concepts 18 (1), 1-23.

Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der
Sowjetunion / Institut fir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen
Einheitspartei Deutschlands, Hg. 1970. Der Bund der Kommunisten: Dokumente und
Materialien, Bd. 1, 1836-1849. Berlin: Dietz.

Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Hg. 1977. Karl Marx, Friedrich Engels: Werke
Band 4. Berlin: Dietz.

Jacquat, Marcel S. 2010. ,Nicolet, Célestin.” In Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 9. Basel:
Schwabe, 221.

Jansen, Jan. 2018. ,Flucht und Exil im Zeitalter der Revolutionen.” Geschichte und Gesellschaft 44
(4), 495-525.

107



Kasselstrand, Isabella. 2023. ,Secularism in Relation to Secularity and Secularization: A
Commentary on Berlinerblau’s Secularism: The Basics.” Secular Studies 5, 29-32.

Keller, Hans Gustav. 1935. Die politischen Verlagsanstalten und Druckereien in der Schweiz, 1840-
1848. Bern: Paul Haupt.

Kirsch, Anja. 2018. ,,Red Catechisms: socialist educational literature and the demarcation of
religion and politics in the early 19th century.” Religion 48 (1), 8-36.

Kleine, Christoph. 2023. , Uber Sakularitat als Spezialtaxonomie und die Kontextabhangigkeit von
Klassifikationssystemen.” In Grenzen der Religion: Sdkularitdt in der Asiatischen
Religionsgeschichte, hg. von Max Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina
Kollmar-Paulenz. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 237-279.

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2016. Research Programme of the HCAS ,Multiple
Secularities — Beyond the West, Beyond Modernities”. Working Paper Series of the HCAS
“Multiple Secularities — Beyond the West, Beyond Modernities” 1. Universitat Leipzig.
DOI: 10.36730/2020.1.msbwbm.1.

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2021. ,,Comparative Secularities: Tracing Social and
Epistemic Structures beyond the Modern West.” Method & Theory in the Study of
Religion 33 (1), 43-72.

Kool, Frits / Werner Krause, Hg. 1967. Die friihen Sozialisten: Dokumente der Weltrevolution, Bd.
1. Olten: Walter-Verlag.

Koselleck, Reinhart. 1972a. ,Einleitung.” In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, hg. von Otto Brunner / Werner Conze /
Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, XIII-XXVII.

Koselleck, Reinhart. 1972b. ,Bund, Bindnis, Foderalismus, Bundesstaat.” In Geschichtliche
Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1,
hg. von Otto Brunner / Werner Conze / Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 583-
671.

Koselleck, Reinhart. 2002. ,Hinweise auf die temporalen Strukturen begriffsgeschichtlichen
Wandels.” In Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, hg. von Hans
Erich Bodeker. Gottingen: Wallstein, 29-48.

Koselleck, Reinhart. 2010 [1989]. ,Sprachwandel und Ereignisgeschichte.” In Reinhart Koselleck,
Begriffsgeschichten: Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen
Sprache. Frankfurt: Suhrkamp, 32-55.

Kuczynski, Thomas. 1995. Das Kommunistische Manifest (Manifest der Kommunistischen Partei)
von Karl Marx und Friedrich Engels: Von der Erstausgabe zur Leseausgabe, mit einem
Editionsbericht von Thomas Kuczynski. Trier: Schriften aus dem Karl-Marx-Haus.

Lalouette, Jacqueline. 2001 [1998]. La libre pensée en France 1848-1940. Paris: Editions Albin

108



Michel.

Lockley, Philip. 2016. ,,Christian Doubt and Hope in Early Socialism.” Studies in Church History 52,
364-380.

Marsiske, Hans-Arthur. 1984. ,Utopischer Entwurf und Arbeiterbewegung in Deutschland: Die
GUtergemeinschaftsdiskussion im ,Bund der Gerechten”.” In Alles gehért allen: Das
Experiment Giitergemeinschaft vom 16. Jahrhundert bis heute, hg. von Hans-Jirgen

Goertz. Miinchen: Beck, 165-187.

Marxhausen, Thomas. 2010. ,Kommunistisches Manifest.” In Historisch-kritisches Wérterbuch
des Marxismus (HKWM) Band 7.1l, hg. von Wolfgang Fritz Haug. Hamburg: Argument,
1354-1374.

Meiser, Wolfgang. 1984. ,Zur Marx-Rezeption im Bund der Gerechten.” Beitréige zur Marx-Engels
Forschung 16, 40-45.

Meiser, Wolfgang. 1991. , Das ,Manifest der Kommunistischen Partei’ vom Februar 1848: Neue
Forschungsergebnisse zur Druckgeschichte und Uberlieferung.” Marx-Engels-Jahrbuch
Band 13. Berlin: Dietz, 117-129.

Michel, Karl Markus. 1966. Politische Katechismen: Volney — Kleist — Hess. Frankfurt/Main: Insel.

Mohr, Hubert. 2010. ,Kult und Gesellschaft in der Moderne (18.-20. Jahrhundert).” Asthetische
Grundbegriffe, Bd. 3. Stuttgart: Metzler, 500-509.

Moritz, Wolfram von. 1981. Wilhelm Weitling: Religiése Problematik und literarische Form.
Frankfurt/Main: Lang.

Mduller, Thomas Christian. 2001. Der Schmuggel politischer Schriften: Bedingungen
exilliterarischer Offentlichkeit in der Schweiz und im Deutschen Bund (1830-1848).
Tlbingen: Niemeyer.

Nygaard, Bertel. 2023. ,Wilhelm Weitling and Early German Socialism.” In The Cambridge History
of Socialism, Bd. 1, hg. von Marcel van der Linden. Cambridge: Cambridge University
Press, 214-231.

Osborne, Peter. 1998. “Remember the Future? The Communist Manifesto as Historical and
Cultural Form.” Socialist Register 34, 190-204.

Pestel, Friedemann. 2017. ,French Revolution and Migration after 1789.“ Europdische Geschichte
Online (EGO), hg. vom Leibniz-Institut fiir Europaische Geschichte (IEG), Mainz: Leibniz-
Institut flir Europdische Geschichte.

Prifer, Sebastian. 2002. Sozialismus statt Religion: Die deutsche Sozialdemokratie vor der
religiésen Frage 1863-1890. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

109



Rectenwald, Michael. 2016. Nineteenth-Century British Secularism: Science, Religion, and

Literature. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Reichardt, Rolf. 32002 [1998]. Das Blut der Freiheit. Franzésische Revolution und demokratische
Kultur. Frankfurt/Main: Fischer.

Reichardt, Rolf. 1988. ,Revolutiondre Mentalitditen und Netze politischer Grundbegriffe in
Frankreich 1789-1795.” In Die Revolution als Bruch des gesellschaftlichen Bewusstseins,
hg. von Reinhart Koselleck / Rolf Reichhardt. Minchen: Oldenbourg, 185-215.

Ritter, Gerhard A. 32010 [1989]. Der Sozialstaat: Entstehung und Entwicklung im internationalen
Vergleich. Miinchen: Oldenbourg.

Roos, Merethe. 2020. En kort introduksjon til Norge pd 1800-tallet. Oslo: Cappelen Damm
Akademisk.

Ruckhaberle, Hans-Joachim. 1975. Flugschriftenliteratur im historischen Umkreis Georg Biichners.
Kronberg/Taunus: Scriptor.

Ruckhaberle, Hans-Joachim. 1977. Friihproletarische Literatur: Die Flugschriften der deutschen
Handwerksgesellenvereine in Paris 1832-1839. Kronberg/Taunus: Scriptor.

Saage, Richard. 2002. Utopische Profile: Industrielle Revolution und Technischer Staat im 19.
Jahrhundert. Minster: LIT.

Schieder, Wolfgang. 1963. Anfdnge der deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im
Jahrzehnt nach der Julirevolution von 1830. Stuttgart: Klett.

Schieder, Wolfgang. 1982. ,,Kommunismus.” In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 3, hg. von Otto Brunner / Werner Conze
/ Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 455-529.

Schraepler, Ernst. 1972. Handwerkerbiinde und Arbeitervereine, 1830-1853: Die politische
Tdtigkeit deutscher Sozialisten von Wilhelm Weitling bis Karl Marx. Berlin: De Gruyter.

Seidel-Héppner, Waltraud. 2018. Wilhelm Weitling auf zwei Kontinenten in Daten. Zeittafel.
Berlin: Selbstverlag.

Seidel-Hoppner, Waltraud. 2014. Wilhelm Weitling (1808-1871): Eine politische Biographie. Teil 1.
Frankfurt/Main: Peter Lang.

Seidel-Hoppner, Waltraud. 2013. ,Unter falschem Namen: Der Bund der Gerechtigkeit und sein

|.Il

Namenswande
47-57.

In Jahrbuch fiir Forschungen zur Geschichte der Arbeiterbewegung 12 (1),

Seidel-Hoppner, Waltraud. 1974. ,Der erste Versuch eines Programms des Bundes der Gerechten.”
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 22 (1), 174-189.

110



Seiwert, Hubert. 2023. “Sékularisierung und Sakularitat im chinesischen Altertum.” In Grenzen
der Religion: Séikularitéit in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von Max Deeg / Oliver
Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 197-235.

Stadelmann, Rudolf / Wolfram Fischer. 1955. Die Bildungswelt des deutschen Handwerkers um
1800: Studien zur Soziologie des Kleinbiirgers im Zeitalter Goethes. Berlin: Duncker &
Humblot.

Stedman Jones, Gareth. 1981. ,Utopian Socialism Reconsidered.” In People’s History and Socialist
Theory, hg. von Raphael Samuel. London: Routledge, 138-145.

Stedman Jones, Gareth, Hg. 2004. ,Introduction to The Communist Manifesto by Karl Marx.“ In
The Communist Manifesto: With an Introduction and Notes by Gareth Stedman Jones.
London: Penguin, 3-191.

Stedman Jones, Gareth. 2010. ,Religion and the origins of socialism.” In Religion and the Political
Imagination, hg. von Ira Katznelson / Gareth Stedman Jones. Cambridge: Cambridge
University Press, 171-189.

Stedman Jones, Gareth. 2016. Karl Marx: Greatness and lllusion. New York: Penguin/Random

House.

Strube, Julian. 2016. Sozialismus, Katholizismus und Okkultismus im Frankreich des 19.
Jahrhunderts. Die Genealogie der Schriften von Eliphas Lévi. Berlin: De Gruyter.

Strube, Julian. 2019. ,Contested Christianities: Communism and religion in July Monarchy
France.” In Socialist Imaginations: Utopias, Myths, and the Masses, hg. von Stefan
Arvidsson / Jakub Benes / Anja Kirsch. London: Routledge, 21-40.

Sutton, Robert. 1997. ,An American Elysium: The Icarian Communities.” In America’s Communal
Utopias, hg. von Donald Pitzer. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 279-296.

Tenfelde, Klaus. 2008. ,Katechismen flr Arbeiter.” In Unterwegs in Europa: Beitréige zu einer
vergleichenden Sozial- und Kulturgeschichte, hg. von von Christina Benninghaus / Sven
Oliver Muller / J6rg Requate / Charlotte Tacke. Frankfurt: Campus, 323-342.

Trein, Lorenz. 2025. “Wissenschaftlichkeit, Religion und ‘Islamfrage’ im Kontext der
Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910.” ARGOS 4 (2), 152-165.

Tschopp, Silvia Serena. 2011. ,Der Kalender als Instrument politischer Agitation: Friedrich Jennis
,Gukkasten-Kalender’ (1845/46).“ Jahrbuch fiir Kommunikationsgeschichte 13, 35-60.

Vile, John R. 2015. The United States Constitution: One Document, Many Choices. New York:
Palgrave Macmillan.

Welskopp, Thomas. 2000. Das Banner der Briiderlichkeit: Die deutsche Sozialdemokratie vom

Vormdirz bis zum Sozialistengesetz. Berlin: Dietz.

111



Wohlrab-Sahr, Monika. 2023. ,Differenzierungen, Deutungskonkurrenzen, alternative
Sinnsysteme.” In Grenzen der Religion: Sdkularitét in der Asiatischen Religionsgeschichte,
hg. von Max Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 335-347.

Wobhlrab-Sahr, Monika / Marian Burchardt. 2011. ,Vielfaltige Sakularitdten: Vorschlag zu einer
vergleichenden Analyse religids-sakularer Grenzziehungen.” Denkstréme: Journal der
Sdichsischen Akademie der Wissenschaften 7: 53-71.

Wohlrab-Sahr, Monika / Marian Burchardt. 2012. ,Multiple Secularities: Toward a Cultural
Sociology of Secular Modernities.” Comparative Sociology 11, 875-909.

Zuckerman, Phil / Luke W. Galen / Frank L. Pasquale. 2016. The Non-Religious: Understanding
Secular People and Societies. Oxford: Oxford University Press.

Uber die Autorin

Anja Kirsch ist Professorin flr Religionswissenschaft am Institut fiir Philosophie und
Religionswissenschaft an der NTNU, Trondheim. lhre Forschungsinteressen umfassen das Verhaltnis
von Religion, Politik und ,,dem Sékularen” in der Moderne, Utopie und Migration im 19. Jahrhundert
sowie narrative, dsthetische und kognitive Ansatze in der Religionsgeschichte. Sie leitet das
Forschungsprojekt ,,Religious and Secular Worldmaking: Narrative Cultures of Utopian Emigration and
the Formation of Modern Regimes of Attention” (NC-RoA).

E-Mail: anja.kirsch@ntnu.no

Danksagung

Ich danke Stephanie Gripentrog-Schedel, David Atwood, Dirk Johannsen, Lorenz Trein und Jirgen
Mohn fir die anregenden fachlichen Diskussionen, ihre Nachfragen und Anmerkungen zum Thema.
Dem Gutachter oder der Gutachterin danke ich fur die sorgfiltige Begutachtung. Oliver Kriger,
Ricarda Stegmann und Alice Kiing bin ich zu Dank verpflichtet fur ihre umsichtige und geduldige
Durchsicht des Manuskripts.

Mein besonderer Dank gilt meinem , Doktorvater” Jirgen Mohn; er hat mich weit (ber meine
Doktorarbeit hinaus begleitet und geleitet. Gemeinsam haben wir im Frihlingssemester 2018 das
Proseminar ,Karl Marx und die Religionskritik im 19. Jahrhundert” in der Religionswissenschaft an der
Universitat Basel unterrichtet. Im Rahmen intensiver Textdiskussionen der friihen journalistischen
Artikel von Karl Marx und der Erarbeitung der sozialen, kulturellen und philosophischen Kontexte
seiner Religionskritik sind wesentliche Ideen zur Kontextualisierung des vorliegenden Artikels gedacht
und durchdacht worden.

Durch Jurgens Offenheit und Neugier und das Vertrauen in unsere Arbeit ist in Basel ein akademisches
Umfeld entstanden, in dem sich intellektuelle Kreativitat vollkommen frei entfalten kann. Ehrungen
sind ihm eigentlich ein Grauel. Wenn wir manchmal witzelnd von der ,Mohnschule” oder dem ,Basler

112



Mohnotheismus” sprechen, rollt er immer mit den Augen. Ich bin sicher, dass er auch diese Ehrung

abweisen wirde. Aber sie gebUhrt ihm.

Abstract in English

In the 1830s and 1840s, protest movements across Europe emerged, whose political demands were
closely linked to the pursuit of a just future society. From a history of religion perspective, this
discourse on social justice and equitable society becomes tangible in the foundational discussions of
the early socialist movement(s) arising in the revolutionary climate of the time. Their programmatic
documents address both the foundation of future society and the essence of the new movement. The
debates were held in the catechetical format. This article examines the communication circuits of over
40 catechisms from France, the UK, the States of the German Confederation, and the Swiss
Confederation within their socio- and cultural-historical contexts. Using police interrogation protocols,
congress transcripts and circulars, correspondences, personal letters, and memoirs of participants, it
traces how the question of religion moved to center stage in early socialist identity debates. In the
course of this debate, the relationship between Christianity and communism began to take shape as
a relationship between religion and politics, without sharp boundaries being established. The analysis
highlights how everyday distinctions, perceived ambiguities in the catechetical format, and a rising
skepticism toward the genre prefigure the modern differentiation of religion and politics. Building on
religious studies research on secularity, this article develops an approach to pre-conceptual
distinctions, investigating the epistemological prerequisites for explicit conceptual boundary-drawing

practices.

Angaben zur Finanzierung / Funding

Research funded by the Research Council of Norway, grant number 334603: Religious and secular
worldmaking: Narrative cultures of utopian emigration and the formation of modern regimes of
attention (NC-RoA).

113



