
 
Korrespondierende Autorin: Anja Kirsch, Norges teknisk-naturvitenskapelige universitet (NTNU). 
Um diesen Artikel zu zitieren: Kirsch, Anja. 2025. „Zwischen Katechismus und Parteidokument: Eine 
Genregeschichte von Religion und Politik im frühen 19. Jahrhundert.” AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der 
Verwissenschaftlichung, 29-114. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8895. 

 Lizenz durch AЯGOS und die Autorin. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
In den 1830er und 1840er Jahren formierten sich europaweit Protestbewegungen, deren politische 
Forderungen eng mit der Frage nach der gerechten zukünftigen Gesellschaft verknüpft waren. 
Religionsgeschichtlich greifbar wurde dieser sozialutopische Diskurs in den Profildiskussionen der in 
dem revolutionären Klima entstehenden frühsozialistischen Bewegung/en. Ihre Programm-
dokumente verhandelten sowohl die Grundlegung der zukünftigen Gesellschaft als auch das Wesen 
der neuen Bewegung. Gestritten wurde im Format des Katechismus. Dieser Artikel untersucht die 
Kommunikationskreisläufe von über 40 Katechismen und Glaubensbekenntnissen aus Frankreich, 
dem Vereinigten Königreich, den Staaten des Deutschen Bundes sowie der Schweizerischen 
Eidgenossenschaft in ihrem sozial- und kulturhistorischen Kontext. Mittels polizeilicher 
Verhörprotokolle, Kongressmitschriften und Rundschreiben, Korrespondenzen, persönlicher Briefe 
und Erinnerungen von Beteiligten wird nachgezeichnet, wie die Religionsfrage ins Zentrum der 
frühsozialistischen Identitätsdebatte rückte. Im Zuge dieser Debatte begann sich die 
Verhältnisbestimmung von Christentum und Kommunismus als Verhältnisbestimmung von Religion 
und Politik zu konturieren, ohne dass dabei scharfe Grenzen gezogen wurden. Die Analyse zeigt auf, 
wie Alltagsunterscheidungen, wahrgenommene Uneindeutigkeiten des katechetischen Formats 
sowie ein aufkommender Genrezweifel die moderne Differenzierung von Religion und Politik 
präfigurierten. Anschließend an religionswissenschaftliche Forschungen zu Säkularität wird hier ein 
Zugang zu vorbegrifflich bleibenden Differenzierungen entwickelt, der die epistemologischen 
Voraussetzungen expliziter Grenzziehungspraktiken untersucht. 

  

Zwischen Katechismus und Parteidokument: 
Eine Genregeschichte von Religion und Politik im 

frühen 19. Jahrhundert 

Anja Kirsch 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 30 

Inhaltsübersicht 

1. Einleitung 
Verunsicherungen im epistemologischen Gefüge und Verdachtsfälle von Religion: zur 
Methodik  

Leseorientierung 

2. Vorgeschichte: Der Katechismus wird zum Genre des politischen Diskurses  
3. Eine Reformbewegung internationalisiert sich im katechetischen Format 
Kommunikationskreisläufe französischer Katechismen: Übersetzungskulturen von Religion 
im politischen Radikalenmilieu  

Ein Blick auf England: Der Katechismus als Medium der Religionskritik – die 
Aufklärungskampagne des Sozialreformers und Religionskritikers Robert Owen  

Funktionswandel: Vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument 

4. Frühsozialistische Identitätsdebatten im Medium des Katechismus 
Programmdiskussionen frühsozialistischer Geheimbünde: Zwischen biblischer Sprache 
und ökonomischer Gesellschaftsanalyse 

Die Debatte um eine Programmschrift im Bund der Gerechtigkeit 

Die Religion „benützen, um die Menschheit zu befreien“: Wilhelm Weitlings Grundlegung 
des Kommunismus 

Der Katechismus wird „kommunistisch“ 

Richtungsdiskussionen in Rundschreiben und auf Kongressen: Der Bund der Kommunisten 
definiert sein Verhältnis zur „religiösen Partei“  

Intrigen, Friedrich Engels‘ Unbehagen und die Umbenennung von Glaubensbekenntnis in 
Manifest 

Realpolitische Umbrüche: Vom Manifest zum Forderungskatalog 

5. Konklusion: Spuren einer Domänenbildung  

Ergebnissicherung: Vom Katechismus zum Aktionsprogramm – zur Rekonstruktion eines 
punktuellen Genrewechsels 

Fazit: Unterscheidungsgeschichte als Spurensuche – Momente des Uneindeutigen 

  



 31 

1. Einleitung1 
Parteien bilden politische Organisationsformen, deren Mitglieder ihre Ziele und Anliegen 
programmatisch formulieren und in einer bestimmten Form kommunizieren. Dies ist das 
Ergebnis eines Unterscheidungsprozesses, in dessen Verlauf Politik zu einer eigenen Domäne von 
Gesellschaft wurde, die es von anderen Domänen – allen voran von Religion – strikt zu 
differenzieren galt. Der Differenzierungsprozess war erfolgreich: Gegenwärtige Parteien 
veröffentlichen ihre Programmatiken unter dem Titel Parteiprogramm und nicht etwa als 
„Glaubensbekenntnis“ und im katechetischen Format, wie es im 19. Jahrhundert üblich war. 

Mit den revolutionären Aufständen der 1820er und 1830er Jahre formierte sich europaweit eine 
Protestbewegung, deren Protagonisten unter Rückgriff auf republikanische Traditionen zunächst 
Grundrechte, politische Partizipation sowie Presse- und Meinungsfreiheit forderten. Ihre 
Forderungen waren eng mit sozialutopischen Entwürfen einer idealen Gesellschaft verbunden 
und standen in direktem Verhältnis zur Religionsfrage. Zum einen verhandelten die 
Sozialrevolutionäre die (positive und negative) Religionsfreiheit. Darüber hinaus, und dies 
unterschied die Debatte vom Aufklärungsdiskurs des 18. Jahrhunderts, entwickelten sich die 
Diskussionen um die ideale Gesellschaft im Kern zu einer Auseinandersetzung darüber, welche 
Rolle Christentum, Religionen und auch Religion in und für die Etablierung dieser Gesellschaft 
spielen sollte. Das Wesen der neuen Gesellschaft wurde maßgeblich über deren Verhältnis zu 
Religion konturiert (Strube 2019: 23, 33-34). Konkretisierungen erfuhren diese Debatten in den 
Programmdiskussionen, die innerhalb der entstehenden und sich organisierenden 
frühsozialistischen Bewegung um ein geeignetes Grundlagendokument geführt wurden. Sie 
adaptierten das Format des Katechismus.  

Der Katechismus war seit dem 18. Jahrhundert als Instrument der politischen Bildung und 
Erziehung etabliert und zwar auch dort, wo es um die Vermittlung von genuin religionskritischen 
Inhalten ging. Daran änderte sich im 19. Jahrhundert zunächst wenig. In den 1830er Jahren 
entstanden in Frankreich zahlreiche republikanische Forderungskataloge im Katechismusformat, 
die durch rege Übersetzungstätigkeit verbreitet wurden und die politischen Grundsatzdiskus-
sionen in revolutionären Geheimgesellschaften beeinflussten. Diese Gesellschaften knüpften an 
geheimbündlerische Organisationsformen des späten 18. Jahrhunderts an und gingen aus einer 
Flüchtlingsbewegung hervor, die im Verlauf der Juli-Revolution von 1830 einsetzte, als vor allem 
protestierende und aufständische Handwerker auf Grund politischer Repressalien Exil in Paris 
oder in der Schweiz suchten. Die Geflüchteten formulierten ihre radikalen sozialen und religiösen 
Ideen in „Glaubensbekenntnissen“ oder „Katechismen“, die heimlich gedruckt und als 
Schmuggelware grenzüberschreitend verbreitet wurden. Diese Schriften, die imaginierte 
Alternativen von Gesellschaft sowie kirchen-, christentums- und mitunter religionskritische Ideen 
zum Thema hatten, waren so selbstverständlich im Frage-Antwort-Schema gehalten und als 

 
1  Dieser Artikel greift frühere Überlegungen zur Geschichte und Entwicklung sozialistischer Katechismen auf 

(Kirsch 2018). Fragestellung, Quellenbestand sowie historische und diskursive Zusammenhänge wurden für 
diesen Beitrag wesentlich erweitert, der konzeptuelle und theoretische Rahmen ist neu definiert. 



 32 

„Katechismus“ betitelt, dass das heute als Manifest der kommunistischen Partei bekannte 
Programmdokument um ein Haar Kommunistisches Glaubensbekenntnis geheißen hätte. 
Allerdings war „Manifest“ kaum weniger religiös konnotiert. 

Dies mag eine enge Verbindung von religiöser und sozialer Frage dokumentieren, auf die in der 
klassischen Forschung zur Arbeiterbewegung vielfach hingewiesen worden ist (Grandjonc 
1975b), und deren Deutung sich grob zwischen zwei Polen bewegt: Das Etikett Katechismus 
sowie die Frage-Antwort-Form sind Ausdruck eines religiösen Bedürfnisses der Rezipientenschaft 
(Schieder 1963), womit dem politischen Katechismus ein religiöser Gehalt eingeschrieben ist, der 
den Texten unterlegt bleibt. Folgt man dieser Einschätzung, bliebe der Frühsozialismus zumindest 
seiner grundlegenden Struktur nach der Bekenntnisreligion verhaftet. Die Gegenthese dazu 
bildet die Annahme von der pragmatischen Adaption einer beliebten und bis anhin erfolgreichen 
Form (Tenfelde 2008); sie folgt dem Verweltlichungsnarrativ, das in der metaphorischen 
Verwendung eines ehemals religiösen Begriffs einen zentralen Schritt zur Säkularisierung sieht 
(Hölscher 1989: 196-198; Welskopp 2000: 581-584). In ihrer Ausschließlichkeit sind beide 
Positionen als Ausgangspunkt für diese Untersuchung ungeeignet, denn sie erscheinen 
gleichermaßen plausibel. Das katechetische Format mag Ausdruck der unter Sender- und 
Empfängerschaft verbreiteten religiösen Überzeugungen gewesen sein, insofern ein 
ausgeprägter „Bibelglaube“ in Handwerkerkreisen tief verwurzelt war (Schraepler 1972: 61). Es 
ist richtig, dass Handwerker und Arbeiterschaft sich regelmäßig biblischer Sprache und christlich-
liturgischer Formen bedienten (Tenfelde 2008: 327-328). Allerdings wurde deren 
Gesellschaftskritik mit dem religiösen Argument pariert, die kritisierte Ordnung sei natürlich und 
Gott gewollt, so dass den in Geheimbünden organisierten Sozialrevolutionären möglicherweise 
„keine andere Möglichkeit [blieb], als ihre Kritik durch Beispiele aus der natürlichen oder der 
göttlichen Geschichte zu begründen und zu belegen“ (Grandjonc 1975b: 90). Zweifellos war die 
religiöse Sprache die Sprache des Diskurses. Die Frage, ob es sich bei ihrer Verwendung um eine 
Aneignung bekannter ästhetischer (Diskurs-)Formen oder um den Ausdruck einer religiösen 
Prägung und Überzeugung handelte, bleibt jedoch Gegenstand der Interpretation und ist damit 
kaum grundsätzlich entscheidbar (Moritz 1981: 175).  

An dieser Prämisse setzt der vorliegende Artikel an. Im Vordergrund steht keine Klassifizierung 
sozialrevolutionärer Programmschriften als religiös oder säkular. Die Verwendung dieser 
Unterscheidung ist nicht allein anachronistisch, insofern sie das Ergebnis eines sich über das 19. 
Jahrhundert erstreckenden Aushandlungsprozesses vorwegnimmt. Vor allem läuft sie Gefahr, 
Debatten in Binärstrukturen zu konzeptualisieren und damit eine Vereindeutigung zu 
implementieren, die der historischen Komplexität oftmals kaum entspricht und die dann 
epistemologisch problematisch wird, wenn sie ihre Konstruiertheit als akademisches 
Wahrnehmungs- und Interpretationsparadigma zu reflektieren vergisst (Seiwert 2023: 200). 
Anstelle von Klassifikationen geht es hier um die Frage, in welchem Kontext die Verwendung 
eines Genres, das spätestens seit dem 18. Jahrhundert die Vermittlungsstrategien von zunächst 
aufklärerischen, dann republikanischen und schließlich frühsozialistischen Ideen geprägt hatte, 
plötzlich infrage steht und was dieser Genrezweifel über Veränderungen im epistemologischen 



 33 

Gefüge aussagt. Mit dieser Perspektive mögen zugleich Impulse für die 
geschichtswissenschaftliche Forschung verbunden sein, die die Entstehung der 
frühproletarischen Kultur und der Geheimbünde im Speziellen bislang zumeist 
institutionengeschichtlich, nicht jedoch in ihren religionsgeschichtlichen Verflechtungen 
untersucht hat. 

Verunsicherungen im epistemologischen Gefüge und Verdachtsfälle von Religion: 
zur Methodik  
Kategoriale Unterscheidungen in grenzziehender Absicht werden in der Religionswissenschaft 
und ihren Bezugsdisziplinen vielfach im Hinblick auf die moderne Religionsbegriffsgeschichte 
sowie die religiös/säkular-Differenzierung untersucht (Hermann 2015; Fitzgerald 2007; Asad 
1993, 2003). Die binäre Struktur dieser Unterscheidung – stets bleibe die Kategorie des Säkularen 
auf ein Gegenüber (das Religiöse) angewiesen und umgekehrt (Asad 2003: 23, 25, 200) –, ihre 
historische Spezifik und Dynamik sowie ihr Konstruktionscharakter (Fitzgerald 2007: 97-100) sind 
dabei besonders herausgestellt worden. Seit einigen Jahren steht der Religionswissenschaft 
zudem ein alternativ entwickeltes, heuristisches Konzept von Säkularität zur Verfügung, mit dem 
spezifische Grenzziehungspraktiken fachbegrifflich gefasst werden, ohne auf Vokabular aus 
explizit religiösen Kontexten, etwa theologisch-dogmatische Unterscheidungen in 
Orthodoxie/Häresie oder falsche/wahre Religion, zurückzugreifen. 

In der Religionssoziologie erarbeitet, bezeichnet dieses Konzept von Säkularität einen Modus des 
Unterscheidens, ausdrücklich nicht „das Säkulare“ als das Gegenteil von Religion (Kasselstrand 
2023: 29-30) oder den Zustand oder Status des Säkular-Seins (Zuckerman/Galen/Pasquale 2016: 
23). In Abgrenzung zu Säkularisierung als geschichtsteleologischer Rahmung und Säkularismus als 
politischem Programmbegriff definieren Monika Wohlrab-Sahr und Marian Burchardt Säkularität 
als die „institutionell und kulturell-symbolisch verankerten Formen und Arrangements der 
Unterscheidung zwischen Religion und anderen gesellschaftlichen Bereichen“, welche dadurch 
als „nicht-religiös markiert werden“ (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 62, 67). Säkularität als 
dynamische Unterscheidungspraxis verweist stets auf ein jeweils spezifisches gesellschaftliches 
„Bezugsproblem“ (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 70), ist insofern mehrfach und an 
verschiedenen Ebenen von Gesellschaft beobachtbar (exemplifizierend: Wohlrab-
Sahr/Burchardt 2012) sowie keineswegs auf die europäische Moderne beschränkt 
(Burchardt/Wohlrab-Sahr 2013). Die systematische Perspektive auf die kulturelle Vielfalt sowie 
die Gleichzeitigkeit und Dynamik verschiedener Unterscheidungspraktiken auch innerhalb ein 
und derselben Gesellschaft, der Ansatz von multiple secularities, macht das Konzept für die 
transepochal und global orientierte, potenziell vergleichend arbeitende Religionswissenschaft 
besonders leistungsfähig (Kleine/Wohlrab-Sahr 2016). Der Ansatz erlaubt einen 
„kulturübergreifenden Vergleich von epistemischen und sozialen Strukturen“ (Kleine/Wohlrab-
Sahr 2021: 48), fragt also danach, welche Bedingungen erfüllt sein müssen, damit etwas als 
Religion (oder eben nicht als Religion) identifiziert und klassifiziert wird (Wohlrab-Sahr/Burchardt 



 34 

2011: 67, konkretisiert: Kleine/Wohlrab-Sahr 2021: 57). In dieser Konkretisierung bezeichnet 
Säkularität eine auf Religion bezogen bleibende „Spezial-Taxonomie“ (Deeg et al. 2023: 10).2 Die 
ihr zugrunde liegende heuristische Rahmendifferenzierung in religiös/nicht-religiös ist dabei 
keineswegs gleichzusetzen mit der historisch spezifischen Unterscheidung in religiös/säkular, 
sondern ist als komparatives Konzept anwendbar auf historisch, regional und kulturell 
verschiedene Kontexte (Deeg et al. Hg. 2023).3 

Die vorliegende Untersuchung schließt an den Diskussionsrahmen sowie die mit diesem 
Säkularitätskonzept verbundenen theoretischen Überlegungen an, ist aber auf einige 
Modifizierungen angewiesen. Grundsätzlich tangiert die Analyse die Entwicklung autonomer 
gesellschaftlicher Bereiche, also die Frage nach sozialer Differenzierung, die Wohlrab-Sahr und 
Burchardt als eine Form von Säkularität neben anderen identifizieren (Wohlrab-Sahr/Burchardt 
2011: 69-70; 2012: 902-904).4 Das Problem autonomer gesellschaftlicher Funktionsbereiche wird 
gewöhnlich unter dem Schlagwort Säkularismus (secularism) diskutiert, welches in allgemeiner 
Form eine „Trennungsideologie“ („ideology of separation“, Wohlrab-Sahr/Burchardt 2012: 881), 
das Prinzip der strikten Unterscheidung von Religion und (National-)Staat, bezeichnet. Als 
ideologische oder philosophische Position verstanden, bildet dieser politische Säkularismus 
allerdings das Resultat eines Positionierungsprozesses innerhalb der Debatte um das Verhältnis 
von Religion und Öffentlichkeit. Auch der sich im engen Sinn auf den britischen Säkularismus 
beziehende, historische Säkularismusbegriff markiert als Namensgebung einer neuen Bewegung 
(Secularism) ein Ergebnis – auch wenn die Richtungsdiskussionen weitergingen (Rectenwald 
2016: 71-106).  

Die Konnotation als Ergebnisbegriff macht Säkularismus als Leitkonzept für die vorliegende 
Untersuchung, die ihren Fokus auf die Voraussetzungen für Positionierung und terminologische 
Festschreibung richtet, ungeeignet. Damit ist nicht gesagt, dass sich Veränderungen im 
epistemologischen Gefüge und Trennungsideologie sowie neue Begriffsbildung nicht 
wechselseitig bedingen und somit als parallel verlaufende Prozesse verstanden werden müssen. 
Hier geht es jedoch nicht darum, den Ursprung der Religion/Politik-Unterscheidung aufzuspüren 

 
2  Religiös/nicht-religiös ist dabei weder die einzig mögliche Binärunterscheidung, noch ist sie für alle 

Abgrenzungskontexte maßgebend (Kleine/Wohlrab-Sahr 2021: 57). Ihr kommt auch keine besondere 
Relevanz im Verhältnis zu anderen Binärunterscheidungen zu. In administrativen Prozessen des 
gegenwärtigen Nationalstaats etwa spielt religiös/nicht-religiös allenfalls eine untergeordnete Rolle. Das 
relevante binäre Unterscheidungspaar lautet hier Staatsbürger/in – Nicht-Staatsbürger/in.  

3  Die dem Konzept Säkularität unterliegende Unterscheidungsachse religiös/nicht-religiös ist nicht 
unproblematisch. Es bleibt zu diskutieren, ob und inwiefern dieser Achse, obgleich ein heuristisches 
Instrument, eine religiöse Unterscheidungslogik unterlegt ist, die eher der Besonderung des Religiösen dient 
als der inhaltlichen Qualifizierung ihres „Anderen“.  

4  Insgesamt werden vier Typen von Säkularität identifiziert, die sich auf vier Bezugsprobleme beziehen und 
damit notwendig in einem Spannungsverhältnis zueinander stehen: Erstens die Stärkung von 
Individualfreiheit und Individualrechten (Bezugspunkt Individuum); zweitens die Handhabung religiöser 
Pluralität (Bezugspunkt Gruppen); drittens die Förderung gesellschaftlicher/nationaler Integration 
(Bezugspunkt Gesellschaft/Nation); viertens die Bekräftigung des Autonomieprimats gesellschaftlicher 
Domänen (Bezugspunkt Funktionsbereiche) (Wohlrab-Sahr/Burchardt 2011: 69-71). 



 35 

oder diese Unterscheidung in ihrer vermeintlichen Chronologie nachzuzeichnen. Diese Art der 
linearen Geschichtsschreibung wird mit dem genealogisch informierten Konzept von 
Säkularität/en als dynamische Unterscheidungsprozesse ohnehin unterlaufen. Vielmehr soll in 
ergänzender Perspektive zu bereits geleisteten, häufig begriffsgeschichtlich orientierten 
Forschungen der Blick auf die Bedingungskontexte und -momente gelenkt werden, die den sich 
terminologisch niederschlagenden Unterscheidungen vorausgehen. Im Vordergrund stehen die 
Formierungsdynamiken von Grenzziehungsprozessen, weniger die Grenzziehungen selbst.  

Mit dem systematischen Fokus auf das, was vor einer expliziten Unterscheidung liegt, sind 
methodisch noch andere Herausforderungen verbunden als jene, die sich für die vergleichende 
Erforschung von Begriffs- und Bedeutungsnetzwerken ergeben (Kleine 2023: 238-239). Im 
Gegensatz zu dieser Art von zwar mit dem Problem der kulturellen Übersetzung konfrontierten, 
aber begrifflich oder taxonomisch immerhin greifbaren Grenzziehungen, schlägt sich die 
Formierung epistemischer Strukturen nicht notwendigerweise oder nicht zuverlässig auf der 
Begriffsebene nieder. Vielmehr steht zu vermuten, dass sie mit konzeptuellen Suchbewegungen 
und Verunsicherungen im Wahrnehmungsgefüge zusammenhängt, die es in ihrem eigenen 
Recht zu untersuchen gilt.  

Ich gehe davon aus, dass Grenzziehungen und Praktiken des Unterscheidungen-Machens 
wesentlich mit der Erfahrung oder dem Eindruck von Uneindeutigkeit korrespondieren, etwa 
dort, wo Akteure mit Versprachlichung und Benennung Mühe haben, wo sich konkurrierende 
Deutungen abzeichnen oder auch, wo die Verwendung vormals verbreiteter Bezeichnungen, 
Inhalte, Ausdrücke oder Formen Unbehagen oder Irritationen auslösen. Erfahrungen von 
Uneindeutigkeit sind individuell und momenthaft; sie markieren den Bruch einer Erwartung und 
die daraus resultierende, empfundene Diskrepanz zu etwas: dem eigenen 
Wahrnehmungsschema, das gestört wird. Diese Störungen verweisen auf Veränderungen 
innerhalb eines epistemologischen Gefüges, bleiben als Alltags- oder intuitive 
Verunsicherungsmomente jedoch zumeist implizit, insofern sie nicht oder kaum als 
Unterscheidung thematisiert werden und so nicht auf den ersten Blick als Grenzziehungs-
praktiken identifizierbar sind. 

Die Vagheit dieser Formulierungen verweist auf die Flüchtigkeit des Phänomens und das damit 
korrespondierende methodische Problem, Veränderungen, die sich noch nicht in 
Begrifflichkeiten niederschlagen und auf der Quellenebene nicht oder nicht durchgängig 
terminologisch nachweisbar sind, sprachlich handhabbar zu machen. Es ist Ausdruck und Teil 
dessen, was Wolfgang Eßbach in anderen Zusammenhängen als „Übergangsproblem“ 
bezeichnet hat: die Schwierigkeit, einen „Zustand des Übergangs“ in seinem eigenen Recht zu 
beschreiben und nicht dadurch zu bestimmen, dass etwas nicht mehr oder noch nicht ist (Eßbach 
1988: 164). Ähnliche Überlegungen finden sich bereits in den Grundlegungen zur Begriffs-
geschichte. Unter dem Hinweis, dass treffende Begriffe „sogar fehlen“ mögen, „tastend gesucht“ 
werden oder „nicht mehr stimmen“, hatte Reinhart Koselleck die Begriffslücke und damit das, 
was in gewisser Hinsicht vor der Begriffsgeschichte liegt, konzeptuell zu inkludieren versucht. 



 36 

Denn es sei gerade die „Unzulänglichkeit bestimmter Begriffe für bestimmte Ereignisse oder 
Zustände“, die „sich sprachlich bemerkbar“ mache (Koselleck 1972a: XXIII). Die Rhetorik der 
Unvollkommenheit bleibt diesen Überlegungen allerdings unterlegt: „Mangelnde Treffsicherheit, 
das Verblassen von Worten oder deren Aufladung erschließen einen Erwartungshorizont für 
sprachliche Prägungen, der endlich erfüllt wird: ein neuer Begriff ist da.“ (Koselleck 1972a: XXVI) 
Mit dem Fokus auf das (terminologische) Resultat rückt das Erkenntnispotenzial, „daß in diesem 
>nicht mehr< und >noch nicht< gerade der auch soziologisch [es lässt sich ergänzen: 
begriffsgeschichtlich, epistemologisch oder religionswissenschaftlich] relevante Eigenwert des 
[Übergangs-]Phänomens liegt“ (Eßbach 1988: 164) wieder in den Hintergrund. Mit ihm verbleibt 
die Ausarbeitung eines begriffsgeschichtlichen Zugangs zum Vor- oder „Unbegrifflichen“ 
(Ifversen/Kølvraa 2023: 4),5  mit dem anstelle von Festschreibungen auf Uneindeutigkeit und 
Zweifel fokussiert wird, denn: „Die Mehrdeutigkeit und Ambivalenz, die sich im Raum, den der 
Übergang darstellt, auftut, ist ebenso entscheidend wie der Anfang [„mangelnde Treffsicherheit“, 
AK] und das Ende [„ein neuer Begriff ist da“, AK] des Übergangsprozesses“ (Eßbach 1988: 164). 
Der Übergang bildet einen Möglichkeitsraum, in dem sich über konzeptuelle Verunsicherungen 
sowie dynamische, häufig implizit bleibende, Unterscheidungen Begriffs- und 
Bedeutungshorizonte ankündigen und abzeichnen. Die Untersuchung dieses Raumes ist für die 
Frage, wie sich gesellschaftliche Ordnungsvorstellungen herausbilden, mindestens ebenso 
aufschlussreich, wie es Klassifizierungen, Klassifikationsnetzwerke und Taxonomien sind. 

Leseorientierung 
Diese Analyse liefert einen genrebezogenen Zugang zur europäischen Domänenbildungs-
geschichte von Religion und Politik im frühen 19. Jahrhundert. Im Zentrum steht dabei nicht 
primär der – ohnedies reversible – Übergang von einem Genre zum anderen: vom Katechismus 
zum Parteiprogramm. Vielmehr soll hier der Übergangsraum von der formalen Gewissheit zur 
Ungewissheit, als das katechetische Format ambivalent zu werden beginnt, beleuchtet werden. 
Die Detailfülle der Analysekapitel lässt die Vielschichtigkeit dieses spezifischen Übergangsraumes 
erahnen; deshalb hier einige orientierende Bemerkungen zur Debattenkonstellation und zum 
Quellenmaterial:  

Die europäischen revolutionären Bewegungen des frühen 19. Jahrhunderts waren vielfältig. Sie 
verliefen quer zu sozialen Gruppierungen, Ideen und Forderungen wurden über verschiedene 
Jahrzehnte und über regionale und sprachliche Grenzen hinweg in Form von Programmschriften 
entwickelt und diskutiert. Diese Programmschriften der zukünftigen Gesellschaft teilten sich das 

 
5  Laut Ifversen und Kølvraa hat diese Ausarbeitung erst begonnen. Sie verweisen auf Margrit Pernaus 

emotionshistorischen Ansatz zur Begriffsgeschichte; sie selbst arbeiten auf der Basis von Kosellecks eigenen 
theoretischen Überlegungen an der Konzeptualisierung des Gegenteils, der „Unbegrifflichkeit“ (the 
ungraspable). Der Schwerpunkt liegt dabei auf dem radikalen Gegenteil, etwa dem sinnlosen und absurden 
Ereignis (Stalingrad), der Krise und dem asymmetrischen Gegenbegriff als Versuch, das Un(be)greifbare 
begrifflich verfügbar zu machen. Ihr Konzept einer „Begriffsgeschichte an den [begrifflichen] Grenzen“ 
(Ifversen/Kølvraa 2023: 23) verweist auf die Bedeutung konzeptueller Brüche, Begriffsgrenzen und 
Begriffsunsicherheiten, wird konzeptuell aber nicht weiter vertieft. 



 37 

Kommunikations- und Erörterungsmedium Katechismus, unabhängig davon, ob es um die 
Verbreitung von Reformideen oder um den revolutionären Umsturz ging. Sozialreform, 
Republikanismus, Sozialismus und Kommunismus wurden gleichermaßen im katechetischen 
Genre theoretisch erörtert und sozial wirksam. Das Spektrum der inhaltlichen und formalen 
Bezugnahmen auf das katechetische Format variierte allerdings. Grundsätzlich reichte es von der 
Verwendung des Etiketts über stark formalisierte Darstellungsformen im oft nummerierten 
Frage-Antwort-Schema bis hin zur Übernahme der eröffnenden Bekenntnisfrage („Glaubst 
du…?“). Zugleich erschienen „Katechismen“ oder „Glaubensbekenntnisse“, die weiter keine 
Adaptionen an das Format aufwiesen. Schließlich entstanden im Rahmen der 
Programmdiskussionen Texte, die weder inhaltlich noch formal auf den Katechismus Bezug 
nahmen. 

Für ein besseres Verständnis dieser Variationen müssen zunächst Übersetzungskontexte 
berücksichtigt werden, in denen Nuancen anders gesetzt werden konnten. Zudem mochte ein 
und derselbe Autor in seinen Programmentwürfen der gerechten Gesellschaft einmal das 
katechetische Format sowie reichlich Bibelzitate, Christentums- und Religionsverweise 
verwenden, welche ein anderes Mal vollständig fehlten. Die individuellen Beweggründe der 
Autoren lassen sich bisweilen über die Rekonstruktion spezifischer Debattenkontexte, sofern sie 
in ergänzendem Quellenmaterial wie Autorennotizen, Mitschriften, Sitzungs- oder 
Verhörprotokollen, Kommentaren oder persönlichen Briefen Niederschlag finden, 
rekonstruieren. Oftmals bleiben sie aber im Dunkeln, so dass sich eine Differenzierung in 
religiöser/säkularer Autor oder Text auch in einem heuristischen Sinn weder für die Klassifizierung 
noch für die Auswahl des Materials eignet. Ebenso wenig geeignet ist eine Beschränkung der 
Quellen anhand von Einzelkriterien (etwa der Verwendung des Etiketts Glaubensbekenntnis) 
oder entlang enger Genregrenzen. Grundsätzlich standen die Programmschriften in der Tradition 
des 18. Jahrhunderts, in dessen Verlauf das Genre bereits stark fluktuierte. Darüber hinaus läuft 
ein enges Verständnis von Genre als Textgattung Gefahr, die Dimension der Debatte zu 
verkennen. Im Verständnis der Akteure behandelten die Programmdokumente nichts Geringeres 
als die Frage nach der Zukunft der Menschheit, womit das Format keine stilistische Präferenz in 
der Wahl zur Verfügung stehender Texttypen repräsentierte, sondern, als Erörterungsmedium 
der neuen Gesellschaft, eine „Form des sozialen Handelns“ (Gripentrog-Schedel 2025: 171). 

Aus diesem Verständnis von Genre als aktiver Ausdrucksform und dynamischer kultureller Praxis 
ergeben sich grundlegende Prämissen für die Darstellung der historischen Fallstudie und den 
historiographischen Zugang. Grundsätzlich waren die Katechismen weder das 
„Unterschichtenformat“, in dem eine intellektuelle Elite ihre philosophischen Systeme oder 
theoretischen Grundlegungen in simplifizierter Form an Bauern, Handwerker und Tagelöhner 
kommunizierte, noch das statische Belehrungsprodukt in einem eindimensionalen 
Vermittlungsakt zwischen aktivem Sender und passivem Rezipienten. Die Debatte wurde nicht 
nur von Berufsintellektuellen, sondern maßgeblich von Autodidakten aus dem Handwerkermilieu 
geführt und getragen. Europäisch wurde sie im Format des Katechismus. In dieser 



 38 

transnationalen und schichtenübergreifenden Auseinandersetzung waren die Katechismen 
sowohl Anleitung zur praktischen Verbesserung individueller Lebensverhältnisse als auch 
universelles Medium zur Erörterung der Grundlagen dieser Verhältnisse: der idealen, 
zukünftigen, gerechten Gesellschaft. Diese Gesellschaft wurde im Format des Katechismus 
gleichermaßen beschrieben und vergewissert sowie entworfen und projiziert. Die Katechismen 
als Formen sozialen Handelns zu begreifen, bedeutet (1) ihre deskriptive und präskriptive 
Funktion analytisch zu berücksichtigen; (2) das Format als dynamischen Konkurrenzrahmen zu 
verstehen, in dem verschiedene Modelle der idealen Gesellschaft vergleichend abgewogen und 
begrifflich voneinander abgegrenzt wurden; und (3) sich historiographisch für eine sozial- und 
kulturgeschichtliche Perspektive zu entscheiden, die den Ursprungsimpuls von Grenzziehungen, 
Domänenbildungsprozessen und Veränderungen in epistemologischen Gefügen in sozialen 
Diskursen verortet. Unterscheidungsbegriffe werden damit eher als Antworten auf praktische, 
lebenswelt- und alltagsorientierte Fragen konkreter Akteure, denn als Ausdruck abstrakter oder 
(rein) theoretischer Diskussionen perspektiviert.  

Dieses breite Genreverständnis, mit dem soziale Dynamiken in den Mittelpunkt rücken, entbindet 
die begriffsgeschichtlich informierte Analyse zugleich von der Last und Verlockung, nach 
vermeintlichen Erst- oder Letztverwendungen eines Begriffs oder Formats zu suchen. Als 
Strategie, um Komplexität handhabbar zu machen, mag die Figur des Anfangs-, End- oder 
Wendepunkts nützlich erscheinen. Sie bleibt im Kern aber ahistorisch, entweder weil es immer 
irgendwo eine Quelle gibt, die ihr Veto einreicht, oder weil Geschichtsschreibung nach einiger 
Zeit selbst Teil von Geschichte wird. Das für den vorliegenden Zusammenhang prominenteste 
Beispiel liefert das Manifest der kommunistischen Partei. In der hier rekonstruierten Programm- 
und Identitätsdebatte markierte es keine Wende, weder in terminologischer noch in diskursiver 
Hinsicht. Dennoch wurde es später als die säkulare Grundlegung einer säkularen Bewegung, als 
Endpunkt in der Verwissenschaftlichung des Sozialismus, rezipiert, was der historischen Situation 
zwar keineswegs entsprach, wohl aber der politischen Konstellation konkurrierender Systeme 
und Geschichtsdeutungen des 20. Jahrhunderts. Anfangs-, End- oder Wendepunkte existieren 
nicht, sie werden gemacht. Die vorliegende Untersuchung versucht dies historiographisch 
umzusetzen, indem sie Grenzziehungen nicht als Ereignisse, sondern als soziale Prozesse 
versteht, auf deren Gleichzeitigkeiten und vermeintliche Widersprüchlichkeiten hier in einem nur 
kurzen Zeitraum (1834-1848), dafür aber intensiv, fokussiert wird: 

Abschnitt 2 dieses Beitrags liefert genregeschichtliche Grundlagen. Skizziert wird, wie sich der 
Katechismus im 18. Jahrhundert neben seiner Bedeutung als allgemeiner Gebrauchstext für 
verschiedene Zwecke zum Genre des politischen Diskurses entwickelt, das für die Formulierung 
und Verbreitung aufklärerischer und antiaufklärerischer, revolutionärer und antirevolutionärer, 
religiöser und religionskritischer Ideen sowie zur Vermittlung nationaler Identität verwendet 
wird. War der Katechismus hier bereits international und für verschiedene „politische“ Anliegen 
gebräuchlich, wird er im 19. Jahrhundert zum europäischen Format einer anti-monarchistischen 
republikanischen Reformbewegung.  



 39 

Abschnitt 3 stellt diese Entwicklung in den sozialgeschichtlichen und debattentheoretischen 
Kontext der 1830er Jahre, mit dem Anliegen, die religionstheoretische Bedeutung dieses 
Jahrzehnts, das oftmals hinter den 1840er Jahren zurücksteht, hervorzuheben. Mit Frankreich 
und England wird zunächst das Spektrum der Verwendung des Katechismus exemplifiziert und in 
seinen Übersetzungskulturen in Bezug auf Religion reflektiert. Mit dem Funktionswandel des 
Katechismus vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument, in dem entstehende 
und sich organisierende, frühsozialistische Gruppierungen ihre Anliegen erörtern, vergewissern 
und kommunizieren, beginnt ein neues Kapitel in der Genregeschichte der Domänenbildung. 

Abschnitt 4 fokussiert intensiv auf frühsozialistische Netzwerke zwischen 1834 bis 1848, die in 
ihren sozial-, kultur- und religionsgeschichtlichen Verflechtungen analysiert werden. Im Zentrum 
stehen die Kommunikationskreisläufe von Programmschriften einer sich schichtenübergreifend 
zwischen Deutschland, Frankreich, England und der Schweiz geheim organisierenden 
revolutionären Bewegung, aus der der europäische Kommunismus hervorgeht. Mit 
zunehmenden Institutionalisierungsbestrebungen kreist die Debatte um Abgrenzungsfragen und 
Unterscheidungen von Sozialismus und Kommunismus, die über die Verhältnisbestimmung zu 
Christentum und Religion in rasch aufeinander folgenden Programmschriften entworfen und 
verworfen werden. Der Ausgang der Identitätsdebatte bleibt offen, insofern die sich 
überschlagenden revolutionären Ereignisse von 1848 Beschlussprogramme obsolet machen. 
Allerdings war an einer Stelle ein Zweifel an der Angemessenheit des katechetischen Formats 
aufgeschienen, das plötzlich als uneindeutig wahrgenommen wurde. Dieses vage und punktuell 
bleibende Unbehagen wird im abschließenden Teil als Hinweis auf eine sich ankündigende 
Veränderung im epistemologischen Gefüge perspektiviert. 

Im konkludierenden Abschnitt 5 wird die Spurensuche als methodischer Zugang zu dieser 
vorbegrifflich bleibenden Domänenbildungsgeschichte von Religion und Politik entwickelt und 
über zwei Aspekte systematisiert: den Genrewechsel sowie die Momente des Uneindeutigen. Im 
ersten Schritt erfolgt die Ergebnissicherung der Detailanalyse. Neben den großen Linien des 
Religionsdiskurses der Katechismen fokussiert die Zusammenfassung auf die im Rahmen der 
Programmdiskussion häufig implizit oder en passant vorgenommenen Differenzierungen des 
Religiösen und Politischen als Ausdruck einer Grenzziehung, die in der Luft lag. Die Rekonstruktion 
der Genese eines Programmdokuments der kommunistischen Bewegung (für das heute das 
Manifest der Kommunistischen Partei gehalten wird) exemplifiziert ihre Ungreifbarkeit: Die in 
diesem Zusammenhang stattfindende Umbenennung markierte gerade kein Trennungsmoment 
zwischen Religion und Politik. Allerdings hing sie mit einer formalen Verunsicherung zusammen. 
Im zweiten Schritt, dem Fazit, wird der Moment dieser Verunsicherung noch einmal beleuchtet, 
um die Bedeutung von Uneindeutigkeit und Individualerfahrung für die Entstehung von 
gesellschaftlichen Ordnungsvorstellungen herauszuarbeiten. Das Gefühl von Uneindeutigkeit 
spiegelt ein Urteil – dass nämlich bestimmte Formen für bestimmte Zwecke unangemessen seien. 
Dieses Urteil korrespondiert mit der Ahnung einer Grenzverletzung: Das katechetische Format 
gehört in bestimmte Räume, nicht jedoch in andere. Der Katechismus ist kein 



 40 

Universalinstrument (mehr). Ohne mit einer klaren Grenzziehung zu operieren, markiert der 
Genrezweifel einen Moment in der Geschichte der Domänenbildung von Religion und Politik, in 
dem die Entstehung gesellschaftlicher Bereiche als punktuelles und individuelles Erfahrungs- und 
Wahrnehmungsphänomen greifbar wird. 

2. Vorgeschichte: Der Katechismus wird zum Genre des politischen 
Diskurses  

Ansätze einer Tradition des politischen Katechismus lassen sich bis in die Mitte des 17. 
Jahrhunderts zurückverfolgen (Dufour 2009: 35-36). Zum allgemeinen und transnational 
gebräuchlichen Bildungsmedium und Instrument der politischen Erziehung entwickelt sich der 
Katechismus aber erst im „Zeitalter der Pädagogik“ (Bürmann/Fiegert 2000). Spätestens ab 1760 
gibt es Katechismen für alles Mögliche: von der Schafzucht (Wichmann 1784) über die 
Landwirtschaft (Bexon 1773; Schmid 1795; Anonym 1827) und Obstbauzucht (Seitz 1828) bis zur 
Erziehung der Jugend (Tops/Berger 1789), vom Soldaten- (Anonym 1794) oder Hebammen-
katechismus (Stein 1801) bis zum Gebrauch der Dampfmaschine (Schwartze 1882). Der 
Katechismus liefert die Form, ein „enzyklopädisches Thema knapp und faßlich darzustellen“ 
(Michel 1966: 7). Diese unpolitischen Alltagshandreichungen weisen unterschiedlich ausgeprägte 
Anleihen an den traditionellen Katechismus auf: Manche sind lediglich als Katechismus betitelt, 
während andere den Titel, die Bekenntnisfrage sowie das typische Frage- und Antwort-Schema 
übernehmen. Gleichzeitig wird die Adaption des Formats im politischen Diskurs gängig.  

Aufklärerische Ideen werden häufig im katechetischen Frage-Antwort-Schema vermittelt und als 
Katechismus etikettiert. Man schätzt vor allem die Klarheit der Form; vielen Aufklärern ist 
„Katechismus“ dabei gleichbedeutend mit Elementarunterricht (Fontius/Henschel 1982: 205). 
Dies gilt auch für Radikalaufklärer wie Paul-Henri Thiry, Baron d’Holbach. Dieser verlangt im 
Vorwort seines 1765 verfassten aber erst 1790 veröffentlichten Éléments de la morale universelle, 
ou catéchisme de la nature: 

Les éléments de cette science si nécessaire, peuvent être mis à la portée des 
hommes les plus simples et même des enfants. Pour faire sentir cette vérité, on 

donne ici les principes de la morale naturelle d’une façon qui les rend propres à être 
enseignés.6 (d’Holbach 1790 [1765]: o.S.) 

Trotz des dezidiert religionskritischen Inhalts hat d’Holbach keine Bedenken, seine Streitschrift 
mit catéchisme de la nature zu untertiteln. Sein Verhaltenskodex wird den Leserinnen und Lesern 
in der für Katechismen typischen Frage-und-Antwort-Form präsentiert. Religion(en) und Gott 
kommen darin allerdings nicht vor. Vielmehr liefert der Autor eine naturalistische Anthropologie 
und Sittenlehre, die er in seinem Vorwort naturwissenschaftlich zu fundieren sucht. Für ihn 

 
6  „Die Elemente dieser so nötigen Wissenschaft [gemeint ist eine wissenschaftliche Moral: AK] müssen allen 

Menschen, auch den Kindern, auf einfachste Weise verständlich gemacht werden. Um diese Wahrheit 
nachvollziehbar zu machen, müssen die Prinzipien der natürlichen Moral in einer Art und Weise, die der 
Vermittlung angemessen ist, wiedergegeben werden.” Für diese und alle folgenden Übersetzungen: AK. 



 41 

basiert „la morale“ auf denselben klaren und strengen Prinzipien wie die Geometrie. Sie ist in 
diesem Sinne eine Wissenschaft (d‘ Holbach 1790: o.S.). 

Nicht alle philosophes sind mit der katechetischen Methode einverstanden, was jedoch nicht 
bedeutet, dass sie radikal religionskritisch argumentieren. Jean-Jacques Rousseau etwa kritisiert 
in seiner Schrift Émile, ou de l’éducation (1774) zwar das routinierte Auswendiglernen von Lehr- 
und Glaubensinhalten im Frage-Antwort-Format. Seine Kritik an der autoritären Natur des 
katechetischen Genres verbindet sich dabei aber mit einer Unterscheidung von echter und 
falscher Religion: Kleine Mädchen, denen man per Katechismus Dogmen beigebracht hat, 
würden keineswegs ehrlich antworten, was sie wirklich dächten, sondern nur das wiederholen, 
was man ihnen zuvor diktiert habe. Dogmatik sei der erste Schritt zum Fanatismus; Fanatismus 
habe jedoch nichts mit Religion zu tun, sondern sei im Gegenteil Unglaube (l’incrédulité). Die 
Katechismen führten demnach „notwendigerweise“ dazu, entweder „gottlos“ oder „fanatisch“ 
zu sein; die reproduzierten Antworten hätten jedoch keinen Wert, sondern seien nichts weiter 
als „Lügen“. 7  (Rousseau 1774: 177) In Rousseaus Lehrmethodenkritik und der daraus 
abgeleiteten normativen Unterscheidung von rechter Religion und „Unglaube“ scheint die 
aufklärerische Forderung nach einer Vernunft- oder Rationalreligion auf, wie sie viele 
Aufklärungskatechismen verfechten. Diese Vernunftreligion trägt den Charakter einer von 
religiösen Institutionen unabhängigen und einheitlichen Sittenlehre, in welcher Rechte und 
Pflichten Vorrang vor Dogmen und Mysterien haben: „Il] n’y a point de religion qui dispense des 
devoirs de la morale; [il] n’y en a de vraiment essentiels que ceux-là; [...] le culte intérieur est le 
premier de ces devoirs.“8 (1774: 79) 

Besonders beliebt ist die Verwendung des katechetischen Formats für satirische Zwecke. Voltaire, 
Verfasser mehrerer Katechismen, gibt seinem 1758 geschriebenen und 1764 zuerst 
veröffentlichten Catéchisme de l’honnête-homme die Form eines Dialogs zwischen einem 
griechischen Mönch und einem „rechtschaffenen Menschen“. In der Dynamik des Frage-
Antwort-Spiels kommt der Mönch bis zum Schluss jedoch nicht oft zu Wort. Vielmehr drehen sich 
die Rollen zwischen Lehrer und Schüler um und der l’honnête homme reflektiert ausführlich über 
die Widersprüchlichkeiten der biblischen Texte.9  Während der Mönch an seiner Bekenntnis-

 
7  „Je ne fais à quoi nos catéchismes portent le plus, d'être impie ou fanatique: mais je fais bien qu’ils font 

nécessairement l’un ou l’autre. […] elles [die Antworten des Katechismus: AK] sont même des mensonges 
dans la bouche des enfans [sic].” 

8  „Es gibt keine Religion, die von moralischen Pflichten entbindet; es gibt davon [von den Pflichten] keine so 
grundlegende wie diese; […] der innere Kult ist die erste dieser Pflichten.“ 

9  Beispielsweise wird die Leserschaft gleich in der Anfangsfrage mit den Vorurteilen des Mönches konfrontiert, 
wenn dieser nach der Konfession seines Gegenübers – dieser stammt aus Aleppo – fragt. Der l’honnête 
homme lässt sich jedoch nicht so einfach auf ein Bekenntnis festlegen, sondern schätzt Gottesverehrung, 
Rechtschaffenheit und vor allem Wissen. Umso mehr wundert es ihn, wenn der biblische Text vorgibt, der 
aus Ägypten stammende Moses habe die göttlichen Gesetze auf Hebräisch und dazu noch auf einer 
Steinplatte empfangen, was doch eine recht aufwändige Technik verlange (Voltaire 1764: 4f.) Zudem seien 
biblische Ereignisse in der wissenschaftlich-profanen Literatur häufig gar nicht zu finden (1764: 12) und 
überhaupt „verführe“ man die Menschen nur im Gespräch über derartigen „Schwindel.“ (1764: 18) 



 42 

religion festhält, bleibt der l’honnête homme bei seiner Rationalreligion10 (Voltaire 1764: 30-31). 
Der Dialog inszeniert die Unterschiede zwischen den Protagonisten; das abschließende Urteil des 
Mönches, beide würden doch ähnlich denken, kann deshalb für die Leserschaft nur überraschend 
sein. Ironisch schließt Voltaires Religionssatire denn auch mit dem gegenseitigen Ausruf der 
Protagonisten, Gott möge den jeweils anderen segnen (Voltaire 1764: 31). 

Mit der Radikalisierung der politischen Kultur zum Ende des Jahrhunderts avanciert der 
Katechismus zum Medium der französischen Revolution (Buttier 2013). Verfassungskatechismen 
und Almanache werden als Bildungsmaßnahme eingesetzt, um dem bäuerlichen Stand die Ideen 
der Revolution näher zu bringen. Die Verbreitung dieser revolutionären Ideen beschränkt sich 
allerdings nicht nur auf Frankreich. Flugschriften in Form des Lehrdialogs sind im Alten Reich oder 
in der italienischen Tochterrepublik verbreitet (Reichardt 2002: 280, 324); in Irland und 
Schottland rufen sie zur Rebellion gegen die britische Herrschaft auf.11 In Frankreich adaptieren 
auch Bürgerbreviere und Lesefibeln das Format und Abgeordnete und Lokalpolitiker schreiben 
zahlreiche republikanische Katechismen (Reichardt 2002: 192). Stets sind sich die Verfasser über 
die massendidaktische Wirkung des Katechismus bewusst: „Une constitution doit être le 
catéchisme du genre humain; il faut qu’elle soit à la portée du monde,“ 12 erklärt der Revolutionär 
und Politiker Georges Auguste Couthon in der Sitzung der Nationalversammlung vom 17. Februar 
1793 (Couthon 1895: 29). 

Parallel zu diesen sehr ernst gemeinten Revolutionskatechismen wird das Format als Medium der 
politischen Satire genutzt. Politsatirische Katechismen adressieren typischerweise moralische 
Heuchelei und im Übergang zum 19. Jahrhundert auch zunehmend soziale Ungleichheit als 
systemisches Problem. Mitunter bringen die Texte ihren Autoren Prozesse ein. Der für seine 
beißende Kritik an Aristokratie, politischer Obrigkeit und Klassengesellschaft bekannte dänische 
Satiriker Peter Andreas Heiberg (1758-1841) wird 1800 wegen seines Kaufmannskatechismus 
(Kiøbmands Katekismus, 1787) aus Dänemark ausgewiesen.13 Er lebt bis zu seinem Tod im Pariser 
Exil. Auch der dänische Geograph Malthe Conrad Bruun (1775-1826) – oder Conrad Malte-Brun 
– wird für seinen Aristokratenkatechismus (Aristokraternes Catechismus, 1796) angeklagt, 
entzieht sich einer Verurteilung durch rechtzeitige Flucht nach Schweden, von wo aus auch er ins 

 
10  „Oui, il faut une religion; mais il la faut pure, raisonnable, universelle.” Die einzige Religion sei „adorer Dieu 

et d’être juste.” (Voltaire 1764: 24-25) 
11  Ende des 18. Jahrhunderts formieren sich gegen die britische Herrschaft in Irland und Schottland die 

politischen Bewegungen der United Irishmen bzw. United Scotsmen, die ihre Forderungen unter anderem in 
politischen Katechismen verbreiten. 1797 erschien in Schottland George Mealmaker‘s The Moral and 
Political Catechism of Man or A Dialogue Between A Citizen of the World and An Inhabitant of Britain, ein Jahr 
später wurde in Irland John Mannock’s The Poor Man’s Catechism veröffentlicht, nachdem der Aufstand 
gegen die britische Herrschaft gescheitert war. 

12  „Eine Verfassung muss der Katechismus des Menschengeschlechts sein; sie muss allgemein verständlich 
sein.“ 

13  1799 war ein neues Pressegesetz eingeführt worden, das die zuvor durch den deutschen Arzt und Aufklärer 
Johann Friedrich Stuensee (1737-1772), zeitweise Regent von Dänemark, eingeführte absolute Pressefreiheit 
wieder aufhob. Dieses neue Gesetz stellte unter anderem die Veröffentlichung von Schriften, in denen die 
Unsterblichkeit der Seele bezweifelt wurde, unter Strafe. Verurteilte hatten mit einem drei- bis zehnjährigen 
Exil zu rechnen (Czakó 2015: 101). 



 43 

Pariser Exil geht. Bruuns Satire will Aristokraten dazu anleiten, Republikaner und Demokraten von 
ihren politischen Ideen zu „rekonvertieren“ (Amundsen/Laugerud 2001: 268-271). Der Text 
adaptiert in Teilen das Frage-Antwort Schema und greift kirchliches Vokabular („aristokratische 
Litanei“ und „aristokratische Psalmen“) ironisch distanziert und somit metaphorisch gewendet 
auf.  

Im 18. Jahrhundert ist der Katechismus ein Universalinstrument zur Wissensvermittlung, 
Erziehung sowie zur religiösen und politischen Satire. Die Alltagskatechismen, wie sie ab Mitte 
des 18. Jahrhunderts für verschiedene Zwecke erscheinen, belegen die Verallgemeinerung des 
Formats sowie die damit zusammenhängende umgangssprachliche Verwendung des 
Katechismusbegriffs und dessen Bedeutungsausweitung auf einen allgemeinen fundamentalen 
Orientierungs-, Lehr- oder Gebrauchstext (Tenfelde 2008: 324-327). Die metaphorische 
Verwendung des Etiketts für Texte, die der Popularisierung von spezifischem Wissen für 
Berufsgruppen oder soziale Schichten dienen, erregt dabei keinen Anstoß. Auch unter Aufklärern 
bleibt der Katechismus weiterhin gebräuchlich. Zwar kritisiert Rousseau die katechetische 
Methode, seine Kritik ist aber rationalreligiös verankert. Im Vordergrund steht das Argument, 
dass das durch diese Methode generierte falsche Wissen bzw. der „Unglaube“ und „Fanatismus“ 
der Vernunftreligion, nicht jedoch einem als säkular konzipierten Bereich des Politischen, im 
Wege steht. Als Ausschließlichkeitsunterscheidung existiert diese Differenzierung noch nicht, so 
dass dezidierte Religionskritiker wie d’Holbach einen Katechismus der Natur vorlegen können, 
ohne dass dies grundlegende terminologische oder klassifikatorische Probleme erzeugt.  

Auch im Übergang zum 19. Jahrhundert bleibt das katechetische Format beliebt. Es erweist sich 
als Mittel der Wahl zur Politisierung bestimmter Gesellschaftsschichten14 und in den modernen 
Nationalstaatenbildungsprozessen bildet der Katechismus die Form, mit der nationale Identität 
par cœur erlernt werden soll (Fumat 1989). Die Implementierungsstrategie der Verfassung der 
Vereinigten Staaten von Amerika war ursprünglich auf der katechetischen Frage-Antwort-Form 
aufgebaut (Vile 2015: ix)15 und in Europa erscheinen zahlreiche Verfassungskatechismen, die sich 
sowohl an Schüler als auch an Studierende und Politiker richten.16 Der Katechismus ist fest als 
Genre des politischen Diskurses etabliert und dies gilt auch für radikalere Kreise. Ab den 1830er 
Jahren formiert sich europaweit eine anti-monarchistische republikanische Reformbewegung, 
die ihre Forderungen nach Grundrechten und demokratischer Mitbestimmung sowie die damit 

 
14  In Norwegen werden politische Katechismen zur Politisierung der Bauern genutzt. Diesen war das Genre aus 

dem Christentumsunterricht bestens vertraut, wo sie den Lutherischen Katechismus in der Übersetzung von 
Erik Pontoppidan auswendig lernen mussten (Roos 2020: 40-41). 

15  Form und Etikett werden im 19. Jahrhundert beibehalten (Stansbury 1828; Cruger 1863; Overall 1895). 
16  Als Beispiel: Der als „Vater“ der 1814 in Eidsvoll unterzeichneten norwegischen Verfassung bekannte 

Christian Magnus Falsen, Abgeordneter und Leiter des Konstitutionskomitees, wählte zur besseren 
Verbreitung des Gesetzestextes den Titel „Constitutionens Katechismus eller den Norske Grundlov“ 
(Verfassungskatechismus, oder Das Norwegische Grundgesetz). Als berühmtester politischer Katechismus 
gilt John Neergaards En Adelsmans Tanker (auch Ola-boka) von 1830. Formal handelt es sich dabei um einen 
Dialog zwischen vier Vertretern unterschiedlicher Stände, inklusive eines Küsters. Der Text verwendet weder 
die Frage-Antwort-Form noch das Etikett Katechismus, verfolgt aber das Ziel, Bauern zur politischen 
Partizipation anzuleiten (Neergaard 1830). 



 44 

eng verknüpfte kritische Auseinandersetzung mit Religion selbstverständlich im Format des 
Katechismus formuliert. 

3. Eine Reformbewegung internationalisiert sich im katechetischen 
Format 

Formal war die Französische Revolution spätestens mit der politischen Neuordnung Europas auf 
dem Wiener Kongress 1815 beendet worden, aber ihre Grundprinzipien Freiheit, Gleichheit und 
Brüderlichkeit als universelle Werte haben Bestand. Ab den 1820er Jahren kommt es europaweit 
zu Aufständen gegen die Monarchien, die zunächst in der Julirevolution von 1830 kulminieren 
und dann zu einer weiteren Revolutionswelle in Europa führen. Im revolutionären Klima 
differenziert sich die politische Landschaft. Zum einen wiedererstarkt eine liberale und 
reformorientierte Strömung, deren Forderungen nach Abschaffung der Ständegesellschaft und 
schichtenübergreifendem Bildungszugang den Fortbestand der Monarchie in konstitutioneller 
Form prinzipiell nicht ausschließt. Ihr gegenüber steht eine revolutionäre Bewegung, die sich 
konsequent zur Republik bekennt – in der Forschung deshalb auch als „radikaldemokratisch“ 
bezeichnet wird – und das Ende der Monarchie, notfalls mit Gewalt, fordert. Typischerweise 
stammen ihre Vertreterinnen und Vertreter aus der Ärzteschaft, dem Journalismus, der Juristerei, 
dem Schriftstellertum, dem Handwerk oder dem Pfarrberuf und damit aus vom Staatsapparat 
unabhängigen Berufszweigen (Freitag 2020: 131-133). 

Radikaldemokratisch-republikanische Ideen werden in Flugschriften popularisiert, viele im 
katechetischen Format. Die republikanischen Katechismen stammen zumeist aus der Feder 
bürgerlicher Autoren, an ihrer Verbreitung sind allerdings verschiedene soziale Schichten 
beteiligt: Lehrer und Apotheker, welche Mitglieder der regionalen Zweige der 1834 gegründeten 
geheimen revolutionären Sammlungsbewegung „Junges Europa“ sind, übersetzen Flugschriften 
in verschiedene Sprachen. Gedruckt werden diese in sympathisierenden radikalen 
Verlagshäusern und wesentlich rezipiert und heimlich weiter verbreitet von wandernden 
Handwerkern, welche sich durch die Lektüre politisiert hatten. Der Katechismus wird dabei zum 
Format, in dem Forderungen nach Demokratie und sozialer Reform schichtenübergreifend und 
transnational Verbreitung finden. 

Kommunikationskreisläufe französischer Katechismen: Übersetzungskulturen von 
Religion im politischen Radikalenmilieu 
Zwischen 1834 und 1839 erscheinen im Kontext der Juli-Revolution und der sich transnational 
zwischen den französisch- und deutschsprachigen Gebieten Frankreichs, der Schweiz und 
Deutschlands ausbreitenden Protestbewegung zahlreiche politische Streitschriften. Berühmt 
werden La Chabeaussières Catéchisme Républicain von 1793/94 (1835), Albert Laponnerayes 
Catéchisme démocratique (1836) oder Richard Lahautières Petit Catéchisme de la Réforme 
Sociale (1839). Diese drei werden mehrfach übersetzt und entfalten breite Wirksamkeit über 
nationale sowie über Sprachgrenzen hinaus und bleiben so Jahrzehnte im Gespräch mit einer 



 45 

intensiven Rezeption im Umfeld der sich europaweit formierenden revolutionären Bewegung. 
Inhaltlich ist den Schriften ein sozialreformatorisches Anliegen gemein, das eine umfassende 
Umgestaltung gesellschaftlicher Institutionen, zu denen auch Religion zählt, fordert. Die 
Begriffsspanne von „Religion“ ist dabei weit: Sie reicht von rationalreligiösen über deistische bis 
hin zu metaphorischen Verständnissen, in denen „Religion“ als Synonym für republikanische 
Werte wie Gleichheit und Gemeinsinn verwendet wird. Die Adaptionen an das katechetische 
Format sind unterschiedlich ausgeprägt. Rationalreligiöse Katechismen sind allerdings weiterhin 
beliebt und werden viel gelesen, so etwa La Chabeaussières Catéchisme républicain.  

Ursprünglich im revolutionär-
republikanischen Umfeld der 
1790er Jahre entstanden, wurde 
dieser Katechismus gut 40 Jahre 
später wiederentdeckt und inten-
siv im deutschen Sprachraum rezi-
piert. Der Text ist ein im Frage-
Antwort-Schema gestalteter Rat-
geber für gute Staatsbürger. In 
insgesamt 55 Fragen werden 
sowohl bürgerlich-moralische 
Themen behandelt als auch 
Aspekte des privaten und sozialen 
Lebens tangiert. Eine formale Be-
sonderheit bilden die leicht me-
morierbaren, in AB-BA-Reimschema formulierten Antworten. Die Eingangsfrage evoziert das für 
den konfessionellen Katechismus typische Bekenntnis, wenn es heißt: „Wer bist du?“ Antwort: 
„Homme libre, Français, républicain par choix, Né pour aimer mon frère et servir ma patrie, Vivre 
de mon travail et de mon industrie, Abhorrer l’esclavage et me soumettre aux lois.“ 17  (La 
Chabeaussière 1875: 3) In den anschließenden Fragen zwei bis vier – Wer hat dich geschaffen? 
Was ist Gott? Wie muss man Gott verehren? – spiegelt sich die rationalreligiös-deistische 
Tradition des Katechismus. Zusammengefasst lauten die Antworten:  

 
17  „Ein freier Mensch, Franzose, Wahlrepublikaner; Geboren um meinen Bruder zu lieben und meinem 

Vaterland zu dienen, von meiner Arbeit oder meinem Gewerbe zu leben, die Sklaverei zu verabscheuen und 
mich dem Gesetz zu unterwerfen.“ 

La Chabeaussière, mit vollem Namen Ange-Étienne-Xavier 
Poisson de La Chabeaussière (1752-1820), ist ein 
französischer Schriftsteller, dessen Katechismus im nachre-
volutionären Frankreich auf eine einmalige Erfolgsge-
schichte zurückblicken kann. 1795 empfahl ein parlamenta-
rischer Erziehungsausschuss den in dritter Auflage in 
Catéchisme français umbenannten Text als Lektüre in den 
staatlichen Grundschulen. Im Vorwort legt La Chabeaussière 
der Leserschaft denn auch das für Katechismen übliche 
Auswendiglernen der Inhalte ans Herz (Buttier 2013: 7). Bei 
einem Preisausschreiben für Elementarbücher wurde der 
Katechismus mit 2500 Livres prämiert (Reichardt 1988: 212). 
Neuauflagen werden bereits 1798 und 1800 gedruckt; 1825 
erscheint der Text unter dem Titel Catéchisme national 
français mit einem Brief vom 18. August 1756 von Jean-
Jacques Rousseau an Voltaire als Vorwort. Insgesamt erlebt 
La Chabeaussières Katechismus mindestens 82 Auflagen 
(Buttier 2011: 174). 



 46 

Celui dont le pouvoir a tout fait […]: […] je l’appelle Dieu. […] Je ne sais qu’il est; 
mais je vois son ouvrage: Tout à mes yeux surpris annonce sa grandeur; Mon 

esprit trop borné n’en peut tracer l’image; Il échappe à mes sens, mais il parle à mon 
cœur. […] L’ordre de l’univers atteste sa puissance […]; Offrez-lui le respect et la 
reconnaissance: L’hommage qu’il préfère est le bien que l’on fait.18 (La Chabeaussière 
1875: 3) 

„Gott“ bleibt unbestimmt und wird als „höheres Wesen” (l‘Être suprême) referenziert (La 
Chabeaussière 1875: 7). 

Die verschiedenen Auflagen weichen beim Thema Religion zum Teil erheblich voneinander ab. 
Sowohl in der Erstausgabe von 1793 als auch in der zwei Jahre später erscheinenden dritten 
Auflage – nun Catéchisme français – referenzieren drei weitere Paragraphen direkt auf religiöse 
Themen: 7. Was ist die Seele? 8. Ist die Seele unsterblich? 9. Was erwartet uns nach dem Tod? 
(La Chabeaussière 1875: 4f.; La Chabeaussière 1795/96: 6) Diese sind auch in der französischen 
Neuauflage Catéchisme national français (1825) zu finden (Paragraphen 8-10), wurden in der 
Ausgabe von 1848 allerdings weggelassen.20 Mit ihnen ist der Abschnitt zum Thema Religion 
abgeschlossen. Es folgen Definitionen von Leben und Tod, Gewissen, Mut, Heuchelei, Wut oder 
Neid. Rechte und Pflichten des Staatsbürgers werden ebenso erläutert wie allgemeine Tugenden, 
was die Moral- oder Gemütserziehung einschließt. 

Ab 1835 liegt Chabeaussières Text erstmals in 
deutscher Übersetzung und unter dem Titel 
National=Katechismus vor. Diese im Gegensatz 
zur französischen Vorlage nicht-metrische 
Übersetzung erscheint in Bern, in der 
Verlagsbuchhandlung Christian Albrecht Jenni, 
welche sich mit der Übernahme durch dessen 
Sohn Friedrich (nun: Jenni, Sohn) zu einem der 
radikalsten Verlagshäuser der Schweiz entwickelt. 

 
18  „Er, dessen Macht alles erschuf [...]: Ich nenne ihn Gott; Ich weiß nicht, wer er ist; aber ich sehe sein Werk: 

Alles offenbart meinem überraschten Blick seine Größe, mein zu begrenzter Geist kann sich kein Bild [von 
ihm] machen, er entwischt meinen Sinnen, doch er spricht zu meinem Herzen. […] Die Ordnung des 
Universums bezeugt seine Macht [...]; Zollen wir ihm Respekt und Anerkennung; das Gute, das wir tun, ist 
ihm Huldigung.“ Die Neuausgabe von 1825 sowie die Ausgabe von 1848 weichen an einer Stelle bedeutend 
ab: Anstatt „Offrez-lui le respect et la reconnaissance“, heißt es: „Son culte est le respect et la 
reconnaissance“, womit Gottesverehrung zum allgemeinen Tugendhandeln erklärt und damit 
entpersonalisiert wird (La Chabeaussière 1825: 2; 1848: 3). 

19  Vgl. den Verlagskatalog bei Keller (1935: 205-221). Zur Entwicklung des Verlags s. Müller (2001: 75-80). 
20  Der Obertitel Catéchisme républicain der Ausgabe von 1848 referenziert die Erstausgabe von 1793, während 

der Untertitel A l’usage des écoles primaires der Ausgabe von 1795/96 entnommen ist. Der gesamte Text 
bildet eine Mixtur aus beiden frühen Ausgaben und beinhaltet überdies Textveränderungen; anstatt der 

Friedrich Jenni (1809-1848) gibt das 
wöchentlich erscheinende Satiremagazin 
Der Gukkasten heraus und verlegt neben 
Volkskalendern, dem populärsten Genre 
der Zeit, antiklerikale Pamphlete und 
sozialistische und kommunistische Autoren 
wie Weitling, Proudhon oder Cabet. Er wird 
mehrfach wegen revolutionär-politischer 
Umtriebe angeklagt und inhaftiert und 
sogar für neun Monate verbannt (Tschopp 
2011: 40-41). Die beißend-religions-
spöttelnden Beiträge seines Magazins 
werden als gotteslästerlich empfunden (Der 
Pilger 1849: 184).19 



 47 

 

Die Übertragung des Textes wollte ein gewisser Berthold besorgt haben, Deckname des in die 
Schweiz emigrierten Lambert Keller. 

Das Motto des National= 
Katechismus bildet das 
Rousseau-Zitat, welches bereits 
die französische Neuausgabe 
Catéchisme national français 
von 1825 eingeleitet hatte: „Un 
Code moral serait le livre le plus 
utile aux hommes.“ (La 
Chabeaussière 1835). 21  Voran-
gestellt sind der deutschen 
Ausgabe zudem eine Vorrede 
Lambert Kellers sowie die von 
ihm ins Deutsche übertragene 
Vorrede zum Originaltext, 
welcher verschollen ist.22 

Diese (übersetzte) Vorrede ist bemerkenswert, insofern ihr Verfasser Adolphe-Célestin Nicolet 
alias E. Philedeles darin die Religionisierung des Textes, wie sie in der französischen Neuausgabe 
von 1825, dem Catéchisme national français, vorgenommen worden war, kommentierte und 
historisch kontextualisierte. Dort hatte es auf die erste Frage „Wer bist du?“ geheißen: „Homme 
libre, Français et Théiste par choix“ (La Chabeaussière 1825: 123) – eine Formulierung, die in die 
deutschen Übersetzungen als „Christ“ eingegangen ist (La Chabeaussière 1835: 1; La 
Chabeaussière 1839: 7). Glaubt man der Übersetzung Kellers, deutete Nicolet diese 
Textveränderung keineswegs religiös. Vielmehr beurteilte er sie als eine Notwendigkeit, um die 
Leserschaft der wiederhergestellten Bourbonenmonarchie, in welcher wissenschaftliche Lehren 
widerrufen worden seien und sich eine „religiöse Schwärmerei“, die „Rückkehr zum Mysticismus 

 
ursprünglich 55 enthält der Katechismus nur 50 Paragraphen. Auch die Neuausgabe von 1825 stand hier 
nicht Pate. 

21  „Ein moralischer Code wäre für die Menschheit das nützlichste Buch“ (La Chabeaussière 1825). 
22  Keller besorgte seine Übersetzung nach der Vorlage der französischen Ausgabe von Adolphe-Célestin Nicolet 

(1803-1872) alias E. Philedeles. Nicolet wiederum hatte auf der Grundlage eines „Waadtländischen 
Katechismus“ – einer eigenen Ausgabe von Johann Jakob Carte, Bürger des Waadtlandes, die auf La 
Chabeaussières Katechismus basierte (Philedeles [Nicolet] 1835: iii) – eine eigene Ausgabe angefertigt, von 
welcher lediglich das durch Keller ins Deutsche übertragene Vorwort überliefert ist. Auch Nicolet gehörte ins 
Milieu der Radikalen. Er war Mitglied der „Jungen Schweiz“, zudem langjähriger Apotheker von La Chaux-de-
Fonds, nach der 1848er Revolution Abgeordneter des Neuenburger Verfassungsrats und, von 1848-1852 
Mitglied des Großen Rates. Er hielt sich zwischenzeitlich in Paris auf, wo er die Juli-Revolution miterlebte und 
antiklerikale Pamphlete verfasste. Zudem war Nicolet ein bedeutender Naturforscher (Droz-Fahrny 1897: V-
VI; Jacquat 2010: 221). 

23  „Ein freier Mensch, Franzose und Theist aus eigener Entscheidung.“ 

Wie viele Radikale stammt Lambert Keller (1812-?) aus einer 
Handwerkerfamilie. Er wächst auf in Freiburg im Breisgau, 
besucht das Gymnasium und schreibt sich als Student der 
Philosophie, später der Medizin, ein (Adolph 1991: 287, 428). 
Von dort siedelt er nach La Chaux-de-Fonds über – eine 
Hochburg revolutionärer Umtriebe. Wann genau er sich 
radikalisiert, ist ungewiss. Wahrscheinlich kam er bereits als 
politischer Flüchtling in die Romandie, wo er sich im radikalen 
Milieu vernetzt. Die politischen Autoritäten werden zwischen 
1834 und 1835 auf ihn aufmerksam (Roschi 1836: 268). 
Spätestens ab 1836 ist er den Behörden als Sprach- und 
Musiklehrer aus La Chaux-de-Fonds, Mitglied des „Jungen 
Deutschland“, einem Ableger der geheimen revolutionären 
Sammlungsbewegung „Junges Europa,“ sowie als Übersetzer 
von La Chabeaussières Katechismus bekannt (Escher 1839: 
271-273). Er scheint über Pontarlier nach Frankreich 
ausgewiesen worden zu sein (Roschi 1836: 95). 



 48 

und zu abergläubischen Ränken“ breitmachte, zu adressieren (Philedeles [Nicolet] 1835: iv). Die 
Wiederauflage des Katechismus war Nicolet zufolge „ein patriotisches Werk“, die 
vorgenommenen Änderungen lediglich eine taktische Konzession an die Leserschaft:  

Die Herausgeber mußten einige Aenderungen machen; sie ersetzten das Wort 
,Republikaner’ durch Theist und definierten den Theismus, wie folgt: Ein Gefühl 

von Liebe und Bewunderung, das uns den Schöpfer der Natur anbeten lehrt, wenn die 
Philosophie, den Betrug entlarvend, die Wahrheit den Augen der Vernunft zeigt. 
(Philedeles [Nicolet] 1835: iv-v) 

Der von Nicolet formulierte Katechismus sollte die Neuenburger Bürger in Zeiten des finanziellen 
Betrugs seitens der reformierten Priester an ihren Gemeinden zu „Moral und zu den 
republikanischen Tugenden […] leiten.“ (Philedeles [Nicolet] 1835: v) 

Dieses Ziel, den Landsleuten ein Instrument zur Selbst-„Aneignung von Grundsätzen an die Hand 
zu geben,“ welches dem zukünftigen Wohl der Menschheit dienlich ist, sieht Keller alias Berthold 
durch den Katechismus in seiner Vorrede zu seiner deutschen Übersetzung erfüllt (Berthold 
[Keller]: vi). Die Religionsparagraphen zwei bis vier sowie sechs bis acht orientieren sich im 
Wesentlichen an den Antworten, wie sie in der französischen Erstausgabe formuliert sind.24 Der 
augenfälligste Unterschied besteht in der Antwort „ein Christ“ auf die erste Frage (Wer bist du?). 
Wenn diese als christianisierte Version der französischen Neuausgabe von 1825 gesehen werden 
kann, ist es folgerichtig, dass die dortige zweite Frage „Was ist der Theismus?“ in Kellers Fassung 
von 1835 weggelassen wird. Wir wissen, dass seine Übersetzung im Umfeld von in die Schweiz 
geflüchteten deutschen Handwerksgesellen gelesen und diskutiert wurde (Tenfelde 2008: 324; 
Schieder 1963: 209). 

Die zweite Übersetzung von 1839 
erscheint im Verlag Banga und 
Honegger in Liestal in metrischer 
Form nach X. Peregrinus. Auch der 
zweiten Übersetzung bleibt das 
Rousseau-Zitat vorangestellt.25 Das 
Vorwort ist zudem aufschlussreich, 
was die Verhältnisbestimmung des 
Religiösen und Politischen betrifft: 
Für den Übersetzer zählt der Text 
zum „Gebiete der Politik“ und zwar „ungeachtet des etwa Mißverstand veranlassenden Titels“ 
(Peregrinus 1839: 3-4). Mit dieser Zuordnung kündigt sich eine Unterscheidung an, die allerdings 
flüchtig bleibt, insofern der Übersetzer den Text zwar einem nicht näher definierten Politischen 

 
24  Eine Abweichung in der Antwort auf Frage 4 (Wie muss man Gott verehren?) verweist eher auf die Ausgabe 

von 1825 als Vorlage.  
25  Ein moralisches Gesetzbuch wäre das nützlichste Buch für die Menschen, welchem sich, so führt Rousseau 

aus, auch die Religionen unterzuordnen haben (Rousseau 1839: 155). 

Benedikt Banga (1802-1865) gibt die erste kantonale 
Zeitung Der unerschrockene Rauracher heraus, die kurz 
nach der 1832 erfolgten Gründung des neuen Kantons 
erscheint. Als der Regierungsrat die Druckerpresse aus 
Kostengründen rasch wieder abstößt, gründen der 
Artilleriemajor Wilhelm Honegger (1781-1847) und der 
Buchhändler, Illustrator und ehemalige Angehörige der 
Baselbieter Unabhängigkeitsbewegung Banga in Liestal die 
Buchdruckerei Banga & Honegger (Wegelin 1836: 90; 
Schultz-Stutz 2014: 31). Die Druckerei übersetzt und verlegt 
politische Schriften, etwa Félicité de Lamennais‘ 1837 
erschienenes Livre du peuple. 



 49 

zuordnet. Das Etikett Katechismus problematisiert er dabei aber nicht weiter. Auch sieht er keine 
Probleme darin, in diesen politischen Bereich religiöse Bezüge (die Frage nach der Seele, ihrer 
Unsterblichkeit sowie dem Schicksal nach dem Tod, Paragraphen 7-9) zu integrieren. Dies mag 
auch darin begründet liegen, dass er diese Paragraphen nicht konfessionell deutet. Die Gültigkeit 
des Katechismus begründet er jedenfalls nicht mit den religiösen Lehrsätzen des Textes, sondern 
mit der Allgemeinverbindlichkeit von dessen Grundannahmen (Peregrinus 1839: 4).  

Die hier anklingende rationalreligiöse Tradition bleibt vage, denn es ist der Leserschaft überlassen 
herauszufinden, welche Grundannahmen gemeint sein könnten. Das Verhältnis von politischem 
Inhalt und katechetischer Form wird bis auf die Bemerkung, dass der Titel Katechismus 
missverständlich sei, nicht weiter thematisiert, so dass anzunehmen ist, dass dem Verfasser die 
Frage nach der Angemessenheit der Verwendung traditionell christlicher Formen im politischen 
Diskurs nicht als Problemhorizont bewusst ist. 

Im Frühling des Jahres 1836 veröffent-
licht der Neo-Babouvist und Publizist 
Albert Laponneraye seinen Catéchisme 
démocratique. Sein Katechismus wird in 
den April- und Mainummern der von ihm 
verantworteten Zeitschrift L’intelligence: 
Journal du Droit Commun bzw. Journal 
de la Réforme Sociale publiziert, dem 
ersten Organ, das kommunistische Ideen 
öffentlich in Frankreich diskutiert und in 
13 Ausgaben von Oktober 1837 bis März 
1840 erscheint. Laponnerayes 14-seiti-
ger Catéchisme démocratique fordert politische und soziale Reformen im Frage- und Antwort-
Schema. Wie auch bei La Chabeaussière eröffnet der Text nicht mit der für klassische 
Katechismen typischen Bekenntnisfrage, sondern mit einer philosophisch-anthropologischen 
Frage: „Was ist der Mensch?“ Antwort: „[U]n être intelligent et raisonnable qui n’a parmi ses 
semblables ni supérieur ni inférieur, et que la nature a fait naître pour le bonheur et pour la 
liberté“ 26  (Laponneraye 1979: 1). Damit ist der Grundstein für insgesamt 50 Fragen und 
Antworten gelegt, die zum Teil definitorischen Anspruch haben (Was ist Freiheit? Was sind 
Ausbeuter?) und sich auf das politische System in sozialkritischer Absicht beziehen.  

Laponneraye denkt aufklärerisch-sozialanthropologisch: Menschen sind weder gut noch böse, 
sondern Produkte ihrer sozialen Verhältnisse und damit durch Erziehung formbar. Zwischen Staat 
und Bürgerinnen und Bürgern besteht eine wechselseitige Verpflichtung, wobei die 
Inanspruchnahme von Rechten die Erfüllung gesellschaftlicher und politischer Pflichten der 

 
26  „[E]in intelligentes und vernunft-begabtes Wesen, das unter seinesgleichen weder Überlegene noch 

Untergebene hat und das die Natur für das Glück und für die Freiheit geschaffen hat.“ 

Albert Laponneraye (1808-1849) hatte an der 
Julirevolution teilgenommen und war seitdem 
Mitglied in verschiedenen republikanischen 
Gesellschaften, wo er auch dem Frühsozialisten 
Filippo Buonarotti begegnet. Seine ehrenamtliche 
Tätigkeit in der Arbeiterbildung – er ist Mitbegründer 
des Bildungsvereins Société de la Jeune France und 
hält im November 1831 kostenlose Vorlesungen in 
französischer Geschichte – wird von den Behörden als 
subversiv eingestuft und bringt ihm eine 
Gefängnisstrafe ein (Sarrut 1835: 118). Laponneraye 
hatte unter anderem eine Geschichte der 
Französischen Revolution verfasst und die Werke 
Robespierres herausgegeben. 



 50 

Einzelnen – ihre Opferbereitschaft – zur Voraussetzung hat. Die Ausbeutung des Menschen durch 
den Menschen endet nur dann, wenn persönliche materielle Interessen moralisch-kollektiven 
Interessen untergeordnet werden (Laponneraye 1979: 3-8). Religion kommt in dieser Moral- und 
Sittenlehre nur sehr am Rande, in der Antwort auf die letzte Frage nach der besten, „einzig 
wahren Religion unter all diesen Sekten der Intoleranz und Grausamkeit“, vor: 

La vraie religion est celle qui ne marche étayée ni de superstitions ne de 
bourreaux, et qui ne s’environne pas des magnificences d’un culte imposteur 

pour régner sur l’humanité proternée. La vraie religion est celle qui se résume dans la 
fraternité universelle, c’est la religion de la charité et de l’amour.27 (Laponneraye 1979: 
14) 

In der Antwort auf Laponnerayes unvermittelte Abschlussfrage scheint der aufklärerische Typus 
der konfessionell unabhängigen Rationalreligion auf, mit der Religion als sittliche Lebensführung, 
welche in Brüderlichkeit und Liebe aufgeht, konzeptualisiert wird. Die kritischen Aussagen richten 
sich indes nicht nur gegen die Organisationsstruktur der frühneuzeitlichen Bekenntnisreligion 
und ihrem mächtigen Klerus, sondern weisen sozial- und gesellschaftskritische Züge auf. 
Kurzzeitig war Laponnerayes Katechismus als Gründungsdokument des Bundes der Gerechtigkeit 
im Gespräch, einer Geheimorganisation deutschsprachiger Emigranten, die im Exil den 
demokratischen Umsturz planten und aus dem zunächst der Bund der Kommunisten, dann die 
kommunistischen Parteien Europas entstehen werden. 

Wenig später nach 
Laponnerayes Schrift 
erscheint ein weiterer 
Katechismus in L’Intelli-
gence, der ebenfalls weite 
Verbreitung findet: Richard 
Lahautières Petit Catéchis-
me de la Réforme Sociale 
(1839). Lahautières Kate-
chismus verfolgt sozialre-
formatorische Anliegen, 
ohne einen gesellschaft-
lichen Umsturz zu fordern 
und ist, wenigstens im 
französischen Original, 

 
27  „Die wahre Religion ist die, die sich nicht auf Aberglauben und Henker stützt und die sich nicht umgibt mit 

der Pracht eines betrügerischen Kults, um über die gedemütigte Menschheit zu herrschen. Die wahre 
Religion ist die, die sich in der universellen Brüderlichkeit zusammenfassen lässt, dies ist die Religion der 
Barmherzigkeit und der Liebe.“ 

28  Die Rede ist von der Verlagsanstalt Johann August Weingart in Biel. Der ehemalige Lehrer Johann August 
Weingart (1797-1878) hatte den Verlag gegründet, nachdem er auf Grund seiner Führungstätigkeit der 

Auch Lahautière, mit eigentlichem Namen Auguste Richard de la 
Hautière (1813-1882), zählt zum neobabouvistischen Flügel der 
französischen Frühsozialisten, die sich auf Egalität und 
Gütergemeinschaft berufen. Er beginnt schon früh, sich für 
sozialistische Ideen zu interessieren. Als politischer Journalist 
veröffentlicht er regelmäßig in der von Albert Laponneraye 
herausgegebenen Zeitschrift L’Intelligence, wo auch sein 
Katechismus erstmals erscheint. Später selbst Mitherausgeber der 
Zeitschrift, ist Lahautière einer der Wegbereiter des französischen 
Kommunismus (Schieder 1963: 296). Es ist Lahautière, der in einer 
öffentlichen Erwiderung auf den Lexikonartikel „Babouvisme“ des 
Kritikers und Kunsthistorikers Théophile Thoré im Dictionnaire 
politique die Anhänger Babeufs erstmalig öffentlich als 
„communistes“ bezeichnet (Schieder 1982: 471). Im 
deutschsprachigen Raum besonders bekannt werden sein Kleiner 
Katechismus der Socialreform sowie die dem berühmten 
Frühsozialisten Pierre Leroux gewidmete Schrift Über das 
gesellschaftliche Gesetz. Auch diese beiden Texte erschienen in 
einem radikalen Verlagshaus in der Schweiz.28  



 51 

deutlich kritisch gegenüber Religion, wenngleich Lahautières Materialismus holistisch-
metaphysische Züge trägt. Der Text besteht aus acht Paragraphen, die inhaltlich sowohl soziale 
als auch politische Aspekte umfassen. In Frage-Antwort Form werden nacheinander die 
Prinzipien des gesellschaftlichen Lebens – zusammengefasst als Égalité, Liberté und Fraternité –, 
allgemeine Bürgerrechte und -pflichten, die auch Aussagen über das Privateigentum enthalten, 
staatliche Institutionen wie Regierung, Gesetz und Bildung sowie die soziale Domäne Familie 
erläutert.  

Der kürzeste Abschnitt ist der Religion gewidmet, welche allerdings, gemeinsam mit dem Gesetz, 
den erzieherischen Rahmen für die Unterweisung der Staatsbürger in ihren Rechten und Pflichten 
bildet. Religion hat vor allem eine kollektive Funktion: Sie wird definiert als „[u]ne croyance 
commune qui lie les hommes et les pousse par un effort commun vers un but commun“29 
(Lahautière 1839: 6). Bisher bestünde jedoch keine solche wirkliche Religion auf der Erde. Im 
Gegenteil: „La terre a été tyrannisée, divisée, ensanglantée par cent cultes divers“30 (Lahautière 
1839: 6). Der Kultbegriff spiegelt hier die französische Rechtssituation nach der Revolution wider, 
nach der religiöse Institutionen, das galt auch und gerade für die römisch-katholische Kirche, in 
den Privatbereich verlagert worden waren. Fortan wird der Begriff église in rechtlichen 
Zusammenhängen nicht mehr verwendet, vielmehr gelten sämtliche Religionsgemeinschaften 
nun als private Vereine mit eigenem culte.31 Der so verallgemeinerte Begriff bezieht sich auf eine 
rechtliche Situation. Keineswegs ist er als Ausdruck innerer Andacht und schon gar nicht als 
normativer Unterscheidungsbegriff zwischen ‚echter’ Religion und ,falschem’ Kult zu verstehen.32  

Bei Lahautière besteht kein Zweifel darüber, dass diese verschiedenen Kulte es nicht vermocht 
haben, eine wahre Religion zu stiften. Die Religionsgeschichte dient ihm als Beweis:  

Jupiter a été détrôné par Jésus; le croissant a combattu la croix; Luther a 
convaincu le Pape de mensonge. Toutes ces superstitions ont déchiré les 

entrailles de l'humanité. Si Dieu est, il doit maudire et damner tous ces prétendus 
représentants qui prêchent le ciel et pillent la terre.33 (Lahautière 1839: 6) 

 
revolutionären Bewegung „Junge Schweiz“ aus dem Schuldienst entlassen worden war. 1841 wurde der 
Verlag nach Bern verlegt (nun: Weingart & Cie.), wo Weingart erst Mitglied des Großen Rates und später 
sogar Nationalrat wurde (Keller 1935: 136). 

29  „Der [gemeinsame] Glaube, der die Menschen verbindet und sie durch eine gemeinsame Anstrengung zu 
einem gemeinsamen Ziel treibt.”  

30  „Die Erde wurde tyrannisiert, verteilt, mit Blut besudelt durch hundert verschiedene Kulte.” 
31  De facto genoss die Kirche in Frankreich ähnlich wie in Deutschland vereinsrechtliche Privilegien (Hölscher 

2006: 115). 
32  Gleichwohl kristallisieren sich im Nachgang der Französischen Revolution andere Normativitäten heraus. So 

ist der Revolutionskult auf den bürgerlichen Nationalstaat ausgerichtet und wird, aufgeführt nach antikem 
Vorbild, im rituellen Massenspektakel „symbolisch neu konnotier[t].“ (Mohr 2010: 501) 

33  „Jupiter ist von Jesus entthront worden; der Halbmond [Islam] hat das Kreuz bekämpft; Luther hat den Papst 
der Lüge überführt. All dieser Aberglaube hat die Eingeweide der Menschheit zerrissen. Wenn es Gott gibt, 
muss er all ihre angeblichen Vertreter verfluchen und verdammen, die den Himmel predigen und die Erde 
ausplündern.”  



 52 

Die ideale Religion ist nach Lahautière nicht etwa ein reformiertes Christentum, sondern die 
Auflösung aller bestehenden „cultes“ in Gleichheit, Gemeinwohl, Brüderlichkeit. Das oberste 
Gebot dieser „religion sociale“ ist die Hingabe, ihr Sanktionsinstrument die Verachtung des 
Egoisten (Lahautière 1839: 6). 

Die erste deutsche Übersetzung von 1841 weicht an einigen Stellen erheblich vom französischen 
Original ab und ist in der Rezeption deshalb auch als „Textfälschung“ bezeichnet worden 
(Kool/Krause 1967: 302). Der Übersetzer kommt aus dem Kreis des Frühsozialisten Wilhelm 
Weitling. Es handelt sich um den schwäbischen Gerbergesellen Simon Schmidt. Auch spätere 
deutsche Übersetzungen bleiben stark an diese erste deutsche Ausgabe angelehnt. 

Dem 26-jährigen 
Lahautière bringt der 
Katechismus einen Prozess 
ein. Als belastende 
Passagen werden die 
Abschnitte über die 
Regierung, das Eigentum 
sowie die Religion 
angeführt. Unter anderem 
wird dem Verfasser die 
Verletzung der „religiösen 
Moral“ vorgeworfen – eine 
Einschät-zung, die aus der 
Kenntnis der deutschen 
Übersetzung allein nicht 
verständlich wird. Die 
Anklage greift Lahautières 
Verweis auf die Luther’sche 
Kritik am Papst sowie die Verwendung von „Aberglaube“ als Allgemeinbegriff auf; zur Last gelegt 
wird ihm in erster Linie aber Atheismus: „Vous le voyez! Le catholicisme est une superstition et 
un mensonge! Et puis ce doute: Si Dieu est! [...] L’athéisme, voilà sa religion! Quelle immoralité!“34 
(Lauhautière 1839: 18) Als gelernter Jurist verteidigt sich Lahautière selbst. Auf den 
Atheismusvorwurf geht er dabei folgendermaßen ein:  

 

 

 
34  „Sie [angesprochen sind die Geschworenen: AK] sehen es! Der Katholizismus ist [bei Lahautière: AK] 

Aberglaube und Lüge! Und dann dieser Zweifel: Wenn es Gott gibt! [...] Der Atheismus, das ist seine Religion! 
Was für eine Unmoral!” 

Simon Schmidt (ca. 1816-?) steht exemplarisch für den Typus des 
Autodidakten aus dem Handwerkermilieu, das sich ab den 1830er 
Jahren in Bildungsvereinen politisierte und tragend für die 
frühsozialistische Bewegung wurde. 1834 emigrierte Schmidt 
zunächst von seiner Heimat Württemberg nach Frankreich. 1838 
kam er nach Genf, wo er auf Umwegen erstmals mit 
frühsozialistischem Gedankengut in Kontakt kam. (Die als anstößig 
geltenden frühsozialistischen Schriften konnten nicht regulär von 
Buchhändlern bezogen, sondern mussten „in Winkelgäßchen“, bei 
Barbieren oder Perückenmachern, erworben werden, 
Stadelmann/Fischer 1955: 175). Im Zuge seines Protests gegen die 
Todesstrafe wurde er im Herbst 1839 in Frankreich verhaftet, 
entkam jedoch durch Flucht in die Romandie. Im selben Jahr lebte 
er in Lausanne, das neben Genf ein Zentrum der 
radikaldemokratischen und frühsozialistischen Bewegung in der 
Westschweiz war. Schmidt gründete proletarische Bildungsvereine 
in Lausanne, Morges oder Vevey, in denen sich Handwerker und 
Arbeiter weiterbildeten und politisierten. Er stand er in regem 
Kontakt mit Schweizer Radikalen und Wilhelm Weitling; später 
wanderte er in die Vereinigten Staaten aus. (Biographisches: Seidel-
Höppner 2018: 26; Stadelmann/Fischer 1955: 173-178; Seidel-
Höppner 2014: 220-221) 



 53 

L’on m’accuse d’avoir nié Dieu! [...] J’ai douté; mais ce doute n’est pas une 
négation; je crois en l’harmonie de l’univers. Nous sommes, selon moi, membres 

et parcelles du grand font. [...] Je ne suis pas chrétien, mais j’ai une foi: j’ai foi en 
l’humanité!35 (Lahautière 1839: 21) 

Der Prozess endet mit einem Freispruch, die Zuhörerschaft jubelt (Lahautière 1839: 23). Auch 
dieser Katechismus, dessen Übersetzung deutlich weniger religionskritisch ist als das französische 
Original, wird unter deutschen Handwerksgesellen in der Schweiz breit rezipiert (Schieder 1963: 
296). Der Katechismus als Instrument der Sozialreform ist im nach-revolutionären Frankreich weit 
verbreitet, bleibt aber nicht auf Kontinentaleuropa beschränkt.  

Ein Blick auf England: Der Katechismus als Medium der Religionskritik – die 
Aufklärungskampagne des Sozialreformers und Religionskritikers Robert Owen  
In England scheuen dezidierte Religionskritiker wie der berühmte walisische Unternehmer und 
Sozialreformer Robert Owen nicht davor zurück, für die Verbreitung ihrer Reformideen das 
Etikett Katechismus sowie die katechetische Frage-Antwort-Form zu bemühen.  

In Programmschriften, 
eigenen Tageszeitungen 
und politischen Katechis-
men erläutert und 
popularisiert er unermüd-
lich seine Sichtweise auf die 
Beschaffenheit des Men-
schen und den Einfluss 
sozialer Faktoren inklusive 
der Religion auf die 
menschliche Entwicklung 
und entwirft Ideen für die 
Gestaltung neuer Formen 
des Zusammenlebens. 
Seine Anthropologie ist 
geprägt von den Bildungs-
idealen der Französischen 
Revolution. Er ist über-
zeugt, dass das Moral-
verhalten eines Menschen 

 
35  „Man hat mich der Gottesleugnung angeklagt. [...] Ich habe gezweifelt; aber dieser Zweifel ist keine 

Leugnung. Ich glaube an die Harmonie des Universums. Meiner Meinung nach sind wir Mitglieder und Teile 
eines großen Ganzen. [...] Ich bin kein Christ, aber ich habe einen Glauben. Ich habe Vertrauen in die 
Menschheit!” 

Der bis in höchste politische Kreise vernetzte Sozialreformer und 
erklärte Religionskritiker Robert Owen (1771-1858) zählt zu den 
Wegbereitern des Sozialismus in Europa und Nordamerika. Aus 
einer Waliser Handwerkerfamilie stammend, etabliert sich Owen in 
jungen Jahren im englischen Textilgewerbe. Früh in seiner Karriere 
interessiert er sich für die Moralvorstellungen der Arbeitskräfte 
sowie deren schlechte Arbeitsbedingungen. Er entwickelt 
sozialpolitisches Sendungsbewusstsein und tut sich im 
gesellschaftlichen Diskurs mit seinen Reformideen hervor. 1816 
begründet Owen das Institute for the Formation of Character, die 
erste Vorschule Englands. Mit den sozialen Produktions- und 
Arbeitsmethoden seines Vorzeigeprojekts, der Baumwollspinnerei 
in New Lanark, Schottland, erlangt er international Berühmtheit. 
Jährlich strömen unzählige Besucher nach New Lanark; Friedrich 
Wilhelm III. von Preußen zeichnet Owen mit einem Orden für 
Zivilverdienste aus, der russische Zar gewährt ihm kaiserlichen 
Schutz (Saage 2002: 38). Nachdem Owen sich mit 
Geschäftspartnern und der englischen Oberklasse, welche er durch 
seine Religionskritik düpiert, überworfen hatte, sucht er 1825 in 
New Harmony, Indiana, ein gütergemeinschaftlich organisiertes 
Siedlungsprojekt umzusetzen. Nach dessen Misslingen kehrt er 
nach Europa zurück, propagiert weiterhin kooperative 
Wirtschaftsmodelle und wird zum Ideen- und Namensgeber des 
Owenismus. Owens frühe Religionskritik wird wegweisend für die 
sozialistische und kommunistische Bewegung. 



 54 

maßgeblich aus dessen sozialer Umgebung und den daraus folgenden Bildungsmöglichkeiten 
resultiert, geht also weder von einem göttlichen noch von einem freien Willen und somit kaum 
von der Selbstverantwortlichkeit des Individuums aus. Stattdessen benennt er die 
„circumstances“ als Determinanten menschlichen Handelns und der Charakterentwicklung. 
Owens Lehre, dass veränderte soziale Umstände den Menschen verändern, provoziert, denn sie 
stellt die Überzeugungskraft christlicher Offenbarung infrage.36 Dieser Lehre entsprechend ist 
sein Catechism of the New Moral World (1835) eine in 52 Fragen und Antworten gehaltene Sozio-
Anthropologie des Menschen. Die Antwort auf die erste Frage – Was ist der Mensch? – lautet: 
„An organized being, or, an animal possessing certain physical, intellectual, and moral powers and 
faculties, and attractive and repulsive propensities.” 37  (Owen 1835: 73) In den folgenden 
Paragraphen werden diese Neigungen und Veranlagungen, ferner die Bedingungen, in welchen 
sie sich entwickeln, erläutert.  

Owen argumentiert, dass der Mensch nicht verantwortlich sei für seine Regungen, demzufolge 
weder für sie gelobt noch getadelt, belohnt oder bestraft werden könnte. Jedoch seien sämtliche 
Eigenschaften und Neigungen grundsätzlich gut, spiegelten sie doch die menschliche Natur und 
seien zudem notwendig „to form an intellectual, rational, and happy being“ (Owen 1835: 74).38 
Die besten Bedingungen für einen guten, das heißt, einen „rationalen“ Menschen, sind dann 
gegeben, wenn dessen physische, intellektuelle und moralische Grundbedürfnisse, zu denen 
auch das Verlangen, die Wahrheit zu sprechen, zählt, garantiert sind. Dass dies ein politisches 
Anliegen ist, geht aus Frage 14 hervor: „Under what circumstances will man be the most easily 
governed? Under arrangements that will enable him at all times to supply or satisfy the wants of 
his nature to the point of temperance.” 39 (Owen 1835: 74) Die Formung des Menschen wird zur 
systemischen Frage, insofern Regierungen die adäquaten Bedingungen für die menschliche 
Entfaltung bereitstellen. Das Ziel ist „a rational state of society” und die „emancipation of 
mankind from ignorance, sin, and misery.”40 (Owen 1835: 74)  

Verhindert wurde die moralische Emanzipation bislang von fundamentalen Fehlern und 
Institutionen. In diesem Zusammenhang erfolgt erstmals ein Religionsverweis. Zwar werden 
diese Fehler nicht weiter inhaltlich qualifiziert, jedoch ursächlich mit religiösen (Priestertum) und 
politischen Institutionen (Regierungen) in Verbindung gebracht (Owen 1835: 74). Kern der Kritik 
ist dabei nicht der Einzelne, sondern das System, welches sich gewissermaßen selbst 
reproduziert, indem Priester die Charakterbildung lenken und Institutionen gegründet werden, 
die auf „imaginary notions, which are opposed to facts“ gegründet werden. (Owen 1835: 75) Hier 

 
36  In seiner Aufsatzsammlung A New View of Society hatte er pointiert geschlussfolgert: „Train any population 

rationally, and they will be rational” (Owen 1813: 60-61). 
37  „Ein organisiertes Lebewesen oder Tier, das bestimmte körperliche, intellektuelle und moralische 

Fähigkeiten und anziehende und abstoßende Neigungen und Veranlagungen besitzt.” 
38  „Um ein intellektuelles, rationales und glückliches Wesen zu formen.“ 
39  „Unter welchen Bedingungen ist der Mensch am Einfachsten zu steuern? Unter den Bedingungen, die es ihm 

ermöglichen, seinen natürlichen Bedürfnissen in einem vernünftigen Maß nachzugeben.” 
40  „[E]in rationale[r] Zustand der Gesellschaft.“ „[…] Emanzipation des Menschen von Ignoranz, Sünde und 

Elend.“ 



 55 

verbindet sich institutionell-inhaltliche Christentumskritik mit politischer Institutionenkritik: Die 
„wilde und absurde“ Imagination verhindert Erkenntnis und Wissen, ihre Organisationen bringen 
bestimmte Vorstellungen und Anthropologien hervor, etwa dass Menschen von Natur aus 
schlecht seien (eine Anspielung auf die Erbsündevorstellung) oder dass sie ihre Überzeugungen 
nach freiem Willen formen könnten (Owen 1835: 75). 

Das Priestertum ist nur eine der vielen Strukturen, die aus irrigen Annahmen und wilden 
Imaginationen erwachsen; weitere sind das Recht, das Militär, das wirtschaftliche und politische 
System. Owen hebt deren Konstruktionscharakter hervor: „[T]hey emanate directly or indirectly 
[…] from what is called religion, law, marriage, and private property, all founded in opposition to 
nature’s laws.” 41  (Owen 1835: 75) Sie fungieren sämtlich als Unterdrückungsmechanismen. 
Besonders ist es jedoch Religion bzw. deren Sozialform, das „Weltpriestertum“, das die 
menschlichen Neigungen zu disziplinieren sucht, indem es sie als Laster bezeichnet oder 
fälschlicherweise als Tugenden lobt und Menschen damit veranlasst, irrational oder boshaft zu 
werden (Owen 1835: 75). Folglich müssen die alten Strukturen abgeschafft und ein Erziehungs- 
und Bildungssystem errichtet werden, in welchem die neuen Ideen in öffentlichen Treffen, 
Vorlesungen und Diskussionen sowie erschwinglichen Publikationen – gemeint sind Zeitungen 
wie die von Owen gegründete The New Moral World – erläutert und verbreitet werden. Kern der 
neuen Gesellschaft ist die Gründung einer Association of all Classes of all Nations to form a New 
Moral World, die sich in weiteren Vereinigungen über England, andere europäische Länder und 
schließlich über die gesamte Welt ausbreiten (Owen 1835: 77). 

In Owens Sozio-Anthropologie des Menschen ist Religion eine der grundlegenden Institutionen, 
die zunächst das Individuum in seiner charakterlichen Entwicklung behindert, indem ihre 
moralisch konstruierten Werte und Normen dessen wahre Natur unterdrückt. In diesem Sinn ein 
Unterdrückungsinstrument, hindert Religion die Gesamtgesellschaft auf ihrem Weg zu einem 
rationalen Zustand, weil sie falsche Imaginationen hervorruft, produziert und fördert. 
Imagination steht dem Faktum gegenüber. Die begriffliche Konzeptualisierung erfolgt auf der 
Achse fiktiv–real und damit auf der Ebene der Klassifizierung von Sachverhalten, folglich in Bezug 
auf den ontologischen Status des in einer Rede Ausgesagten. Damit ist Imagination zwar deutlich 
negativ konnotiert. Jedoch fehlt der Konnotation an dieser Stelle 42  das klassische 
religionskritische Argument. Nicht primär, weil Religion den Menschen in eine zweifelhafte 
Erzählkultur involviert, sondern weil sie als Institution dessen natürliche Neigungen unterdrückt, 
also in diesem Sinn widernatürlich wirkt, ist Religion ein Problem. Zentral für Owen ist somit 
weniger die Psychologie des Einzelnen, der anfängt, an falsche Dinge zu glauben oder krankhafte 
Einbildungen bzw. Imaginationsstörungen zu entwickeln. Weder handelt es sich hier um einen 
Glaubensdiskurs im engeren Sinn noch um die Pathologisierung von Bewusstseinszuständen. Im 

 
41  „Sie gehen direkt oder indirekt […] aus dem hervor, was man Religion, Recht, Ehe und Privateigentum nennt 

– sämtlich im Widerspruch zu den Gesetzen der Natur begründet.” 
42  In Owens 1826 veröffentlichter „Declaration of Mental Independence“ war der psychopathologische Gehalt 

fehlgeleiteter Imaginationen allerdings unmissverständlich angeklungen (Owen 1826: 329-232). 



 56 

Vordergrund stehen vielmehr die Reflexion und Kritik politischer und gesellschaftlicher 
Institutionen in ihren Auswirkungen auf die menschliche Entwicklung. In diesem Sinn ist der 
Lösungsvorschlag, das Problem auf institutioneller Ebene durch die Gründung einer Gesellschaft 
aller Klassen und Nationen zu lösen, nur konsequent. Seine Rational Society, später auch 
Universal Community Society of Rational Religionists, wird 1835 gegründet und zieht mit ihren 
Volksbildungsangeboten rasch Abertausende von Zuhörerinnen und Zuhörern an. Unter ihnen 
befindet sich der junge Friedrich Engels (Claeys 1993: xIii). 

Funktionswandel: Vom Instrument der Sozialreform zum Programmdokument 
Der Katechismus ist in den 1830er Jahren nach wie vor ein gebräuchliches Medium zur 
Verbreitung sozialpolitischer Reformideen und dies ist unabhängig von seiner jeweiligen 
weltanschaulichen Fundierung. In Owens religionskritischer New Moral World werden 
beispielsweise regelmäßig christlich fundierte Gesellschaftskatechismen veröffentlicht, wie etwa 
John Minter Morgans Catechism of Society (1836) oder Joseph Marriotts Catechism on 
Circumstances; or, the Foundation Stone of a Community (1837).43 Noch teilen sich christliche 
und weltliche Entwürfe das Genre. Trennlinien in Bezug auf unterschiedliche semantische 
Kulturen von Religion verlaufen allerdings entlang der Übersetzungskulturen. In den 
republikanischen Katechismen von La Chabeaussière und Laponneraye sticht die konfessionell 
unabhängige Rationalreligion hervor. Ihre Übertragungen ins Deutsche spiegeln wiederum die 
historisch gewachsenen, nationalen Besonderheiten des Religionsdiskurses: Der „théiste“ des 
Chabeaussière’schen Katechismus wird kurzerhand als „Christ“ übersetzt; religionskritische Töne 
und eine sich wie bei Lahautière in die Forderung nach Gleichheit, Gemeinwohl und 
Brüderlichkeit auflösende „religion sociale“ gehen nicht in die deutsche Übersetzung ein.  

Aufschlussreich für die Entstehungsgeschichte der Trennlinie zwischen Religion und Politik sind 
die den verschiedenen Ausgaben vorangestellten Vorworte, in denen die Übersetzer oder 
Herausgeber Stellung zu den von ihnen vorgenommenen Textveränderungen nehmen: In der 
Neuausgabe von La Chabeaussières Katechismus, dem Catéchisme national français von 1825, 
wird etwa der Ersatz von „républicain“ mit „théiste“ lediglich als taktische Veränderung 
bezeichnet und kontextualisiert; die 1839 erschienene deutsche Übersetzung ordnet den 
Katechismus trotz „missverständlichen“ Titels zweifelsfrei einem Bereich des Politischen zu. Beide 
Autoren machen hier implizit und selbstverständlich eine Unterscheidung geltend, der aus 
historischer Perspektive ein komplexer Aushandlungsprozess zugrunde liegt. An dessen Beginn 
muss die Verhältnisbestimmung von Religiösem und Politischem zunächst überhaupt als Problem 
identifiziert werden, bevor deren kategorische Differenzierung als zwei voneinander 
unterscheidbare gesellschaftliche Bereiche vorgenommen oder als Forderung formuliert werden 
kann.  

 
43  Diese christlichen Gesellschaftskatechismen waren weit verbreitet, vgl. etwa Anonym (1833: 630-636); 

Owenfreundlich, aber rationalreligiös fundiert ist Combe (1824: 7-28). 



 57 

Die Initialisierung dieses historisch dynamischen und langwierigen Aushandlungsprozesses, der 
eine Veränderung im epistemologischen Gefüge voraussetzt, ist eng mit dem zeitgleich 
entstehenden Frühsozialismus verbunden. Frühsozialistische Ideen werden zwar vielfach in 
Katechismen und Glaubensbekenntnissen formuliert, allerdings wandelt sich deren Funktion 
grundlegend: Sie sind nun nicht länger von Einzelautoren und als Instrumente republikanischer 
oder sozialreformatorischer Erziehung verfasst, sondern werden als Programmdokumente einer 
sich transnational konstituierenden neuen Bewegung diskutiert. Damit verändert sich die 
Debattenlage.  

4. Frühsozialistische Identitätsdebatten im Medium des Katechismus 
Die Reformdebatten sind keineswegs auf das klassische Intellektuellenmilieu beschränkt. 
Zeitgleich mit den bürgerlichen Reformkräften, die ihre republikanischen Forderungen oder ihre 
religionskritischen Sozialtheorien im katechetischen Format verbreiten, entsteht eine Bewegung, 
in der politische und soziale Anliegen, welche oftmals die Verbesserung sehr konkreter Lebens- 
und Arbeitsbedingungen zum Gegenstand haben, verschmelzen. Hier werden Fragen nach 
sozialer Gerechtigkeit und den Bedingungen für eine zukünftige gute Gesellschaft intensiv 
erörtert und alternative Entwürfe auf der Basis gütergemeinschaftlicher Konzepte diskutiert. Die 
in diesem Umfeld aufkommenden heterogenen Ideen werden unter dem Etikett 
„Frühsozialismus“ zusammengefasst.44  

Der Frühsozialismus ist eine europäische, soziale und religiöse Bewegung (Bowman 1974; 
Stedman Jones 1981; 2010; Strube 2016, 2019); ganz wesentlich ist er auch eine Exilbewegung. 
Waren mit den revolutionären Umstürzen zwischen dem Ende des 18. und dem Beginn des 19. 
Jahrhunderts politische Flüchtlinge weltweit zu einem „Massenphänomen“ geworden (Jansen 
2018: 495),45 erlebt die europäische Binnenwanderung in den 1830er Jahren Hochkonjunktur.46 

Paris, Zürich, Genf, Brüssel und London gelten als liberal und werden zu Exilstädten politischer 
Oppositioneller. Ab Mitte der 1830er Jahre organisieren sich frühsozialistische Revolutionäre in 
Paris und bauen politische Strukturen in Form von sozial- und bildungspolitisch engagierten 
Vereinen auf. Ihre Trägerschaft besteht zu großen Teilen aus Flüchtlingen aus dem 
Handwerkermilieu, die sich vor dem Hintergrund der politischen Unruhen sowie ihrer desolaten 
sozialen Situation als wandernde, gut qualifizierte, aber jederzeit kündbare Arbeitskräfte 

 
44  Der Begriff „Frühsozialismus“ bezieht sich grob auf jene Theorien und Modelle, die vor den 1848er 

Revolutionen und dem Einfluss von Karl Marx und Friedrich Engels entstanden und mit den 
Sozialtheoretikern Robert Owen in England oder Henri Saint-Simon und Charles Fourier in Frankreich 
assoziiert werden. Dabei handelt es sich um eine nachträgliche Begriffsbildung, die terminologisch eine 
Einheitlichkeit von Ideen suggeriert, die der historischen Situation nicht entspricht, sich aber als Bezeichnung 
etabliert hat. Problematisch bleibt „Frühsozialismus“ (auch: „utopischer Sozialismus“) in seiner Funktion als 
Abgrenzungsbegriff vom „wissenschaftlichen“ Sozialismus, der von Friedrich Engels propagiert und in den 
realsozialistischen Historiographien des 20. Jahrhunderts übernommen wurde. 

45  Jansen schildert die Auswirkungen der Revolutionen in den Amerikas, in Frankreich und Haiti. Für einen 
Überblick über die Flüchtlingswelle nach der Französischen Revolution siehe Pestel (2017). 

46  Für einen ersten statistischen Einblick in die europäischen Wanderungsbewegungen des 19. Jahrhunderts 
am Beispiel Deutschlands siehe Grandjonc (1975a). 



 58 

politisiert hatten und sich nun den vor allem in Paris und in der Schweiz entstehenden 
revolutionären Auslandsvereinen zusammentun. Diese Auslandsvereine – namentlich der Bund 
der Geächteten, der Bund der Gerechtigkeit sowie der aus diesem hervorgehende Bund der 
Kommunisten – sind geheimbündlerisch organisiert und werden zu den Keimzellen der sich 
europaweit organisierenden sozialistischen Bewegung sowie zu Vorläufern der modernen 
Parteien.  

Die Vereine publizieren ihre Anliegen fleißig in Form von Programm- und Flugschriften, an deren 
Produktion und Distribution ihre Mitglieder maßgeblich beteiligt sind. Insbesondere die 
Handwerker helfen bei Herstellung und Verbreitung, indem sie die Schriften mitfinanzieren oder 
diese in den Pariser Betrieben, in denen sie arbeiten, heimlich drucken und dann zu Fuß über die 
Grenze bringen lassen. Mehr noch ist deren Verbreitung häufig nur deshalb möglich, weil das 
handwerkliche Netzwerk der Geheimorganisationen für den Druck und die grenzüberschreitende 
Verteilung der Texte sorgen (Ruckhäberle 1977: 34-35). Die Exilantenpresse verfügt über ein 
feines Netzwerk, in dem das Material per Post an Mittelspersonen versandt und von dort über 
sympathisierende Buchhandlungen und weitere Kontaktpersonen in Grenzorte eingeschmuggelt 
und zum Teil über Gelegenheitskolporteure wie Fuhrleute, Postkondukteure oder 
Handelsreisende in Warentransporten versteckt und mit falschen Titeln getarnt weitergetragen 
wird. Die Rolle radikaler Verlagsanstalten sowie die Bedeutung von Übersetzungen sind für den 
Transfer politischen Wissens und die Entstehung frühsozialistischer Gesellschaftstheorien aus 
einem transnationalen politischen Diskurs kaum zu überschätzen (Brophy 2016: 98, 103).47 Das 
aus dem Ausland eingeschmuggelte Material ist häufig nur in wenigen Exemplaren vorhanden, 
was der Verbreitung seiner Inhalte allerdings keinen Abbruch tut.48  

Mit dem Frühsozialismus gewinnt die Reformbewegung eine neue Qualität: Forderungen nach 
Grundrechten, politischer Partizipation und Presse- und Meinungsfreiheit verbinden sich mit 
Fragen nach der guten und moralisch gerechten Gesellschaft. Entspricht das katechetische 
Format dem Anliegen, Visionen dieser Gesellschaft normsetzend, memorierbar und 
überzeugend zu präsentieren, soll damit allerdings nicht allein die Programmfestigkeit einer 
Rezipientenschaft gewährleistet werden. Vielmehr wird die Debatte im Medium des Katechismus 
geführt, die sozialistischen Inhalte und Fundamentalorientierungen werden im katechetischen 
Format entworfen, projiziert, erörtert und vergewissert. Der didaktische Zweck richtet sich 
sowohl an die (intendierten) Empfänger als auch an die Sender. Die Programmschriften 
dokumentieren damit die Identitätsdebatten einer sich institutionalisierenden Bewegung, die ihr 
Verhältnis zu anderen Reformkräften zu klären hatte. In diesem Kontext wird die Religionsfrage 
zur Grundsatzfrage, die in der Verhältnisbestimmung von Christentum und Sozialismus bzw. 
Kommunismus Gestalt gewinnt. 

 
47  Systematisch zu einer Sozialgeschichte der Exilliteratur: Müller (2001). 
48  Weitere Details zur Verbreitung der Flugschriftenliteratur bei Ruckhäberle (1975: 153-166). Zu den 

ausgeklügelten Schmuggelmethoden Müller (2001: 376-387). 



 59 

Programmdiskussionen frühsozialistischer Geheimbünde: Zwischen biblischer 
Sprache und ökonomischer Gesellschaftsanalyse 
Die erste programmatische Vergewisserungsschrift, die im Kontext der geheimbündlerisch 
organisierten Vereine publiziert wird, ist das Glaubensbekenntnis eines Geächteten (1834). Der 
Text entsteht im Umfeld des Bundes der Geächteten, der 1834 in Paris von dem Anwalt und 
Journalisten Jakob Venedey (1805-1871) und dem Juristen und Mediziner Theodor Schuster 
(1808-1872) initiiert wird und neben republikanischen Intellektuellen vor allem wandernde 
Handwerksgesellen zu seinen Mitgliedern zählt49 (Schraepler 1972: 49). Der Bund propagiert 
seine Ideen mündlich, in Form von Flugschriften und vor allem durch sein Publikationsorgan Der 
Geächtete (1972), welcher namentlich von Jakob Venedey, Eduard Rauch und Theodor Schuster 
verantwortet wird und in 12 Heften zwischen Juli 1834 und Januar 1836 in kleiner Auflage 
erscheint. Das Organ richtet sich besonders an deutsche Handwerksgesellen in Paris und der 
Schweiz und enthält gleichermaßen politische Artikel und literarische Gastbeiträge, etwa von 
Heinrich Heine und Ludwig Börne. Revolutionserwartung und -hoffnung sind bereits deutlich 
spürbar. Erste sozialistische Ideen werden diskutiert; religionskritische Töne gehören zum Stil der 
Beiträge. 50  Das jeder Ausgabe vorangestellte Motto – im Vorwort der Redaktion als 
„Glaubensbekenntnis“ bezeichnet – lautet: „Erlöse uns vom Uebel! Amen!“ 

Das Glaubensbekenntnis eines Geächteten dokumentiert die Gründungsdebatte des Bundes. 
Deren Mitglieder suchen ein Programmdokument zu entwerfen, das die Zusammenhänge von 
Reichtum, politischer Macht und der sozialen Situation der armen Bevölkerung veranschaulicht 
und die Verflochtenheit von sozialem Wandel und politischem Kampf plausibilisiert. Früh wird in 
diesem Umfeld die Gütergemeinschaft zur tragenden Idee und Forderung für eine politische 
Umwälzung. In der Debatte erscheinen rasch hintereinander programmatische Erklärungen, die 
insgesamt kaum Bezüge zum Religionsthema aufweisen. Den Beginn macht die Erklärung der 
Menschen- und Bürgerrechte (1834), ein vermutlich von Theodor Schuster aus dem 
Französischen übersetzter, 53 Artikel umfassender republikanischer Forderungskatalog, der 
Gleichheit, den Schutz der Freiheit und das Recht auf Erziehung und Bildung sowie Eigentum 
einschließt.51 Zu der in Artikel 32 geforderten Versammlungs- und Meinungsfreiheit zählt die 
„freie Ausübung jeder Gottesverehrung“ (Schuster 1834: 318). Ziel ist die Errichtung einer 
parlamentarischen Demokratie. Die deutsche Übersetzung wird im Februar 1834 erstmals in 

 
49  Der Bund der Geächteten war aus dem Deutschen Volksverein hervorgegangen, welcher im Sommer 1832 

auf Initiative deutscher Exilanten in Paris gegründet, wegen des restriktiven französischen Vereinsgesetzes 
1834 aber wieder verboten worden war (Ruckhäberle 1977: 17; Höppner/Seidel-Höppner 2005: 93). Im 
April/Mai 1834 konstituiert, spaltet sich der Bund bereits zwei Jahre später auf Grund innerer Streitigkeiten 
(Hundt 1993: 34-45). 

50  Zum Beispiel wird die Anklage des Schriftstellers Karl Gutzkow, dessen Roman Wally, die Zweiflerin als 
blasphemisch angezeigt wurde, scharf kritisiert (Der Geächtete 1972, Bd. 2: 281-283). 

51  Die französische Vorlage bildete Charles Antoine Testes Déclaration des Principes fondamentaux von 1833. 
Bei dem Text handelt es sich um einen Verfassungsentwurf, der von Robespierres Erklärung der 
Menschenrechte an den Konvent vom 24. April 1793 und der Deklaration der Menschen- und Bürgerrechte 
in der Verfassung vom 24. Juni 1793 ergänzt wurde (Ritter 2010: 45). 



 60 

Paris gedruckt und ist „einer der weitverbreitesten [sic] Texte der Pariser Handwerkervereine“ 
(Ruckhäberle 1977: 129). 

Zeitgleich mit der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte erscheint das Glaubensbekenntnis 
eines Geächteten als Kommentar der Erklärung. Der Text stammt wahrscheinlich von Theodor 
Schuster (Ruckhäberle 1977: 138). Die achtseitige Broschüre steht in der Rhetorik von 
Sozialreform und sozialer Gerechtigkeit und bleibt damit an die Tradition des französischen 
republikanischen Katechismus angelehnt. Schusters Fokus liegt auf der Entwicklung der 
parlamentarischen Demokratie in einem geeinten Nationalstaat als Voraussetzung für ein 
freiheitliches und gleiches Zusammenleben aller Bürgerinnen und Bürger. Die demokratische 
Republik ist für ihn die einzige Form, um diese Gleichheit zu erreichen. Im Zentrum stehen die 
Grundsätze „Freiheit, Gleichheit, Tugend und Nationaleinheit“, auf deren Basis das 
frühsozialistische Demokratieverständnis in Abgrenzung zur aristokratischen Republik als einer 
Klassenrepublik, in der wenige Bevorzugte über die Übrigen herrschen, skizziert wird (Schuster 
1977: 130-138). 

Abgesehen vom programmatischen Titel und belehrenden Stil weist das Glaubensbekenntnis 
wenig Bezüge zum traditionellen Katechismusformat auf. Auch religiöse Querverweise kommen 
so gut wie nicht vor. Lediglich im ersten Absatz heißt es mit Verweis auf die 
Schöpfungsgeschichte, 1. Mose 1:  

Der Herr schuf alle Menschen zu seinem Ebenbilde. Er schuf sie alle gleich. – In 
Allen lebt der hohe Götterfunke, der sie zu den Herren der Erde machte; […]. Die 

Menschen sind gleich geschaffen; aber der Böse säete den Saamen der Zwietracht. 
(Schuster 1977: 130)  

Gerade weil weitere religiöse Bezüge fehlen, fällt der Rückgriff auf die Genesis auf. Eine 
Interpretation bleibt jedoch schwierig. Der biblische Verweis mag dazu einladen, von einer 
religiösen Rahmung des Textes auszugehen, ungeklärt bleibt dann die Frage nach der Bedeutung 
und Funktion dieser Rahmung. Handelt es sich um die Aussage eines christlichen Verfassers in 
religiöser Absicht? Oder hat hier ein politischer Akteur gezielt ein Stilmittel gewählt, um seine 
Rezipientenschaft zu adressieren? Aus dem Text allein lassen sich beide Deutungen nicht 
hinreichend begründen, denn Erläuterungen des Autors fehlen. Laut des französischen Marx-
Spezialisten und Historikers der Arbeiterbewegung Jacques Grandjonc war der Rückgriff auf den 
Mythos in jedem zeitgenössischen Flugblatt verbreitet, was auf eine enge Verbindung von 
religiöser und sozialer Frage hinweise (1975b: 90-93). Ihre Verhältnisbestimmung sowie die Frage 
nach der Deutung dieser Sprache bleiben im Einzelnen allerdings komplex. 

Die Debatte um eine Programmschrift im Bund der Gerechtigkeit 
Die Bildungs- und politischen Partizipationsmöglichkeiten ihrer Mitglieder sowie die Verbreitung 
des neuen Wissens über in die Heimat zurückkehrende Gesellen potenzieren die Wirkung der 
Auslandsvereine und machen sie zu Keimzellen der frühproletarischen und frühsozialistischen 
Bewegung. Die Ideen, die in dieser sich internationalisierenden Protestbewegung kursieren, sind 



 61 

vielfältig und nicht immer vereinbar. Der Streit um verschiedene Konzepte einer sozialen 
Revolution, unterschiedliche Vorstellungen der neuen Gesellschaft und die Kritik an der 
Organisationsstruktur des Bundes der Geächteten führen schließlich zu dessen Spaltung. 1836 
haben die meisten Mitglieder den Bund verlassen. Ein radikaler Flügel um Karl Schapper, Joseph 
Moll und Heinrich Bauer, die später eine entscheidende Rolle in der zentralen Leitung des Bundes 
der Kommunisten spielen und damit auch an der Entstehung des Kommunistischen Manifests 
beteiligt sind, gründet daraufhin den Bund der Gerechten bzw. der Gerechtigkeit. 52  Erneut 
werden Forderungen nach einer Grundsatzdebatte und der Entwicklung einer Programmschrift 
laut. Im Sommer des Jahres 1838 beginnen die organisierten Arbeiten an einem 
Programmentwurf. In die Debatte um die politische Richtung des Bundes werden verschiedene 
Ideen zur gesellschaftlichen Umgestaltung getragen. Auch diesmal ist die Auseinandersetzung 
um das Konzept der Gütergemeinschaft maßgeblich (Marsiske 1984: 169). 

Zunächst ist ein umgearbeiteter französischer Katechismus im Gespräch, der von einem Mitglied 
des Leitungsgremiums des Bundes der Gerechtigkeit, dem Schriftsteller Friedrich Biermann,53 
übersetzt worden war und bei dem es sich um Albert Laponnerayes Catéchisme démocratique 
von 1836 handelt.54 Der Katechismus war den deutschen Flüchtlingen in Paris bekannt, denn sie 
ließen sich Laponnerayes L’intelligence ebenso wie andere babouvistische Zeitungen in den 
Lesesälen vorlesen (Seidel-Höppner 1974: 177). Auf die Frage nach den Gründen dafür, weshalb 
Laponnerayes Katechismus schließlich fallen gelassen wurde, gibt es keine abschließende 
Antwort. Für die Rekonstruktion der Entstehungsbedingungen des Bundes der Gerechtigkeit und 
die ihn begleitenden Diskussionen um ein geeignetes Programmdokument muss auf polizeiliche 
Verhörprotokolle zurückgegriffen werden, die in den Jahren 1840/41 nach einer größeren 
Verhaftungswelle entstanden. Das Bundesmitglied Carl Friedrich Hoffmann erwähnt in seiner 
Vernehmung vom 15. und 16. April 1841 Laponnerayes Katechismus. Er urteilt, dass die „Tendenz 
[des Textes] […] im wesentlichen dieselbe [war] [wie die] der Verbindung im allgemeinen,“ weist 
jedoch auf unterschiedliche Ansichten in Bezug auf einzelne Paragraphen hin und berichtet, wie 
die Mitglieder kurz darauf „die Sache liegen [ließen]“ (Institut/Institut 1970: 111). Zu der den 
Katechismus abschließenden Religionsfrage war man da in der Diskussion noch gar nicht 
gekommen. Es ist denkbar, dass neben den inhaltlichen Differenzen auch formale Aspekte eine 
Rolle spielten (Seidel-Höppner 1974: 180; Förder/Hundt 1972: 249). Die nachfolgenden 

 
52  Die in mindestens zwei Drucken 1838 erschienen Statuten führen sowohl den Namen Bund der Gerechtigkeit 

als auch Bund der Gerechten (Ruckhäberle 1977: 233). Den Behörden war die Organisation als Bund der 
Gerechtigkeit bekannt (Bericht der Bundes-Centralbehörde 1842: 39-40, 82). Aus einem Brief Wilhelm 
Weitlings geht hervor, dass die Bezeichnung Bund der Gerechten auf einen Konflikt der Mitglieder 
untereinander zurückzugeht (Seidel-Höppner 2014: 88, 94-95; Seidel-Höppner 2013: 47-57).  

53  Biermann (auch: Michel Birmann) war den Behörden als „Schriftsteller aus Preischeid im Kreise Prüm“, einer 
kleinen Gemeinde in der Eifel an der Grenze zu Luxemburg, und als in Paris tätiger „Sprachlehrer“ bekannt 
(Bericht der Bundes-Centralbehörde 1842: 93). 

54  Dies lässt sich aus einem Vergleich der Verhöraussage des Tischlers und Bundesmitglieds Carl Friedrich 
Hoffmann mit einem bei Karl Schapper beschlagnahmtem Katechismusfragment rekonstruieren 
(Höppner/Seidel-Höppner 2005: 106). 



 62 

Entwürfe, Karl Schappers Gütergemeinschaft (1838) und Wilhelm Weitlings Die Menschheit wie 
sie ist und wie sie sein sollte (1838), weisen jedenfalls keine Bezüge zum katechetischen Format 
auf, strotzen allerdings vor endzeitlicher Rhetorik, biblischen Bezügen und religionsbezogener 
Sprache.55 

Karl Schapper (1812-1870), zuvor aktiv in der revolutionären literarischen Bewegung Junges 
Deutschland und als politischer Agitator schließlich aus der Schweiz ausgewiesen, trägt mit 
seinem unvollendet bleibenden Aufsatz „Gütergemeinschaft“ – das Manuskript wurde in Paris 
bei einer Hausdurchsuchung beschlagnahmt und erst 125 Jahre später von der Forschung 
entdeckt und veröffentlicht56 – zur Programmdebatte des Bundes bei. Das handschriftlich 15 
Seiten umfassende Fragment beginnt mit der Beschwörung eines finalen Konflikts zwischen 
Aristokratie und Demokratie, einem „Kampf […] auf Tod und Leben“, der über die Freiheit der 
Menschheit oder das Sklaventum der Masse, unterdrückt durch eine Gruppe von Herren, 
entscheiden wird. 

Geprägt von der Hoffnung auf eine nahende Revolution bewegt sich die Sprache zwischen 
enthusiastischer Erwartung und apokalyptischer Rhetorik. In Vorbereitung auf den „großen 
Auferstehungstag der Völker“ gilt es, klare Grundsätze zu finden, die „das Glück der Menschheit“ 
befördern, deren „erste und notwendigste Bedingung“ die Gütergemeinschaft ist (Schapper 
1963: 319-321). Die Erfindung des Geldes und des Privatvermögens werden auf Dauer nicht 
verhindern können, dass „die Morgenröte der Freiheit [heranbricht], die Menschen […] sich 
wieder als Brüder erkennen und lieben […] und die Tyrannen wieder in das Nichts zurückkehren 
[werden]“ (Schapper 1963: 322). Noch versuchten die Feinde der Gütergemeinschaft diese mit 
allen Mitteln zu verhindern, doch die im Deutschen Bund, in England und Frankreich 
kursierenden Ideen sind stärker. Freilich seien die Gegner nicht vom Gegenteil zu überzeugen, 
denn – hier tritt Schapper in einen exegetischen Diskurs ein, indem er auf Worte des „erste[n] 
Republikaner[s] […] Christus“ verweist –: „[E]he wird ein Kamel durch ein Nadelöhr gehen, als ein 
Reicher ins Himmelreich, d.h. ehe wird das Unmögliche möglich werden, als daß ein Reicher 
freiwillig seinem Reichtum entsagt und zu unserem Bruderreich tritt [nach Mt. 19,24]“ (Schapper 
1963: 325). Das Gleichnis vom Hochzeitsfest (Mt. 22,2-4) dient ihm als Beleg, dass „Christus nichts 
anderes wollte als ein großes Bruderreich [zu] gründen.“ Mehr noch, „[a]us Christi Lehren“, nicht 
jedoch durch die „Ränke der Pfaffen“, die Schapper mit der in der Bergpredigt gegebenen 
Warnung vor den falschen Propheten verbindet (Mt. 7,15), könne die Bewegung „am meisten für 
[ihre] Grundsätze schöpfen.“ (Schapper 1963: 325-326). Der Vergleich geht noch weiter:  

 
55  Als religionsbezogene Sprache verstehe ich in Anlehnung an von Moritz‘ Gebrauchsdefinition 

„Textelemente“ auf Wort-, Satz- oder semantischer Ebene sowie Aspekte der literarischen Form, deren 
Bezug zu Religion jeweils genau definiert werden muss und damit stets Gegenstand der Interpretation ist, 
und deren Verwendung zunächst nichts über die Religiosität eines Autors aussagt (Moritz 1981: 174-175). 

56  Der Erstabdruck erfolgte bei Wolfgang Schieder (1963: 319-227). Das Original befindet sich in der Schapper-
Akte der Archives Nationales in Paris; über eine Kopie verfügt das Karl-Marx-Haus in Trier. 



 63 

Wir nun, die wir uns durch seine [Jesu] Grundsätze, die auch die unsrigen sind, zu 
seinen Jüngern bekennen, wollen dann hingehen in alle Welt und zu allen Völkern 

und das Bruderreich predigen und mit der Kraft unseres Armes errichten helfen, zu dem 
er durch seine Lehren den Grund gelegt hat. (Schapper 1963: 326) 

Das Bekenntnis zur Jüngerschaft Jesu wird mit dem impliziten Verweis auf Mk. 16,15 („Und er 
sprach zu ihnen: Gehet hin in alle Welt und prediget das Evangelium aller Kreatur“) als 
Aufforderung formuliert und in das semantische Feld Mission überführt. Damit enden die 
zusammenhängenden Ausführungen und der Text wird als Fragment erkennbar. Mit 
stichpunktartigen Notizen zu der Frage, ob die Einführung der Gütergemeinschaft eine politische 
und moralische Vorbildung erfordert, welche sich Schapper von der bevorstehenden Revolution 
erhoffte, bricht der Entwurf ab.  

Auf einem beiliegenden Notizblatt sind siebzehn Fragen verzeichnet, die sich Schapper für die 
weitere Ausarbeitung vermerkt hatte. Aus ihnen wird ersichtlich, dass er das Manuskript anhand 
von Fragen entwickelte, ohne den Entwurf jedoch im Frage-Antwort Schema zu gestalten. Keine 
der Fragen adressiert Religion als Thema; allerdings stellt Schapper für seine Erläuterungen 
weiterhin durchgängig biblische Bezüge her. Thematisiert werden revolutionstheoretische 
Überlegungen, Fragen nach der Gestaltung und Umsetzung der Gütergemeinschaft, der 
Bedeutung der Arbeiterschaft und der Gestaltung der Arbeit sowie ethische und moralische 
Überlegungen. Frage 16 etwa, die sich auf die durch die Gütergemeinschaft erhoffte 
charakterliche Verbesserung des Menschen bezieht, speist die zeitgenössische Moraldebatte, 
wie sie durch Philosophen wie Étienne-Gabriel Morelly und Gracchus Babeuf vorgezeichnet und 
dann bei Robert Owen wieder aufgegriffen wird, ein (Grandjonc/Pelger 1989: 67-68).  

Parallel zu diesem Entwurf erarbeitet der Schneidergeselle Wilhelm Weitling, eine Zentralfigur 
der frühen Arbeiterbewegung und des Frühsozialismus, eine eigene Vorlage, die er Die 
Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte (1838) 57 betitelt. 

 
57  Laut Weitling wurde die Schrift, „um bei etwaigen spätern Verfolgungen die Polizei irrezuführen“ auf 1839 

datiert, obwohl sie bereits Ende 1838 in Paris gedruckt wurde (Weitling, zit. n. Seidel-Höppner 2014: 97). 

Wilhelm Christian Weitling wird 1808 in Magdeburg als unehelicher Sohn einer Dienstmagd und 
eines Artillerie-hauptmanns der napoleonischen Truppen geboren. Er wächst in Armut auf, kann 
jedoch die städtische mittlere Bürgerschule besuchen und beginnt 1822 eine Schneiderlehre. Ab 
Mitte der 1820er Jahre ist er als wandernder Handwerksgeselle unterwegs und unter anderem an 
den während der Julirevolution in Leipzig ausbrechenden Unruhen beteiligt. 1834 arbeitet Weitling 
zunächst in Wien. Zensur und gesetzliche Einschränkung der politischen Betätigung von 
Handwerksgesellen auf Wanderschaft und Exilanten tragen zu seiner Politisierung bei. Er schließt 
sich der 1834 in Paris gegründeten Geheimorganisation Bund der Geächteten an. In Paris verdingt 
er sich als Schneider und ist im frühproletarischen Milieu publizistisch tätig. Nach der Spaltung des 
Bundes reagiert Weitling auf die Aufforderung der Zentralbehörde des neu gegründeten Bundes 
der Gerechtigkeit und beginnt, Vorschläge für ein politisches Programm einzureichen. 
(Biographische Informationen nach Seidel-Höppner 2018: 5-22). Seine Skizze trifft auf Zustimmung 
und er wird aufgefordert, einen vollständigen Entwurf einzureichen, Die Menschheit, wie sie ist und 
wie sie sein sollte. 



 64 

Der in elf Abschnitte unterglieder-ten Schrift stellt Weitling den Bibelvers Mt. 9,37f. voran: „Und 
als Jesus das Volk sah, jammerte ihn dasselbe, und er sprach zu seinen Jüngern: die Ernte ist groß, 
aber wenige sind der Arbeiter; darum bittet den Herrn der Ernte, daß er Arbeiter in seine Ernte 
sende.“ Über diesen Vers adressiert er seine Leserschaft als Arbeiter und ruft zur Teilhabe an der 
Ernte, die „zur irdischen Vollkommenheit reifende Menschheit“, auf. Deren erste Frucht ist die 
Gütergemeinschaft (Weitling 1845a: 9). Es folgt eine Kritik der politischen Verhältnisse. 
Thematisiert werden der Mangel an politischer Mitbestimmung und die Armut der hart 
arbeitenden einfachen Bevölkerung.            

Der Gegensatz von reich und arm wird moralisiert („reich und mächtig sein, heißt ungerecht 
sein“), religionisiert („Nur den Gerechten ist das Himmelreich versprochen“) und politisiert 
(„Reich oder ungerecht zu sein heißt ferner: die Macht oder Mittel haben, mehr genießen zu 
können als man braucht, ohne dafür arbeiten zu müssen. Also müssen doch die Übrigen für den 
Reichen arbeiten“) (Weitling 1845a: 11). Was zunächst als moralreligiös begründete Kritik am 
individuellen Handeln Einzelner erscheint, wird als systemisches Problem, hervorgerufen durch 
Wuchertum, Verelendung durch Industrialisierung und die Maschinisierung von Arbeitsabläufen 
sowie durch die ungleiche Verteilung identifiziert und kritisiert. Erste Maßnahmen sind die 
Proklamation von Freiheit und Gleichheit, der Sturz von Monarchen, dem Adel und der „Pfaffen“, 
die Abschaffung der stehenden Heere sowie die Besteuerung der Reichen (Weitling 1845a: 15). 
Die Notwendigkeit gesellschaftlicher Reform wird dabei mit biblischen Zitaten und Paraphrasen 
plausibilisiert58 und mit christlichen Vergleichen unterlegt,59 die Gütergemeinschaft schließlich 
als unverfälschte „Religion der Gleichheit und christliche[n] Liebe“ (Weitling 1845a: 23) 
konzeptualisiert. 

Kapitel 2 beginnt mit zehn Grundsätzen zur Verwirklichung des Glücks der Menschheit. Diese 
werden von Weitling in einen religiösen Diskursrahmen gestellt, insofern er normativ zwischen 
falschem (dem „blinde[n]“) und richtigem (dem „aus Ueberzeugung entstandene[n]“) Glauben 
unterscheidet und die Grundsätze als aus „Christi Lehre und [der] Natur“ hervorgegangene 
Einsichten bezeichnet. Als „liebe deinen Nächsten wie dich selbst“ (Weitling 1845a: 24) 
zusammengefasst, werden disee Grundsätze schließlich in den Kontext der zehn Gebote gerückt. 
Allerdings will Weitling sie von einem „blinden“ Glauben abgegrenzt wissen. Gleichzeitig 
beansprucht er, dass die Grundsätze – zehn knappe Forderungen, die weder als direkte Anrede 
noch als Aufforderung oder Verbot formuliert sind – auf natürlichen Einsichten basierten und 
sucht die Lehre damit als empirisch gewonnene Überzeugung zu fundieren. Gleichwohl bedürfe 
es „Apostel der neuen Lehre“ (Weitling 1845a: 24), um das Volk über die Wahrheit aufzuklären, 
welche, wie „alle großen Wahrheiten […] von oben herab, vom Vater des Lichts“ kommen 

 
58  Zum Beispiel Mt. 19, 24: „Niemand kann zwei Herren dienen, Gott und dem Mammon“ (Weitling 1845a: 18); 

„Wer den Genüssen lebt, wird durch die Genüsse, wer aber dem Geiste lebt, wird durch den Geist Belohnung 
finden“ (Weitling 1845a: 21).  

59  Der politische Agitator im Kampf um die Befreiung der Menschheit sei ein „würdiger Priester des Volkes“ 
(Weitling 1845a: 23). 



 65 

(Weitling 1845a: 25). Weitlings Zukunftsentwurf sieht die Neugestaltung der Gesellschaft in Form 
eines „allgemeinen Familienbunde[s] der ganzen Menschheit“ vor (Weitling 1845a: 27). Mit der 
Bundmetapher greift er den verbreiteten, theologisch konnotierten Begriff auf, welcher noch 
dem 1847 gegründeten Bund der Kommunisten Pate steht.60 

Kapitel 3 bis 9 erläutern die Grundlagen von Weitlings Gesellschaftsentwurf, dessen Struktur, weit 
über familiäre Bünde hinausgehend, eine umfassende politische, ökonomische und rechtliche 
Organisation des Gemeinwesens vorsieht. Die Kapitel enthalten genaue Vorschläge, was die 
Regelung von Arbeits- und Wohnverhältnissen oder die (plan-)wirtschaftliche Struktur des auf 
gleichmäßig verteilten Arbeitsstunden („Commerzstunden“) und gemeinsam erwirtschafteten 
und verwalteten Gütern des Gemeinwesens betrifft. In ihren Details erinnern sie an die 
Siedlungen, die seit Beginn des 19. Jahrhunderts in Europa und den USA bestehen oder in 
fiktionalen Entwürfen der sozialistischen Gesellschaft wie Étienne Cabets utopischem Reise- und 
Abenteuerroman Voyage en Icarie (1840/42) weit verbreitet werden.  

Kapitel 11 und 12 schildern die materiellen Vorteile und die positiven moralischen Auswirkungen 
der Gütergemeinschaft – in gleichen Bedingungen, Einheit und vor allem Weltbürgertum mit 
einer Weltsprache ist der Einfluss liberaler Ideen zu spüren – als „Erlösungsmittel der 
Menschheit“ (Weitling 1845a: 47). Mit der Verortung der Gütergemeinschaft in der europäischen 
Religionsgeschichte durch Verweise auf Jan van Leiden und Thomas Müntzer sowie der 
Beschwörung eines bevorstehenden Endkampfes, zu dem „die Trompeten und Sturmglocken 
[das Volk] zum jüngsten Gericht rufen“ und der die Welt „in einen Garten Eden und die 
Menschheit in eine Familie verwandeln“ (Weitling 1845a: 51) werde, endet Weitlings Entwurf 
einer Menschheit, „wie sie sein sollte“. 

Schapper und Weitling arbeiten etwa zeitgleich an ihren Entwürfen, nachdem die Leitung (die 
„Zentralbehörde“) ihre Mitglieder zuvor aufgefordert hatte, bei der Erarbeitung eines 
Programmdokuments mitzuwirken. 61  In den Entwürfen ist die Forderung nach sozialer 
Gerechtigkeit zwar ein moralisches Anliegen, das allerdings als ökonomische Frage behandelt 
wird mit der Gütergemeinschaft als Lösung des Problems und als Garant für Chancengleichheit. 
Prinzipiell bildet die im Verlauf einer Revolution entstehende demokratische Republik die 
politische Form, in der die Gemeinschaftsordnung Verwirklichung finden soll. Die Revolutions-
erwartung ist sowohl bei Schapper als auch bei Weitling greifbar und findet in apokalyptischer 
Rhetorik ihren Niederschlag. Beide Texte sind gleichermaßen mit religiösen Bezügen durchsetzt 
bis hin zum Zitat derselben Bibelstelle (Mt. 19,24); Kirchenkritik wird als Klassen- und 

 
60  Zwar wandelt sich der „Bund“ im Verlauf des 19. Jahrhunderts vom „religiösen Erwartungs-“ zum 

„gesellschaftlichen Organisationsbegriff“ (Koselleck 1972: 643), die religiöse Konnotation bleibt aber 
erhalten: „Bund“ ist bis weit ins 19. Jahrhundert hinein „mit all seinen theologischen Implikationen […] ein 
religiöser Begriff, bedeutete eine von Gott gestiftete Vereinigung.“ (Koselleck 2002: 44) Koselleck 
argumentiert, dass es diese religiöse Konnotation war, die Marx und Engels dazu bewegte, als 
Programmdokument kein Glaubensbekenntnis mehr, sondern ein Manifest zu verfassen. Dies ist fraglich (vgl. 
meine Konklusion). 

61  Weitere Details zum Entstehungsprozess bei Brandenburg (1977: 24-26).  



 66 

Herrschaftskritik formuliert und Jesus als Sozialrevolutionär referenziert. Die Zentralbehörde 
beauftragt schließlich Weitling mit der Ausarbeitung einer Programmschrift, die dann in 2000 
Exemplaren gedruckt wird und als legitimiertes Programmdokument zwischen Ende 1838 und 
1842 auf breite Resonanz stößt. Sie wird von Exilanten in der Schweiz, in Paris und London 
gelesen, welche sich auf der Basis von Weitlings Schilderungen Vorstellungen von der zukünftigen 
kommunistischen Gesellschaft machen (Schieder 1963: 254). Wie Schapper auf die Entscheidung 
reagiert hat, ist im Einzelnen nicht überliefert. Sie dürfte ihn verdrossen haben, denn er lässt 
künftig kein gutes Haar an Weitling (Seidel-Höppner 2014: 100). 

Die Streitigkeiten innerhalb des Bundes der Gerechtigkeit nehmen zu. 1839 wird dessen Zentrale 
im Kontext der politischen Unruhen um den gescheiterten Aufstand gegen die französische 
Monarchie nach London verlegt; sowohl die Trennung vom Pariser Flügel als auch die innere 
Spaltung des Londoner Flügels zeichnen sich ab. Dennoch bleibt Weitlings Menschheit bis 1847 
das offizielle Programmdokument, bis es vom Manifest der Kommunistischen Partei abgelöst 
wird. Die in London vorgenommene Korrektur und den Druck des Manifests wird wiederum 
Schapper besorgen.  

Martin Hundt, marxistischer Historiker und einer der besten Kenner der Programmdiskussion des 
Bundes der Gerechtigkeit, hat den engen Zusammenhang von Laponnerayes Catéchisme, 
Schappers Gütergemeinschaft und Weitlings Menschheit betont und darauf hingewiesen, dass 
die Texte „als drei Dokumente einer Debatte“ gelesen werden müssen und Weitlings Entwurf als 
das „Endergebnis eines in sich geschlossenen Klärungsprozesses“ zu sehen ist (Hundt 1993: 78). 
Stellt man die Dokumente in den Zusammenhang einer grundsätzlichen Verhältnisbestimmung 
von Religion und Politik, ist der Klärungsprozess hier allerdings keineswegs beendet, sondern 
fängt im Gegenteil erst an. Weitlings Folgeschriften Garantien der Harmonie und Freiheit (1842) 
und Das Evangelium eines armen Sünders (1845) sind international immens erfolgreich und 
machen Weitling zum führenden Theoretiker der frühen Arbeiterbewegung. Sie werden 
maßgeblich für die Grundlegung des frühen Kommunismus, denn ihre religionsbezogene Sprache 
stößt programmatische Debatten um das Verhältnis der neuen Bewegung zum Christentum an. 
Die Mehrdeutigkeit dieser Sprache ist dabei typisch für die Komplexität dieses Verhältnisses. 

Die Religion „benützen, um die Menschheit zu befreien“: Wilhelm Weitlings 
Grundlegung des Kommunismus 
In den Garantien kritisiert Weitling das kapitalistische System und spezifiziert seine Vorstellung 
einer nun kommunistischen Gesellschaft. Diese liefert die gesellschaftliche Garantie, um 
Harmonie – den ursprünglich vorhandenen Ausgleich von Begierden und Fähigkeiten – und 
menschliche Freiheit herzustellen. Der Text ist in zwei Teile gegliedert. Im ersten Teil legt Weitling 
die „Entstehung des gesellschaftlichen Übel [sic]“ in 13 Kapiteln, von denen das letzte „Religion 
und Sitten“ gewidmet ist, dar; der zweite Teil behandelt „Ideen einer Reorganisation der 
Gesellschaft“. Anders als in Weitlings Menschheit kommt sein Entwurf ohne christlichen 
Bezugsrahmen aus. Stattdessen liefert er naturrechtlich inspirierte Begründungen für die 



 67 

Formulierung des politischen Ziels: der Errichtung der kommunistischen Gesellschaft. 62  Ein 
idealisiert-romantisches Bild von Natur als konfliktfreier Raum des Zusammenlebens liefert ihm 
das Modell für diese Zukunftsgesellschaft. Weitlings Geschichtsverständnis basiert auf der Idee 
eines harmonischen Urzustands, den es nach einer Periode der Ungleichheit, auf welche die 
Gütergemeinschaft als Lösung folgen müsse, wiederherzustellen gelte. Typisch für die 
Geschichtsteleologien des 19. Jahrhunderts ist die Rede von der „Notwendigkeit“. Der Germanist 
Wolfram von Moritz hat darauf hingewiesen, dass Weitlings „triadisches“ Geschichtsverständnis 
zudem an mythologische Elemente, etwa das Motiv eines goldenen Zeitalters, anknüpft (Moritz 
1981: 248). Es ist in diesem Sinne sozialutopisch. 

Explizit thematisiert Weitling die soziale und politische Rolle von Religion nur im dreizehnten 
Kapitel des ersten Teils. Dabei unterscheidet er zwischen Religion an sich und ihrer 
Instrumentalisierung durch Politik. Religion wird zunächst unspezifisch als ein „räthselhafte[r] 
Wegweiser durch ein unbekanntes Diesseits in ein noch unbekannteres Jenseits“ (Weitling 1842: 
103) bezeichnet, im Folgenden aber am Christentum expliziert. Der Jenseitsbezug eigne sich 
bestens zur Instrumentalisierung, etwa indem weltliche Entbehrungen als Bedingung für die 
himmlische Glückseligkeit erklärt würden. In diese Instrumentalisierung seien sowohl „Pfaffen“ 
als auch „Gelehrte“ involviert. „Staatspolitik“, „Polizei des Staats“ und „Kirche“ sind für Weitling 
die Institutionen, die die Moral- und Sittenprinzipien aufrechterhalten, die die „Herrschaft 
Einiger“ stützt und den gesellschaftlichen Fortschritt verhindern (Weitling 1842: 108). Weitlings 
revolutionstheoretische Überlegungen münden in eine Prophezeiung.  

Im vorletzten 18. Kapitel („Mögliche Übergangsperioden“) wird das Kommen „irgend ein[es] 
Mann[es]“ angekündigt, „der unserm Prinzip mit größter Liebe ergeben ist“, um eine 
revolutionäre Regierung anzuführen. Dieser wird, so Weitling, „ein zweiter Missias seyn, größer 
als der erste“ (Weitling 1842: 243). Was hier noch als Messiasmetapher gedeutet werden mag, 
wird zum Ende des Kapitels in eine Verheißung überführt: „Ein neuer Mess. wird kommen, um 
die Lehre des ersten zu verwirklichen“ (Weitling 1842: 260).63 Die alte Gesellschaft zertrümmernd 
wird dieser „die Thränenquellen in das Meer der Vergessenheit leiten und die Erde in ein Paradies 
verwandeln.“ Dieser „größte Messias wird in stiller Bescheidenheit sich dieser neuen Herrschaft 
fügen. Dies wird die Krone seines Wirkens seyn, und alle Welt wird daran den zweiten Missias 
erkennen, größer als der erste“ (Weitling 1842: 260).  

 
62  Bereits in der Menschheit hatte es Ansätze dazu gegeben, etwa wo Weitling seine Ausführungen als auf 

natürlichen Einsichten und auf empirisch gewonnene Überzeugungen basierende Lehre bezeichnete. 
Allerdings unterscheiden sich Weitlings Begründungen fundamental von dem bis anhin verbreiteten 
Begründungsmuster des Naturrechts, das die soziale Ordnung als naturgegeben und gottgewollt verstand, 
womit gesellschaftliche Verhältnisse zementiert wurden. Weitling hingegen weist gerade auf die 
Notwendigkeit und Möglichkeit sozialer Veränderung hin.  

63  In Anlehnung an Mt. 10:34 formuliert die dritte Auflage von 1849 an dieser Stelle radikaler: „Und einen neuen 
Messias sehe ich mit dem Schwerte kommen, um die Lehre des ersten zu verwirklichen.“ (Weitling 1849: 
312) 



 68 

Die Garantien werden ein publizistischer Erfolg. In drei rasch aufeinander folgenden Ausgaben 
gedruckt, werden sie in verschiedene Sprachen übersetzt und machen Weitling als Theoretiker 
des Frühproletariats bekannt. Im Leitartikel von Robert Owens New Moral World bezeichnet 
Friedrich Engels Weitling als „den Gründer des deutschen Kommunismus“ und den „Anführer der 
Partei [gemeint sind die kommunistischen Vereinigungen in der Schweiz: AK].“ Die von Weitling 
hergestellten Bezüge zwischen Kommunismus und der Bibel erinnern ihn an eine französische 
Strömung, den ikarischen Kommunismus: „Weitling and his party are in this respect, just like the 
Icarians in France, and contend that Christianity is Communism.“64 (Engels 1843: 161) Dass Engels 
„Partei“ hier als Kategorienbegriff für bestimmte Gruppierungen verwendet weist darauf hin, 
dass religiöse Bezugnahmen und christliche Grundlegungen innerhalb der kommunistischen 
Bewegung keine Außenseiter- oder Individualpositionen darstellen. Gleichwohl provozieren 
Weitlings harsche Kritik an den gesellschaftlichen Eliten und ihren Institutionen wie der Kirche. 
Die Zürcher Autoritäten lassen ihn zum ersten Mal verhaften. Der „tobende Schneider” gilt fortan 
als Unruhestifter. Dessen Garantien enthalten „das Aergste, was der Communismus“ – Anfang 
der 1840er Jahre kennt man inzwischen den Begriff – „ausgebrütet hat“ (Knonau 1844: 325-326). 

Kommen Weitlings Garantien trotz seiner prophetischen Rede in Kapitel 18 über weite Teile ohne 
christliche Bezugnahmen aus, ist dies mit seinem drei Jahre später erscheinenden Evangelium 
eines armen Sünders grundsätzlich anders. Hier liefert er eine für die kirchlichen und politischen 
Autoritäten empörende kommunistische Interpretation des Neuen Testaments, die als 
Beleidigung und Störung des öffentlichen Friedens wahrgenommen wird. Im Evangelium 
unterscheidet Weitling zwischen den „Deutungen und Auslegungen der Pfaffen und Vorrechtler“ 
und dem „Wesentliche[n]“ oder dem „Grundprinzip Christi“, die als die „Lehre der Nächsten- und 
Feindesliebe“ qualifiziert wird (Weitling 1845b: 20, 21). Sein Blickwinkel ist von der 
zeitgenössischen historischen Bibelkritik und der Leben-Jesu-Forschung – David Friedrich Strauß 
wird namentlich genannt (Weitling 1845b: 20) – geprägt. Da die Bibel keine Offenbarung, sondern 
von Menschen geschrieben ist, enthält sie Irrtümer, die es aufzudecken gilt (Weitling 1845b: 18), 
um das wesentliche Prinzip des Christentums zu verwirklichen. Als dieses Prinzip wird die 
„Gemeinschaft der Arbeit und der Güter“ – damit ist deren Verwirklichung gleichbedeutend mit 
Kommunismus – sowie die Freiheit und Gleichheit der Menschen identifiziert (Weitling 1845b: 
79-80, 83). 

Weitlings Schrift hat deutenden Charakter, wo er Bibelstellen zur Argumentation anführt oder 
die Frage erörtert, wie der „Glaube an Teufel, Gespenster, Zeichen und Wunder“ – hier führt er 
en passant eine Oberkategorie des Übernatürlichen ein – erklärt und dessen Funktion erläutert 
werden kann (Weitling 1845b: 54, 58). Stets geht es dabei um die Ergründung dessen, was er für 
die eigentliche Lehre hält, nicht jedoch um die Frage nach der Historizität der biblischen 
Ereignisse. Insofern die Ermittlung dieses „Grundprinzips Christi“ die Prämisse seiner Darstellung 
bildet, geht es Weitling nicht um die theologische Auslegung von Bibelstellen nach allen Regeln 

 
64  „Weitling und seine Partei sind in dieser Hinsicht genauso wie die Ikarier in Frankreich und behaupten, dass 

das Christentum Kommunismus ist.“ 



 69 

der Kunst, weshalb sein Werk schwerlich an der Korrektheit der Zitation oder am 
zeitgenössischen Stand der akademischen Exegese zu messen ist (Moritz 1981: 262-263). Zwar 
schreibt er sich in einen Auslegungsdiskurs ein. Dieser ist aber gerade kein theologisch-
exegetischer, vielmehr handelt es sich um eine Selektion von Textstellen daraufhin, was er als das 
christliche Prinzip ansieht und dessen Verwirklichung für ihn gleichbedeutend mit dem 
Kommunismus ist (Weitling 1845b: 21). Die frühchristliche Gütergemeinschaft als 
kommunistische Lebensform, der Hinweis darauf, dass Jesus die Gütergemeinschaft lehrte und 
dass er Kommunist war sowie die Parallelisierung von Frühchristentum und Kommunismus und 
die Betonung des (sozial-)revolutionären Potenzials des Christentums sind nicht allein rhetorische 
Figuren, sondern spiegeln zeitgenössische Deutungen von Christentum und Kommunismus. Zur 
Systemkritik wird Weitlings Evangelium dort, wo er fordert, die „Ursachen“ dafür zu bekämpfen, 
dass Menschen zu „Feinden der Gesellschaft“ werden (Weitling 1845b: 75). Hier liegt denn auch 
die politische Sprengkraft des Textes. 

Allerdings übt Weitling keine atheistische oder antireligiöse Kritik, vielmehr plädiert er dafür, das 
Christentum als revolutionäre Ressource zu betrachten: „Die Religion [gemeint ist hier zunächst 
das Christentum, AK65] muß […] nicht zerstört, sondern benützt werden, um die Menschheit zu 
befreien,“ lautet seine Forderung (Weitling 1845b: 17). Diesen interessegeleiteten Umgang mit 
dem Christentum vertritt er auch in politischen Diskussionen. In den erhaltenen Protokollnotizen 
der im kommunistischen Arbeiterbildungsverein in London geführten Debatten über die 
Durchsetzung des Kommunismus äußert Weitling beispielsweise: „Es werde häufig gegen das 
Christentum gesprochen; es liegt am alten viel Gutes; ich finde, man sollte nicht gegen dieses 
sprechen […] Wir sollen alles benutzen; durch Gefühl ist möglich, was durch den Verstand bei 
vielen Menschen unmöglich ist.“ (Nettlau 1970: 216) Die Durchsetzung des Kommunismus ohne 
Revolution scheint ihm nicht denkbar und der Motor dieser Revolution ist der „revolutionäre 
Enthusiasmus“ (Eßbach 2010; 2014: 668): ein „die Herzen“ ergreifendes „Mitgefühl“, das „die 
Massen bewegt.“ (Nettlau 1970: 223-224) Für dessen Initialisierung lässt sich das Christentum 
nutzbar machen, denn:  

Solange eine Partei noch klein ist, muß sie alle möglichen Mittel gebrauchen sich 
zu verstärken. […] [M]ir ist jedes Mittel recht, was zum Kommunismus führt. […] 

Ob man mit Atheismus oder Religion, mit Kolonisation oder Revolution Propaganda 
macht, das muß uns gleich sein, wenn die Hauptrichtung dieselbe bleibt. (Nettlau 1970: 
227-229) 

 
65  Später erweitert Weitling sein Religionsverständnis erheblich. In seiner Denk- und Sprachlehre (1856) führt 

er – und zwar unter der Rubrik „Theoretisch-praktizierte Phantasie“ – in der Kategorie „Theologische 
Theorien“ neben den christlichen Konfessionen auch „Indaismus“ und „Buddhismus“ an; unter der Rubrik 
„veraltete“ und „menschliche Ebenbilder“ nennt er neben dem jüdischen, christlichen und islamischen Gott 
sowie antiken Gottheiten (etwa Bacchus oder Jupiter) gleichermaßen mythologische Figuren (Faun, Meduse, 
Nymphe), Sagengestalten (Drache, Lindwurm, Nixe) sowie „Gespenst“ und legt damit einen implizit 
bleibenden Begriff des Übernatürlichen zugrunde (Weitling 1991: 191, 195). 



 70 

Dieser Pragmatismus, der hier zudem auf einer doppelten Binärkonzeption – Religiosität (als 
Sache des Gefühls) versus Rationalität sowie Atheismus versus Religion – basiert, wirft ein neues 
Licht auf Weitling und zeigt den Facettenreichtum seines Verhältnisses zum Christentum 
(Nygaard 2023: 221). Eine dogmatische Besonderung Jesu spielt dafür keine Rolle. Sogar dort, wo 
von „Christus“ die Rede ist, stellt Weitling ihn als Menschen dar, fehlbar und in den Zielen 
vergleichbar mit anderen: „Pithagor wie Jesus, beide wollten eine radikale Umgestaltung aller 
socialen Verhältnisse“; „[D]ie Menschen irren, und wenn Einige, wie Sokrates, Konfuzius, Christus 
und Andere, Wahrheiten lehrten, so beweiset das nicht, daß diese Wahrheiten nicht noch der 
Vervollkommnung fähig wären.“ (Weitling 1945: 97, 111, 25, 18) Dass die Brauchbarkeit der 
christlichen Lehre wenig mit privater Frömmigkeit zu tun hat, macht Weitling in Bezug auf seine 
eigene religiöse Praxis deutlich. Er räumt ein, „lange nicht mehr“ die Kirche besucht oder gebetet 
zu haben, und er „werde wohl auch so bald nicht wieder beten.“ Dennoch sei er ein 
„enthusiastischer Anhänger dieser Lehre [der Nächsten- und Feindesliebe].“ (Weitling 1845b: 21) 
Der Wert der Bibel bemisst sich nicht an ihrem Wahrheitsgehalt, sondern daran, ob ihre Lehren 
durchsetzbar sind, denn die Bibel sei nicht an sich wahr, sondern das Produkt menschlicher 
Deutung:  

Aus der Bibel lässt sich alles machen, was man will. Wohl ihr Herren, ihr habt‘s 
bewiesen, ihr habt ein Evangelium der Tyrannei, der Bedrückung und der 

Täuschung daraus gemacht, ich wollte eines der Freiheit, Gleichheit und Gemeinschaft 
[…]. Meine Absicht ist bekannt, und die Stellen, aus denen ich schöpfte, angemerkt. Der 
Leser mag nun lesen, prüfen, urtheilen und glauben was er will. Amen. (Weitling 1845b: 
133) 

Weitlings kommunistische Bibelauslegung66 provoziert. 1843 in Lausanne verfasst und für eine 
rasche Publikation in Zürich vorgesehen, wird Weitling auf Geheiß des Zürcher Kirchenrats 
verhaftet. Das Manuskript verschwindet, lediglich die drei ersten Druckbögen sowie weitere 
Druckschriften, Papiere und Briefwechsel werden beschlagnahmt, aus welchen der 
Staatsrechtler Johann Caspar Bluntschli im Auftrag der Behörden einen Bericht über Die 
Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling vorgefundenen Papieren (1843) verfasst. 
Durch diesen werden die Ideen Weitlings erst recht bekannt, denn der Bericht löst internationale 
Proteste gegen seine Verhaftung aus (Seidel-Höppner 2018: 42-43). Weitling wird im (ersten) 
Kommunistenprozess von 1843 vor Gericht gestellt (Haefelin 1986), schließlich zu zehnmonatiger 
Einzelhaft verurteilt und dann aus der Schweiz ausgewiesen. Den bei Bluntschli geäußerten 
Anfangsverdacht, Weitling habe „eine Schrift, deren Prospektus schon auf einen 

 
66  Weitling selbst bezeichnet sein Evangelium in seiner Erklärung im Zürcher Kommunistenprozess von 1843 

als Bibelauslegung, allerdings geschieht dies vor dem Hintergrund des Anklagepunkts auf Religionsstörung. 
In seiner Rede heißt es: „Ich fasse nun alles Vorliegende in Religionsstörung zusammen und bemerke dann, 
dass jedes neue geistige Produkt immer Widerstand findet […]. Es handelt sich hier um [eine] Auslegung der 
Bibel in einem reformierten Kanton, wo schon Zwingli sich geäussert, es bedürfe die Bibelauslegung, welche 
die Priesterkaste machte, noch eine deutliche Verbesserung. Seit der Reformation hätte irgendwelche 
Bibelauslegung nicht ein Verbrechen geheissen werden sollen.“ Weiter betont er, er sei „von der christlichen 
Religion aus […] Kommunist geworden.“ (Weitling zit. n. Haefelin 1986: 251, 253) 



 71 

blasphemirenden und die Persönlichkeit Christi sowohl als die christliche Religion 
herabwürdigenden Inhalt habe schließen lassen,“ (Bluntschli 1843: 1) lässt das Gericht allerdings 
nicht gelten. Letztlich wird Weitling wegen politischen Aufruhrs und Verstoßes gegen das 
Flüchtlingsgesetz verurteilt, von der Anklage auf Diebstahl, räuberische Erpressung und 
Religionsstörung jedoch freigesprochen (Seidel-Höppner 2018: 44).67 Gleichwohl weigern sich 
sowohl der Kirchenrat als auch der Staatsanwalt, Weitlings Auffassungen als Christentum 
anzuerkennen (Seidel-Höppner 2014: 692, 756).68 Das Evangelium wird schließlich 1845 in Bern 
bei Jenni, Sohn gedruckt69, kurz nach Erscheinen allerdings auf den päpstlichen Index gesetzt, was 
den Verkäufen wiederum nicht schlecht tut.  

Der unmittelbar einsetzende, enorme Erfolg von Weitlings Schrift – innerhalb weniger Jahre 
erlebt das Evangelium vier Auflagen, seine Texte werden in verschiedene Sprachen übersetzt und 
international rezipiert – fällt in die Blütezeit der sich unter der revolutionären Erwartung 
entwickelnden Religionskritik. Weitling war 1841 in die Schweiz gekommen, im selben Jahr als 
Feuerbachs Das Wesen des Christentums im radikalen Verlagshaus Otto Wigand in Leipzig 
erschien und im Bund der Gerechtigkeit für Diskussionen um das Verhältnis von Christentum und 
Atheismus sorgte. Ende des Jahres bricht Weitling zum ersten Mal in die Vereinigten Staaten von 
Amerika auf, wo er zwischenzeitlich die Fouriersche Kolonie Communia in Iowa aufzubauen 
mithilft und auch die florierende, international berühmte Modellsiedlung Oekonomie, die von 
Württembergischen Separatisten gegründet worden war, besucht. Ob diese Reise tatsächlich 
einer sich auf Grund seiner religiösen Positionierung abzeichnenden Isolierung in der Bewegung 
geschuldet ist, wie es in der akademischen Rezeption oft angenommen (z.B. Stedman Jones 2016: 
216; Nygaard 2023: 229) und auch in der gegenwärtigen Populärkultur – etwa in dem Film Der 
junge Karl Marx (2017) – suggeriert wird, ist immerhin fraglich. Aus einem Brief von Friedrich 
Engels an Karl Marx vom Oktober 1846 geht etwa hervor, dass die Weitling’schen Ideen im Pariser 

 
67  Das am 29. September 1836 vom Kanton Zürich erlassene Gesetz, betreffend die besonderen Verhältnisse 

der politischen Flüchtlinge und anderer Landesfremden regelte das Aufenthaltsrecht für Ausländerinnen und 
Ausländer, denen in ihren Heimatländern die Anklage wegen politischer Agitation drohte. Es bezog sich vor 
allem auf Flüchtlinge aus Deutschland. Verstöße gegen das Gesetz – neben Straffälligkeit und 
Namensfälschung waren das auch die Gründung geheimer Verbindungen und revolutionäre Umtriebe – 
wurden mit Ausweisung geahndet. 

68  Weitlings Selbstverteidigungsrede vor Gericht reagiert auf diese Weigerung, vgl. Fußnote 66. 
69  1843 war bereits eine französische Übersetzung unter dem Titel L’Évangile du pauvre pécheur in Vivis (Vevey) 

veröffentlicht worden. Die erste deutsche Auflage von 1845 erschien, als Weitling auf Grund der 
Ankündigung seines Buches inhaftiert war. Sie musste deshalb von Freunden besorgt werden, die zwar den 
Großteil des Manuskripts vor der Zürcher Polizei retten konnten, allerdings einige Ergänzungen vornahmen. 
Deshalb ist diese Ausgabe nicht mit dem Originalmanuskript von 1843 identisch. In der Haft schrieb Weitling 
an einer zweiten, verbesserten und erweiterten Auflage, die unter dem Titel Das Evangelium des armen 
Sünders in Birsfelden gedruckt wurde und 1846 erschien. Die Änderungen zwischen Original von 1843 und 
der Ausgabe von 1845 gehen zum Teil aus Weitlings Vorwort zu der zweiten Auflage hervor. Dort berichtet 
er auch von Inhaftierungen und Ausweisungen aus der Schweiz, denen die Besitzer seiner Schrift ausgesetzt 
waren (Weitling 1846: 2). Die dritte Auflage von Das Evangelium der armen Sünder – jetzt im Plural – erschien 
1847, die vierte Auflage 1854 in New York. Die späteren Auflagen unterscheiden sich von der ersten durch 
die Hinzufügung des Kapitels „Widersprüche des Neuen Testaments“ und durch die Zufügung eines 
Organisationsentwurfs für Propaganda sowie der veränderten Reihenfolge einiger Kapitel. 



 72 

Umfeld der Mitglieder des Bundes der Gerechtigkeit auf breites Interesse stießen (Engels 1970a: 
430). Zudem war Weitling weiterhin lebhaft publizistisch tätig, exzellent mit anderen 
europäischen Sozialreformern vernetzt sowie federführend in der deutsch-amerikanischen 
Arbeiterbewegung (Seidel-Höppner 2014: 687).70  

Der Katechismus wird „kommunistisch“ 
Zeitgleich zu Weitlings Entwürfen entstehen erstmals auch Katechismen und 
Glaubensbekenntnisse, die die Bezeichnung „kommunistisch“ im Titel tragen. In den späten 
1830er Jahren war der Begriff im politischen Diskurs in Frankreich zunächst als Selbstbezeichnung 
einer Gruppe aufgekommen, die sich als Anhänger des guillotinierten Revolutionärs François-
Noël („Gracchus“) Babeuf – auch: Neobabouvisten – verstehen (Schieder 1982: 471). 
Bedeutungsgeschichtlich knüpft „Kommunismus“ an ältere Bezeichnungen religiöser 
Gruppierungen an, die ohne Privateigentum, in Gütergemeinschaft, leben. Die Wortneu-
schöpfung wird rasch zur Sammelbezeichnung für proaktive politische Gruppen. Streitigkeiten 
um die rechtmäßige Verwendung von „Kommunist“ wie sie sich etwa in der programmatischen 
Broschüre Comment je suis communiste (1840) von Étienne Cabet andeuten, dokumentieren, 
dass der Begriff früh zum Identitätsmarker wird. Für Cabet ist Kommunismus eine moralische 
Kategorie und gleichbedeutend mit Gütergemeinschaft; er grenzt sich ausdrücklich von 
revolutionärer Gewalt ab (Cabet 1940: 4, 5,7). Zugleich wird „communisme“ in Frankreich als 
Bezeichnung einer Gesellschaftsform konzeptualisiert. Ab 1842 ist der Term hier zum 
„Allgemeingut der politischen Sprache“ geworden und bezeichnet Theorien, „die auf der Basis 
der Abschaffung des Privateigentums eine egalitäre Gesellschaftsordnung herbeiführen wollen“ 
(Schieder 1982: 473). 

Von Frankreich verbreitet sich der Begriff in andere europäische Länder, wo er seit Anfang der 
1840er Jahre Verwendung findet. 71  Zentral für den deutschsprachigen Raum war wieder 
Weitling. Er führte den Begriff im Hauptartikel „Die Kommunion und die Kommunisten“ in seiner 
Monatszeitschrift Der Hülferuf der deutschen Jugend72 1841 ein, hielt aber eine Erläuterung für 
notwendig, denn häufig sei Kommunist nur als Schimpfwort bekannt, ohne dass es eine 
inhaltliche Erklärung zur Wortbedeutung gegeben würde (Weitling 1841: 33). Weitling leitete 
Kommunist von Kommunion ab, resemantisierte aber: Wer wenigstens einmal an der 

 
70  In ihrem vorzüglichen Kapitel zu Weitlings Evangelium geht Seidel-Höppner ausführlich auf die Kontroverse 

um Weitlings Religiosität in der späteren akademischen und zeitgenössischen Rezeption sowie auf die 
verschiedenen Religionsverständnisse, die der Debatte unterliegen, ein (Seidel-Höppner 2014: 677-763). 

71  Weitling selbst hat im Rückblick darauf verwiesen, dass man in den 1830er Jahren weder das Wort noch den 
Begriff Kommunismus gekannt und es folglich auch keine Schrift darüber gegeben habe (Seidel-Höppner 
2018: 20; auch Hundt 1993: 77). 

72  Der Hülferuf wird von Weitling ab September 1841 bis zu seiner Verhaftung im Mai 1843 als 
Monatszeitschrift herausgegeben; ab 1842 erscheint sie unter dem Titel Die junge Generation. Die Zeitschrift 
ist das erste deutsche, von Arbeitern für Arbeiter geschriebene Periodikum. Sie erlangt überregionale 
Bedeutung. Von den 1000 gedruckten Exemplaren gehen 400 nach Paris, 100 nach London. Wandernde 
Handwerksburschen bringen das Blatt nach Deutschland, Österreich und Skandinavien (Höppner/Seidel-
Höppner 2005: 116). 



 73 

Kommunion teilgenommen („kommunizirt“) habe, sei bereits Kommunist gewesen. Tatsächlich 
wird Kommunion unter Bezug auf das Frühchristentum zur Tischgemeinschaft von Menschen 
erklärt, die allerdings Arbeit und Güter teilen. Die christliche Lehre sei demnach „mehr politisch 
als religiös“ urteilte Weitling, ohne allerdings auf die Unterscheidung näher einzugehen (Weitling 
1841: 34, 36). Populär wurde der Begriff schließlich durch seine Gegner: Zeitgenossen stellten 
fest, dass ausgerechnet Johann Caspar Bluntschlis Bericht über die „kommunistischen Umtriebe“ 
in der Schweiz wesentlich zur Etablierung der Bezeichnung und des Konzepts „Kommunismus“ 
im deutschsprachigen Raum beigetragen habe (Becker 1844: 46).  

Der Siegeszug des Begriffs inspiriert Autoren von Programmschriften dazu, ihre Texte als 
kommunistische Katechismen zu betiteln. Die Bezeichnung scheint nicht weiter problematisch, 
weil erst mit dem Aufkommen des neuen Terms die Debatten darüber einsetzen, wie 
Kommunismus grundsätzlich zu verstehen sei und in welcher Form er Verbreitung finden soll. 
Eine frühe Konzeption liefert die Leitfigur des zwischenzeitlich zur größten 
Intellektuellenbewegung Frankreichs avancierenden ikarischen Kommunismus, Étienne Cabet, 
mit seinem Crédo communiste (1841). 

Der im Londoner Exil entstandene 
Text erscheint 1841 als elfseitige 
Broschüre. In 29 Paragraphen 
erläutert Cabet darin die Grundlagen 
menschlichen Zusammenlebens und 
die Vorzüge der Gemeinschaftlichkeit 
(„communauté“). Oberes Prinzip 
dieser Gemeinschaftlichkeit sei nicht 
Religion, sondern eine omnipotente, 
mit menschlichem Verstand nicht 
erfassbare Natur, welche nach dem 
Glück aller Menschen strebe (Cabet 
1841: 1). Geprägt vom positiven 
Menschenbild der Aufklärung und 
den Ideen der französischen 
Revolution erläutert Cabet, dass nicht 
nur die Natur ihre Güter gleichmäßig 
verteilt, so dass für alle das 
Notwendige vorhanden ist, sondern 
dass auch das Teilen – die 
kommunistische Gemeinschaft – zutiefst natürlich sei. Ungleichheit verletze dieses „natürliche 
Gesetz“. Gesellschaftlicher und moralischer Mangel seien stets das Resultat schlechter sozialer 
und politischer Organisation und damit der Umstände. Der vernunftbegabte und durch Erfahrung 
und Bildung vervollkommnungsfähige Mensch strebe jedoch danach, in der von der Natur 

Der in eine Handwerkerfamilie hineingeborene Étienne 
Cabet (1788-1856) promoviert in Rechtswissenschaften 
und arbeitet als Anwalt, bevor er sich dem gegen die 
Restauration agierenden Geheimbund Charbonnerie 
anschließt. Er ist an der Julirevolution in Frankreich 
beteiligt und avanciert unter Louis Philippe zunächst zum 
Gouverneur von Korsika. 1831 wird er auf Grund 
republikanischer Umtriebe abgesetzt und entwickelt sich 
vom bürgerlichen Republikaner zum Sozialisten. Er 
gründet den oppositionellen Le Populaire (1833-1835), 
der für soziale Gerechtigkeit und Gleichheit eintritt. Das 
Blatt wird verboten, Cabet geht in die Emigration. Er lebt 
zunächst in Belgien, dann für fünf Jahre in London, wo er 
auch Robert Owen und dessen Ideen kennenlernt (Cabet 
1847a; 1847b). Im Exil entstehen unter anderem eine 
Populärgeschichte der französischen Revolution sowie 
die Voyage et aventures de Lord Villiam Carisdall en Icarie 
(1840), später Voyage en Icarie (1842). Cabet kleidet 
seinen Plan, sozialistische Strukturen in Frankreich 
aufzubauen, in das Medium des utopischen Romans. 
Verbreitung findet sein System im neu gegründeten Le 
Populaire de 1841 (1841-1851). Die Zeitung wird zum 
zentralen Träger der Grundlagen des ikarischen 
Kommunismus. 



 74 

vorgesehenen egalitären Menschheitsfamilie in Gütergemeinschaft („communauté des biens“) 
zu leben (Cabet 1841: 2-4). Im Anschluss an diese Diagnose schildert Cabet, wie das 
kommunistische System auf sozialer, rechtlicher und wirtschaftlicher Ebene aufzubauen ist und 
erläutert dessen Vorzüge (Cabet 1841: 5-7, 8). Gewalt als Mittel zur Durchsetzung dieses neuen 
Systems lehnt er strikt ab. Vielmehr muss der Kommunismus als Resultat des Volkswillens, aus 
einem demokratischen Entscheid heraus, entstehen (Cabet 1841: 9-10). Die Demokratie 
repräsentiert für ihn das Übergangssystem zur neuen Gesellschaft (Cabet 1841: 11).  

Abgesehen von einer metaphysischen Konzeption von Natur fehlen diesem Text weitere Bezüge 
zu Religion oder Christentum. Dem Etikett trägt lediglich die Tatsache Rechnung, dass jeder Satz 
mit der Formel „Ich glaube“ bzw. „Ich glaube nicht“ beginnt. Inhaltlich lässt sich das Crédo als 
weltlich klassifizieren. Cabets Konzeptionsarbeit von Kommunismus ist damit allerdings 
keineswegs abgeschlossen. In seinem ebenso im Exil entstandenen, etwa zeitgleich 
erscheinenden utopischen Reiseroman Voyage en Icarie definiert er Gemeinschaft als 
Christentum und die Anhänger des Kommunismus als Nachfolgende Jesu Christi (Cabet 1845: 
567);73 1846 formuliert er in seinem Le vrai Christianisme suivant Jesus Christ programmatisch: 
„Le Communisme c’est le Christianisme. […] On peut même dire que le Communisme est une 
véritable Religion.”74  (Cabet 1846: 620, 627). Im deutschsprachigen Raum findet das Crédo 
bereits Anfang der 1840er Jahre, in einer eigenen Version ab 1847, Verbreitung.75 

Die Debatte über das Wesen und den Charakter des Kommunismus wird auch in 
deutschsprachigen, radikalen Exilantenkreisen weiterhin im Medium des Katechismus geführt.  

Zwischen Ende 1844 und Frühling 1845 verfasst August Hermann Ewerbeck im Rahmen der 
Programmdebatten des Bundes der Gerechtigkeit einen Kommunistischen Katechismus. Dabei 
handelt es sich um ein Fragment, das zunächst verloren ging – eine Kopie des Teilmanuskripts 
tauchte bei einer polizeilichen Razzia 1846 in Berlin bei einem Tischlergesellen auf und wurde erst 
1968 wiederentdeckt (Hundt 1979: 311-312).  

 

 
73  „La communauté c’est le Christianisme. Jésus-Christ lui-même a non-seulement problamé, prêché, 

commandé la Communauté comme conséquence de la fraternité, mais il l’a pratiquée avec ses Apôtres. […] 
Les Communistes actuels sont donc les Disciples, les Imitateurs et les Continuateurs de Jésus-Christ.” Diese 
Programmatik wurde 1845 hinzugefügt und beibehalten. In der Vorausgabe von 1840 sowie der Ausgabe 
von 1842 findet sie sich noch nicht. 

74  „Der Kommunismus ist nichts anderes als das wahre Christentum. […] Man kann sogar sagen, dass der 
Kommunismus eine wahre Religion ist.“ Allerdings sind die religiösen Wurzeln der Ikarier bislang stark 
unterschätzt worden (Strube 2016: 87). In der akademischen Forschung wurden die Ikarier etwa als 
Primärbeispiel für eine neu aufkommende säkulare Gruppe ohne religiöse Bezüge gedeutet (Guarneri 1985: 
65-81; Sutton 1997: 283). Aus religionswissenschaftlicher Sicht hängt dies wesentlich mit zwei Aspekten 
zusammen: Erstens mit der – ahistorischen – Annahme, dass die symmetrische religiös/säkular-
Unterscheidung bereits epistemologisch etabliert und damit als Unterscheidungsgerüst gängig gewesen sei 
sowie, zweitens, mit einem institutionell verankerten Religionsverständnis, welches Religion mit kirchlichem 
Christentum gleichsetzt und den Frühsozialismus auch deshalb als per se säkulare Bewegung identifiziert. 

75  Übersetzungen seines Glaubensbekenntnisses sind in den Schriften deutscher Frühsozialisten bereits ab 
1842 zu finden (Cabet 1979: 571). 



 75 

Ewerbecks kommunistische Grund-
legung besteht aus insgesamt 84 
Artikeln in Frage-und-Antwort-
Format, von denen ein Großteil, 
Frage 18 bis 84, überliefert sind, 
wozu auch Ewerbecks Auseinan-
dersetzung mit Religion zählt 
(Artikel 35 bis 47).  

Diese Auseinandersetzung beginnt 
mit einer Verhältnisbestimmung 
von Religion und Privateigentum, 
wobei Ewerbeck stets den 
bestimmen Artikel verwendend von der Religion spricht. Diese Religion wird als 
Plausibilisierungsinstrument der bestehenden Verhältnisse definiert: Sie „heilige“ das 
Privateigentum und sei deshalb die auch ökonomische „Rechtfertigung der verkehrten Welt in 
der wir leben“ (Ewerbeck 1979: 325). Ewerbeck betont den konstruierten Charakter und 
formativ-kreativen Aspekt der Religion als Imagination einer besseren Welt, die der Mensch in 
Reaktion auf die schlechte Gesellschaft erfindet. Die daraus resultierende Individual- oder 
Privatreligion findet im Privaterwerb und -genuss ihre zeittypische Entsprechung – allerdings als 
„verkehrte[s] Bewußtsein“ (Ewerbeck 1979: 326). Die verbleibenden Fragen des 
Religionsabschnitts behandeln die Entstehung der Religion und ihre Ausgestaltung in der 
bestehenden Gesellschaft. Entstanden sei sie im Wesentlichen als psychologische Reaktion des 
Menschen auf sich selbst: In der Selbstauseinandersetzung habe der Mensch seine guten und 
schlechten Eigenschaften externalisiert und auf Götterfiguren projiziert. Der 
Projektionsmechanismus wirkt auch, wo der Mensch seine Laster als „Götzen“ verbrämt, also als 
vermeintliche Tugenden wie „Ehre“ oder „Vaterlandsliebe“ „verehrt“ (Ewerbeck 1979: 327). In 
Übertragung religiöser Sprache und assoziativ-moralisierend kommt Ewerbeck am Ende seiner 
Ausführungen zur Religion damit noch einmal auf das Phänomen der Heiligung zurück, ohne den 
Heiligkeitsbegriff näher zu qualifizieren. „Religion“ wird dabei zur Metapher für eine 
psychologische Strategie, mit der Individuen und Gesellschaft ihre Unzulänglichkeiten auch vor 
sich selbst verschleiern (Ewerbeck 1979: 327).  

Ewerbecks Text weist Bezüge zu Sozialtheorie, Ökonomietheorie und Gesellschaftstheorie des 
frühen Kommunismus auf (Meiser 1984: 41-42). Die zeittypische Analyse des Zusammenhangs 
von Religion und Ökonomie deutet sich etwa in der zentralen Thematisierung des Geldes an, 
ohne dass Ewerbeck eine eigene Geldtheorie vorlegt. Auch die Nähe seiner Formulierungen zur 
zeitgenössischen Religionstheoriedebatte ist kein Zufall. Feuerbachs 1841 erschienenes Wesen 
des Christentums war den Mitgliedern des Bundes der Gerechtigkeit bestens bekannt; Ewerbeck 
und Marx trafen sich mehrfach im Bund der Gerechtigkeit und Elemente von Marx’ 1844 
erschienener Einleitung Zur Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie gingen in den 

Der aus einem Akademikerhaushalt stammende August 
Hermann Ewerbeck (1816-1860) studiert von 1835 bis 
1839 in Berlin Medizin und Philosophie und schließt mit 
einer medizinischen Promotion ab. Von linkshegelianischen 
Ideen beeinflusst, begibt er sich von Berlin ins radikale 
Milieu in Paris, wo er bald in führender Position im Pariser 
Flügel des Bundes der Gerechtigkeit tätig ist. In dieser 
Stellung ist Ewerbeck hervorragend in internationale 
frühsozialistische Kreise vernetzt. Neben der Bekanntschaft 
mit Marx arbeitet er mit Weitling zusammen, übersetzt 
Proudhon und Cabet ins Deutsche sowie Feuerbach und 
später Marx’ und Engels’ Manifest ins Französische, 
entwirft die Statuten des Bundes mit und ist maßgeblich an 
dessen programmatischen Debatten beteiligt. 



 76 

Ewerbeck’schen Katechismus ein. Mit der Verwendung des Heiligkeitsbegriffs befand er sich auch 
terminologisch am Puls der linkshegelianischen Religionskritik. Im Oktober 1844 war Johann 
Caspar Schmidts, alias Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum bei Otto Wigand in Leipzig 
erschienen,76 in welchem er die Kritik der Religion als Kritik des Heiligen (re)formulierte und damit 
das Verständnis von Religion und dementsprechend den Bezugsrahmen der Religionskritik 
immens erweiterte. 

Zwei Jahre später – zwischenzeitlich war Weitlings Evangelium eines armen Sünders bei Jenni, 
Sohn, in Bern erschienen und wieder verboten worden – veröffentlicht der ebenfalls im radikalen 
Exilantenkreis aktive Moses Hess in den in Darmstadt erscheinenden und wenig später der Zensur 
unterliegenden Rheinischen Jahrbüchern zur gesellschaftlichen Reform ein Kommunistisches 
Bekenntnis in Fragen und Antworten (1846).  

Bereits 1844 hatte er erste Fragen 
und Antworten entworfen, die im 
Pariser radikal-sozialistischen Emi-
granten-Wochenblatt Vorwärts 77  in 
zwei Teilen am 21. und 28. Dezember 
1844 anonym erschienen waren. Der 
erste Teil enthielt dreizehn Fragen 
und Antworten zum Thema Arbeit 
und Genuss. Hess analysierte darin 
die Bedingungen der Arbeit (auch: 
„Zwangsarbeit“) unter den 
zeitgenössischen Produktionsver-
hältnissen und forderte die freie 
Entfaltung der menschlichen 
Tätigkeit (Hess 1975a: 3-4). Der 
zweite Teil formulierte in 26 Fragen 
und Antworten Ansätze einer 

 
76  Das Buch muss auf 1845 nachdatiert worden sein, denn Friedrich Engels erwähnt es bereits in seinem Brief 

an Marx von Mitte November 1844: „Du wirst von dem Stirnerschen Buch ,Der Einzige und sein Eigenthum‘ 
gehört haben, wenn es noch nicht da ist. Wigand schickte mir die Aushängebogen, die ich mit nach Köln 
nahm und bei Heß [Moses Hess: AK] ließ“ (Engels 1963a: 11). 

77  Der in Paris herausgegebene Vorwärts (ab Juli 1844 mit dem Untertitel Pariser Deutsche Zeitschrift) ist nicht 
zu verwechseln mit der deutschen, ab 1876 erscheinenden sozialdemokratischen, bzw. der seit 1893 
existierenden schweizerischen gleichnamigen Zeitschrift. Der Pariser Vorwärts erschien von 1844 bis 1845 
zweimal wöchentlich in einer Auflage von ca. 1000 Exemplaren (Adler 1885: 98). Gegründet von dem 
Dramaturgen Heinrich Börnstein und dem Publizisten Adelbert von Bornstedt nahmen Karl Marx und 
zunächst auch Arnold Ruge, nachdem deren Deutsch-französische Jahrbücher nach nur einer Ausgabe 
eingestellt wurden, Einfluss auf die Gestaltung der Zeitung. Damit rückte das Blatt peu à peu in die radikale 
sozialistische Richtung. Neben Marx und Engels veröffentlichten Heinrich Heine, Georg Herwegh, Mikail 

Der aus einer jüdisch-orthodoxen Kaufmannsfamilie 
stammende Bonner Publizist Moses Hess (1812-1875) 
studiert zunächst Philosophie, bevor er wie viele Radikale 
schriftstellerisch und im Zeitungswesen tätig wird. Hess ist 
an allen relevanten radikalen Organen und 
Organisationen der Zeit maßgeblich beteiligt. Er ist 
Mitinitiator der Rheinischen Zeitung, die sich zur ersten 
sozialistischen Tageszeitung in Köln entwickelt. Der 
Herausgeberposten bleibt ihm auf Grund seiner 
Sympathien für die gütergemeinschaftlichen Ideen der 
französischen Frühsozialisten Henri Saint-Simon und 
Charles Fourier verwehrt. Das typische Leben eines 
frühsozialistischen Exilanten führend, lebt er in Belgien 
und Frankreich, von wo aus er als Korrespondent der 
Rheinischen Zeitung fungiert, sowie in der Schweiz. Er ist 
führend im Pariser Flügel des Bundes der Gerechtigkeit. 
Nach dem Scheitern der 1848er Revolution und dem 
Erstarken des Antisemitismus widmet er sich publizistisch 
Fragen nach der Zukunft des Judentums; sein Rom und 
Jerusalem (1863) gilt als Initialwerk des Zionismus. Hess 
stirbt 1875 im Pariser Exil, seine Gebeine werden 1961 
nach Jerusalem überführt. 



 77 

Geldtheorie (sechs Fragen), die in ausführlicher Form ein Jahr zuvor die erste Ausgabe der 
Rheinischen Jahrbücher eröffnet hatte und exemplifizierte das Verhältnis von Besitz und Freiheit 
(20 Fragen).78 An dieser sollte sich Karl Marx später kräftig bedienen. Hierbei waren Anleihen an 
den führenden französischen Sozialtheoretiker und Frühsozialisten Pierre-Joseph Proudhons 
spürbar: Der Privateigentümer wurde bei Hess zum Dieb und sogar Mörder, welcher durch seinen 
Besitz anderen die Lebensgrundlage raube (Hess 1975b: 3-4).  

Während den Fragen und Antworten ein Paragraph zu Religion fehlte, ist Hess‘ Kommunistisches 
Bekenntnis von 1846 um drei Paragraphen erweitert, welche den allmählichen Übergang zur 
kommunistischen Gesellschaft, die (Liebes-)Ehe sowie die Stellung von Religion in dieser 
Gesellschaft verhandeln. Die erste Frage des letzten Abschnitts „Von der Religion“ steht scheinbar 
in der Tradition von Bekenntnisreligion und Katechismus, wenn es heißt „Welche Religion sollen 
wir Alle bekennen?“, propagiert dann aber der Konzeption Weitlings folgend eine 
überkonfessionelle „Religion der Liebe und Menschlichkeit“ (Hess 1846: 166). In den folgenden 
Fragen skizziert Hess einen eigenen Entwurf christlicher Dogmatik. Seine Menschheitsreligion ist 
eine anthropologische Tatsache, die allerdings nach dem Christentum modelliert wird und als 
deren Ziel die „Glückseligkeit aller Menschen durch Liebe, Freiheit und Gerechtigkeit“ angegeben 
wird. Noch nicht erreicht ist dieses Ziel, weil das Christentum seinen Akzent irrtümlicherweise auf 
das menschliche Leiden – verbildlicht im „gekreuzigten Menschensohn“ – und die Hoffnung auf 
ein Ende dieses Leidens in himmlischer Gottseligkeit setzt, anstatt den „Himmel auf Erden“ zu 
verwirklichen (Hess 1846: 167). 

Auch in Hess‘ Anthropologie ist der Mensch Produkt der gesellschaftlichen Verhältnisse. Die 
Erbsünde wird explizit abgelehnt, anstatt dessen ist es das Geld, welches das schlechte Wesen 
der Welt ausmacht (Hess 1846: 168). In Übertragung christlicher Termini wird bei Hess der 
Mammon zum Teufel, der Teufel zur bildlichen Vorstellung des Geldwesens und die Hölle zur 
Geldherrschaft; Gott hingegen ist die in Liebe vereinigte Menschheit. Hess‘ universale Religion 
der Liebe und Humanität bildet die Basis seines kommunistischen Bekenntnisses; seine 
Menschheitsreligion ist die Erfüllung des Christentums. Der Katechismus schließt mit dem 
Versprechen, dass der Himmel auf der Erde sein wird, sobald die kommunistische Gesellschaft 
Verwirklichung findet (Hess 1846: 168-169). 

Richtungsdiskussionen in Rundschreiben und auf Kongressen: Der Bund der 
Kommunisten definiert sein Verhältnis zur „religiösen Partei“ 
Weder Ewerbecks Kommunistischer Katechismus noch Hess’ Kommunistisches Bekenntnis 
scheinen den Mitgliedern ein angemessenes Programm für die Grundlegung des Bundes der 
Gerechtigkeit zu liefern. Deren Kritik richtet sich allerdings auf die Inhalte, nicht auf formale 

 
Bakunin, Hermann Ewerbeck, Moses Hess u.a. regelmäßig im Vorwärts, aber Marx’sche Ideen begannen das 
Blatt bald zu dominieren. Zur Geschichte der Zeitschrift im Detail: Grandjonc (1974). 

78  Auf seine Autorschaft weist Hess in einem Brief an Marx vom 17. Januar 1845 hin und bittet Marx, den Text 
zu anonymisieren (Hess 1975c: 451). 



 78 

Aspekte der Texte. Obwohl insbesondere Hess‘ christlich-dogmatische und romantische 
Fundierung des Kommunismus auf Ablehnung stößt, sind die Frage-Antwort-Form und das Etikett 
Katechismus kein Gegenstand kritischer Reflexion. Im Gegenteil: Im Sommer/Frühherbst 1846 
befindet sich der Pariser Flügel des Bundes in einer Krise. Ewerbeck hatte sich aus der 
Vorstandsarbeit zurückgezogen, wie er Marx in einem Brief berichtete (Ewerbeck 1970: 395), und 
ein Beschluss erfolgt, den lokalen Leitungssitz von Paris nach London zu verlegen und unter die 
Führung der dortigen Bundesgenossen Karl Schapper, Joseph Moll und Heinrich Bauer zu stellen 
(Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei 1970: 
1053, Fußnote 114). Ein Rundschreiben der Leitung des Bundes der Gerechtigkeit – der 
„Volkshalle“ – vom November 1846 informiert die Mitglieder über die Veränderungen und ruft 
zur Mitarbeit an einem Programmdokument auf, das der Herstellung der politischen und sozialen 
Einheit dienen soll. Der Katechismus wird dabei als die geeignete Form zur Entwicklung einer 
allgemeinen verbindlichen Richtlinie angesehen, für die inhaltlich erstmals auch eine 
Verhältnisbestimmung zu den christlichen Strömungen des Kommunismus eingefordert wird:  

[Es] ist noch keine Einigkeit da, unser Verhältnis zur religiösen Partei sowie zu der 
radikalen Bourgeoisie ist noch nicht klar erkannt, ein einfaches kommunistisches 

Glaubensbekenntnis, das allen zur Richtschnur dienen könnte, noch nicht aufgestellt, 
und so ist es denn gekommen, daß in den verschiedenen Lokalitäten anstatt kräftig 
zusammenzuwirken wir oft einander entgegenwirkten – diesem Übelstande soll und 
muß abgeholfen werden. (Volkshalle 1970a: 431) 

Ferner lädt der Vorstand zunächst für Mai 1847 zu einem Kongress und gibt der Leserschaft drei 
Leitfragen zur Diskussion in den Lokalvereinigungen (sogenannten „Gemeinden“) sowie eine 
Verhaltensanleitung im Umgang mit Christlich-Konservativen in Preußen, Deutsch-Katholiken, 
protestantisch-aufklärungstheologischen Lichtfreunden sowie Anhängern Charles Fouriers mit 
auf den Weg. Deren Reformbestrebungen stützten das alte System, anstatt es zu erneuern. 
Darüber hinaus „entstellen“ besonders die „Fourieristen“ den Kommunismus, unter anderem 
durch ihr „lächerliches Streben, sich als die wahren Christen hinzustellen“ (Volkshalle 1970a: 432-
433). Der Nachdruck, mit dem das Rundschreiben schließlich zur Einheit aufruft (Volkshalle 
1970a: 435), verweist auf die Pluralität der kommunistischen Bewegung sowie den Einfluss 
christlicher Strömungen. Die den Mitgliedern kommunizierten Diskussionsfragen betreffen 
neben einer Klärung des Verhältnisses von Proletariat und Bourgeoisie (Frage 1) denn auch die 
Aufforderung zur Verhältnisbestimmung zu religiösen (Frage 2) sowie anderen Gruppierungen 
der kommunistischen Bewegung (Frage 3). Die Mitglieder sollen eruieren, ob eine Annäherung 
an diese Gruppen „ratsam“ und „wünschenswert“ sei, und wenn ja, wie diese am „leichtesten 
und sichersten“ zu bewirken wäre (Volkshalle 1970a: 435-436). Zwar kartiert der Vorstand der 
„Volkshalle“ die kommunistische Landschaft und macht keinen Hehl aus seiner Abneigung gegen 
Deutsch-Katholiken und Lichtfreunde, Fourieristen sowie Christlich-Konservative, wünscht aber, 
„erst die Gesinnungen der Mitglieder zu erfahren […], ehe wir eine bestimmte Richtung 
einschlagen.“ (Volkshalle 1970a: 435-436) Ende 1846 ist noch alles offen. 



 79 

Die Mitglieder sind mit den 
Diskussionsfragen nicht sehr 
schnell vorangekommen. Aus 
einem Schreiben des Londoner 
kommunistischen Korrespon-
denzkomitees an das Komitee in 
Brüssel vom November 1846 
geht hervor, dass sich kirchliche 
und christliche gegen kommuni-
stische Gruppen („Vereine“) – 
beide werden nun als Gegensatz präsentiert – zu formieren begönnen, nachdem sich 
kommunistische Agitatoren Rededuelle mit den Mitgliedern christlicher Arbeitervereine geliefert 
hätten (Korrespondenzkomitee 1970: 436-439). Im Februar 1847 – Marx und Engels sind 
inzwischen in den Bund der Gerechtigkeit eingetreten (Hundt 1993: 277-284) – erscheint ein 
weiterer Aufruf, in welchem sich der Vorstand über mangelnde Rückmeldungen beschwert und 
als dringlichste Aufgabe wiederholt die Erarbeitung eines „kurze[n] kommunistische[n] 
Glaubensbekenntnis“ fordert,  

das in allen europäischen Sprachen gedruckt und in alle Länder verbreitet wird. 
Dieses ist ein besonders wichtiger Punkt, und wir bitten Euch, die unten 

folgenden und hierauf Bezug habenden Fragen mit der größten Aufmerksamkeit zu 
diskutieren, damit wir endlich einmal über das, was wir wollen, völlig klar werden. […] 
Die Kommunisten bilden leider noch immer keine feste Partei, haben noch keine 
gewissen festen [sic] Anhaltspunkte und schließen sich daher nur zu oft […] anderen 
Parteien an. […] Dieses muß anders werden. (Volkshalle 1970b: 452-453) 

Der Parteibegriff beginnt sich als Eigen- und Fremdbezeichnung in der Debatte durchzusetzen. 
Konzeptuell mag „Partei“ dabei noch als lose „Gesinnungsgemeinschaft“ konnotiert sein, deren 
Ziele zwar „politisch“ sind, die aber keine parlamentarische Organisationsform bezeichnet oder 
voraussetzt (Beyme 1978: 697, 726-727). Gleichwohl zeichnet sich mit dem überregionalen 
Geltungsanspruch sowie der Dringlichkeit, mit der die Abfassung dieses Glaubensbekenntnis in 
Abgrenzung zu anderen „Parteien“ belegt wird, die Entstehung eines „Terrains“ ab, das sich 
verschiedene „Konkurrenten teilen“ (Eßbach 1988: 178). 

Als Inspiration gibt der Vorstand der Mitgliedschaft erneut drei Fragen mit auf den Weg: „Was ist 
Kommunismus und was wollen die Kommunisten? Was ist Sozialismus, und was wollen die 
Sozialisten? Auf welche Weise kann die Gemeinschaft am schnellsten und leichtesten eingeführt 
werden?“ (Volkshalle 1970b: 456).79 Mit diesen Fragen wird der Differenzierungsprozess von 

 
79  Die ergänzende Erläuterung unterscheidet Kommunismus und Sozialismus wie folgt: Das System 

Kommunismus baue auf der Idee des Allgemeinguts auf; hier arbeitet (produziert) jeder nach seinen 
Fähigkeiten und genießt (konsumiert) nach seinen Kräften. Ziel ist die vollkommene Überwindung der alten 
gesellschaftlichen Ordnung. Der Sozialismus hingegen beschäftigte sich mit dem Verhältnis der Menschen 

Das Kommunistische Korrespondenz-Komitee war Anfang 
Februar 1846 von Karl Marx, Moses Hess und Friedrich Engels 
in Brüssel mit dem Ziel gegründet worden, die politische und 
ideologische Identität der entstehenden, internationalen, 
kommunistischen Bewegung zu formen. Zu Beginn nahm auch 
Wilhelm Weitling an den Sitzungen teil, überwarf sich aber im 
März 1846 mit Marx und Engels (Seidel-Höppner 2018: 56-57). 
Ähnlich wie der Bund der Gerechtigkeit ist auch das Komitee 
geheimbündlerisch organisiert. Über Korrespondenzbüros in 
Köln, Paris und London entsteht ein transnationales Netzwerk, 
über das schließlich der Kontakt mit dem Bund der 
Gerechtigkeit geknüpft wird. 



 80 

Kommunismus und Sozialismus zunächst diskursiv implementiert, bevor er auf dem Kongress im 
Frühsommer 1847 in der Umbenennung des Bundes der Gerechtigkeit in Bund der Kommunisten 
auch namentlich vollzogen wird.  

Vom 2. bis 9. Juni 1847 findet in London der erste Kongress des Bundes der Kommunisten statt. 
Er steht unter dem Motto: „Proletarier aller Länder, vereinigt euch!“ Die Bezeichnung Kongress 
mag den Eindruck erwecken, als habe es sich hier um eine große öffentliche Zusammenkunft 
gehandelt. Dies ist nicht der Fall, denn auch der Bund der Kommunisten war eine politische 
Geheimorganisation, die aus dem Verborgenen agitierte und für ihre revolutionäre und nicht 
ungefährliche Arbeit Mitglieder werben musste. Die Teilnehmendenzahl war klein (Hundt 1993: 
373).  

Auf diesem ersten Kongress wird neben einem Statutenentwurf auch der Erstentwurf des 
eingeforderten „Glaubensbekenntnisses“ diskutiert und als künftige Diskussionsgrundlage 
angenommen. Das Originaldokument ging verloren und ist lediglich als Abschrift in Engels’ 
Handschrift überliefert. 80  Der Text besteht aus 22 Fragen, die in zum Teil ausführlichen 
Erläuterungen anstelle der typischen, knapp gehaltenen Sätze beantwortet werden.  

Während Frage 1 die Lesenden direkt adressiert und dafür die Bekenntnisfrage imitiert, wenn es 
heißt: „Bist Du Kommunist?“, wirken die übrigen wie aus der Perspektive eines Lesers gestellte 
Wissensfragen, imaginieren also einen Dialog. Nacheinander wird nach den Zielen der 
Kommunisten und der Durchsetzung dieser Ziele, der Begründung und Umsetzung der 
Gütergemeinschaft sowie der Wesensbestimmung, Entstehung und Rolle des Proletariats 
gefragt. Die Antworten referenzieren auf fundamentale kommunistische Prinzipien wie die 
Freiheit der Menschen und die Überwindung des Privateigentums zu Gunsten der Errichtung der 
Gütergemeinschaft. Im Abschnitt zur Entstehung des Proletariats und des Kommunismus als 
Folge der gesellschaftlichen Entwicklung im 19. Jahrhundert spiegelt sich die kommunistische 
Geschichtsteleologie, in der der Kommunismus – verstanden als Lehre der Befreiung des 
Proletariats – zum notwendigen Resultat einer historischen Entwicklung wird (Fragen 9 und 13). 
Die Fragen 14 bis 20 beschäftigen sich mit der Durchsetzung der gütergemeinschaftlichen 

 
untereinander, ohne ein neues System errichten zu wollen. Und dies macht den Hauptkritikpunkt aus: Er 
„flickt“ und „klebt“ lediglich die „Risse“ des alten Systems. Zudem sei der Term unscharf. Er umfasse „alle 
Gefängnis-Verbesserungs-Erfinder, Armenhäuser-, Spitäler- und Suppenanstalten-Errichter“ und damit „alle 
seichten Köpfe, alle Liebesduseler, alle Kerls, die gern etwas tun möchten, aber keinen Mut zur Tat besitzen.“ 
Oberstes Gebot sei daher, sich gegen Begriffsverwischung zu verwahren (Volkshalle 1970: 456). 

80  Dies und die Tatsache, dass das Transkript vermeintlich Friedrich Engels’ Stil reflektiert, hat die Forschung 
vermuten lassen, Engels sei der alleinige Autor des Entwurfs. Dies ist fraglich. Erstens ist der Entwurf von Carl 
Schill (Deckname von Karl Schapper) und Heide (Deckname von Wilhelm Wolff) im Namen und Auftrag des 
Bundes unterzeichnet. Dies spräche dafür, dass es sich um ein Gemeinschaftsprojekt handelte, das vor allem 
deshalb an Engels’ Stil angelehnt war, weil dieser die Mitschrift in seiner eigenen Sprache verfasste (Hunt 
1974: 187). Zweitens legte Engels einige Monate später die Grundsätze des Kommunismus vor, die dezidiert 
als Gegenentwurf gedacht waren. Unbestritten ist, dass Engels maßgeblich an der Programmdebatte 
beteiligt und vermutlich federführend in der Formulierung einiger Artikel des Kommunistischen 
Glaubensbekenntnisses war (Hundt 1993: 310). Vermutlich handelt es sich dabei am ehesten um ein 
Kompromissdokument (Schraepler 1972: 201). 



 81 

Gesellschaft, in welcher in einer Übergangszeit mit demokratischer Staatsverfassung die 
bestehenden Eigentumsverhältnisse peu à peu abgeschafft werden. Die vorletzte Frage entwirft 
die kommunistische Gesellschaft als transnationale Gemeinschaft, in der Nationalitäten ebenso 
wie Klassen aufgehoben sind.  

Die finale Frage lautet: „Verwerfen die Kommunisten die bestehenden Religionen?“ Antwort: 
„Alle bisherigen Religionen waren der Ausdruck geschichtlicher Entwicklungsstufen einzelner 
Völker und Volksmassen. Der Kommunismus ist aber diejenige geschichtliche Entwicklungsstufe, 
die alle bestehenden Religionen überflüssig macht und aufhebt.“ (Bund der Kommunisten/Engels 
1970: 475) Mit der Verwendung des Plurals wird hier ein empirischer, kein theoretischer 
Religionsbegriff zugrunde gelegt, mit dem die realen Religionen als spezifische Produkte 
bestimmter Gesellschaftsformen charakterisiert und historisiert werden.  

Nach dem Bundeskongress versendet der Vorstand den Entwurf zur weiteren Diskussion an die 
verschiedenen Bezirke und Kreise 81  und fordert die Lokalgemeinden auf, den Entwurf zu 
diskutieren und allfällige Änderungen anzumelden, damit diese auf dem nächsten Kongress, der 
„das Glaubensbekenntnis definitiv abfassen wird“ vorgelegt werden können (Zentralbehörde des 
Bundes der Kommunisten 1970b: 488). Zusätzlich wird der Text in der Kommunistischen Zeitschrift, 
welche als bundeseigenes Organ vorgesehenen war, aber lediglich in einer Probeausgabe 
erscheint, als „Richtschnur“ beworben. Erläuternd heißt es dazu: 

Es war unsere Absicht, hier ein kurzes und für alle leicht faßliches 
kommunistisches Glaubensbekenntnis einzuschalten, und der Entwurf eines 

solchen ist auch bereits geschrieben. Da dieses Glaubensbekenntnis nun künftighin 
unserer Propaganda als Richtschnur dienen soll, folglich von der höchsten Wichtigkeit 
ist, so hielten wir es für unsere Pflicht, diesen Entwurf unseren Freunden auf dem 
Festlande zuerst zuzuschicken, um ihre Ansichten darüber zu vernehmen. Sobald wir die 
Antworten von unseren Freunden erhalten haben, werden wir die nötigen 
Abänderungen und Zusätze machen und es in die folgende Nummer einrücken. […] [I]n 
unserem Glaubensbekenntnis werden wir erklären, was wir sind und was wir wollen. 
(Schapper 1847: 3-4) 

Ein zusätzliches Rundschreiben vom 9. Juni 1847 setzt die Mitglieder vom Verlauf und den 
Beschlüssen des Kongresses in Kenntnis. Der Großteil des Schreibens ist Standortberichten 
gewidmet, wobei ausführlich auf innere Streitigkeiten und Spaltungen eingegangen wird, die 
wesentlich zur Umbenennung des Bundes beigetragen haben. „Gerechtigkeit“ als 
programmatisches Ziel schien politisch unspezifisch und somit als identitätsgebende Bezeichnung 
ungeeignet, denn:  

 
81  Die Materialien wurden offenbar an Bundesmitglieder in insgesamt zehn Städten in Frankreich, Belgien, 

Deutschland, Schweden und der Schweiz versendet. Zudem wurden zu Propagandazwecken zwei 
Abgesandte in die USA sowie je einer nach Norwegen, Deutschland und die Niederlande geschickt 
(Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten 1970a: 530). 



 82 

Wir aber zeichnen uns nicht dadurch aus, daß wir Gerechtigkeit überhaupt 
wollen, was jeder von sich behaupten kann, sondern dadurch, daß wir die 

bestehende Gesellschaftsordnung und das Privateigentum angreifen, dadurch daß wir 
die Gütergemeinschaft wollen, dadurch, daß wir Kommunisten sind. (Kongress des 
Bundes der Kommunisten 1970: 481) 

Angesichts der Tatsache, dass Spaltung und Umbenennung maßgeblich dem Ausschluss der 
„Schwachsinnigkeit und Unklarheit solcher Gefühlsmenschen“ dient, die „nur in der Religion ihre 
schließliche Befriedigung finden kann“ (Kongress des Bundes der Kommunisten 1970: 479), 
erstaunt es, dass das Glaubensbekenntnis als ideale Form beworben wird, um „den Statuen eine 
einfachere und gleichförmigere Gestalt“ zu geben und zugleich eine „genauere Bestimmung der 
Stellung jeder einzelnen Behörde [Lokalvereinigung, AK]“ zu garantieren (Kongress des Bundes 
der Kommunisten 1970: 482). Dessen Ausarbeitung wird noch einmal als „Schritt von der 
höchsten Wichtigkeit“ hervorgehoben und die Bundesmitglieder auch über diesen Kanal dazu 
aufgefordert, den dem Schreiben beigefügten Text zu kommentieren. Dieser ist als zumindest 
mittelfristig gebräuchliches Orientierungspapier gedacht, denn „ein Glaubensbekenntnis, das 
nach wenigen Jahren und vielleicht Monaten schon nicht mehr zeitgemäß, nicht mehr im Sinne 
der Majorität sei, [müßte] ebenso schädlich wirken […], wie ein brauchbares Glaubensbekenntnis 
nützlich“ (Kongress des Bundes der Kommunisten 1970: 484).  

An keiner Stelle der referenzierten Korrespondenzen und Informationsschreiben wird auf 
formale Aspekte des Programmdokuments eingegangen. Weder erfolgt eine kritische Reflexion 
noch eine Erläuterung des Begriffsgebrauchs „Glaubensbekenntnis“, was angesichts der 
Abgrenzungsbestrebungen zu christlichen Gruppierungen sowie die in dem Rundschreiben vom 
9. Juni ansonsten vorgenommenen Erläuterungen sämtlicher Begriffe und Entscheidungen 
bemerkenswert ist. Im Sommer 1847 ist die Betitelung „Glaubensbekenntnis“ für das 
Grundsatzpapier der kommunistischen Bewegung für den Vorstand immer noch 
unproblematisch. 

In einigen Gemeinden hat es allerdings kritische Diskussionen gegeben. Ein zwei Monate später 
versendeter Rundbrief vom 14. September 1847 beklagt sich zunächst über mangelnde 
Rückmeldungen und geringe finanzielle Unterstützung. Der Berichtsteil informiert knapp über 
Reaktionen der Lokalgemeinde L – vermutlich Leipzig – auf das Glaubensbekenntnis: 

Zuerst glaubt die Gemeinde in L[eipzig], daß es notwendig sei, das 
Glaubensbekenntnis wissenschaftlicher und allen Klassen der Gesellschaft 

angemessener zu gestalten. – Sie schlägt eine fast gänzliche Umänderung vor und gibt 
die Gründe hierfür an. Die vorgeschlagenen Abänderungen werden wir dem nächsten 
Kongreß zur Beratung vorlegen. Mit den meisten der im Briefe angeführten Punkte ist 
die Zentralbehörde einverstanden. (Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten 
1970a: 533)  

Weitere Debatten über das Glaubensbekenntnis werden für die Lokalvereinigungen in Lyon und 
Paris sowie Brüssel und London erwähnt, aber nicht weiter ausgeführt (Zentralbehörde des 



 83 

Bundes der Kommunisten 1970a: 535, 539). Ob die Forderung nach einer „wissenschaftlichen“ 
Gestaltung des Grundlagendokuments sich auf den Titel und das Frage-Antwort-Schema bezog, 
muss offenbleiben. Dagegen spricht, dass das katechetische Format weiterhin in Gebrauch bleibt. 

Intrigen, Friedrich Engels‘ Unbehagen und die Umbenennung von 
Glaubensbekenntnis in Manifest 
Auch Moses Hess muss federführend an der Programmdiskussion beteiligt gewesen sein und 
dem Pariser Flügel des Bundes einen verbesserten Entwurf unterbreitet haben. Dies geht 
jedenfalls aus einem Brief von Friedrich Engels, welcher sich in dieser Zeit ebenfalls in Paris 
aufhielt, an Karl Marx von 25./26. Oktober 1847 hervor. Engels macht darin seine Führungsrolle 
innerhalb der Pariser Zelle geltend82 und schildert genüsslich eine Intrige gegen Moses Hess und 
dessen „gottvoll verbessertes“ Glaubensbekenntnis: 

 Dem Mosi hab‘ ich, ganz unter uns, einen höllischen Streich gespielt. Er hatte 
richtig ein gottvoll verbessertes Glaubensbekenntniß* durchgesetzt. Vorigen 

Freitag [22. Oktober 1847: AK] nun nahm ich dies im Kreise vor, Frage für Frage, und war 
noch nicht an der Hälfte angekommen als die Leute sich für Satisfaits erklärten. Ohne 
alle Opposition ließ ich mich beauftragen ein neues zu entwerfen, was nun nächsten 
Freitag [29. Oktober 1847: AK] im Kreis wird diskutirt und hinter dem Rücken der 
Gemeinden nach London geschickt werden. Das darf aber natürlich kein Teufel merken, 
sonst werden wir Alle abgesetzt, und es gibt einen Mordscandal. (Engels 1979: 114-
115) 

Nachdem Engels in einer Kreissitzung Hess‘ überarbeitete Version Stück für Stück dekonstruiert 
hatte, erhält er den Auftrag zu einem Neuentwurf. Hess‘ Überarbeitung (sie ist nicht erhalten 
geblieben83) lässt er für die weitere Kommunikation mit der Zentralbehörde in London unter den 
Tisch fallen. Die Diskussionen um den Entwurf werden in Paris allerdings mindestens bis zu Engels‘ 
Abreise am 27. November fortgeführt (Engels 1963b: 104). 

Engels nennt seinen Alternativentwurf Grundsätze des Kommunismus und gibt damit 
„Katechismus“ oder „Glaubensbekenntnis“ als Titel auf, behält jedoch die Frage-Antwort-Form 
bei. Der Text muss zwischen Mitte Oktober und Ende November entstanden sein und basiert auf 
25 Fragen, die neben Definitionen vor allem die historische Entstehung und Entwicklung des 

 
82  „Bei den Straubingern [ein von Marx und Engels oftmals benutzter, abschätziger Begriff für die emigrierten 

Handwerker, die sie für intellektuell beschränkt hielten: AK] höllische Konfusion. In den letzten Tagen vor 
meiner Ankunft waren die letzten Grünianer [Anhänger Karl Grüns: AK] herausgeworfen, eine ganze 
Gemeinde, von denen aber die Hälfte wiederkommen wird. […] Ich hab‘ gleich eine Propagandagemeinde 
eingerichtet und laufe fürchterlich herum und pauke. In den Kreis bin ich gleich gewählt und hab‘ die 
Korrespondenz bekommen“ (Engels 1979 [1847]: 114-115). 

*  Es ist wahrscheinlich, dass Hess für dieses Glaubensbekenntnis auf sein Kommunistisches Bekenntnis in 
Fragen und Antworten von 1846 zurückgegriffen hat. 

83  Martin Hundt verweist auf den wahrscheinlich bestehenden Zusammenhang zwischen dem 
Glaubensbekenntnis und Hess‘ gleichzeitig erschienener Artikelserie „Die Folgen einer Revolution des 
Proletariats“ in der Deutschen-Brüsseler-Zeitung (Hundt 1993: 368). 



 84 

Proletariats (Fragen 2 bis 11), die Folgen der industriellen Revolution (Fragen 12 und 13) und die 
neue kommunistische Gesellschaftsordnung (Frage 14 bis 21) sowie Verhältnisbestimmungen 
von Kommunismus und Nationalitäten, Religionen (im Plural), Sozialisten sowie zu anderen 
„politischen Parteien“ (Fragen 22 bis 25) enthalten. In die Grundsätze fließen Formulierungen des 
Kommunistischen Glaubensbekenntnisses ein, die Antworten sind allerdings stark überarbeitet 
und wesentlich erweitert, insbesondere was die dem Text unterlegte materialistische 
Geschichtsdeutung betrifft. Im Unterschied zum Glaubensbekenntnis steht zu Beginn keine, auf 
die persönliche Überzeugung der Leserschaft Bezug nehmende Bekenntnisfrage mehr. Vielmehr 
beginnt der Text mit einer Definitionsfrage: „Was ist der Kommunismus?“ – Antwort: „Der 
Kommunismus ist die Lehre von den Bedingungen der Befreiung des Proletariats.“ Unter der 
Antwort auf die Religionsfrage Nr. 23 – „Wie wird sie [die kommunistische Organisation: AK] sich 
zu den bestehenden Religionen verhalten?“ – vermerkt Engels „bleibt“ und übernimmt damit die 
im Glaubensbekenntnis formulierten Zeilen, mit denen die Religionen für überflüssig erklärt 
worden waren (Engels 1970b: 589, 605). 

Aus der Korrespondenz zwischen Engels und Marx geht hervor, dass Marx darüber nachgedacht 
haben muss, auch das Engels‘sche Programmdokument als Glaubensbekenntnis zu bezeichnen. 
Im Nachtrag seines Briefes vom 23./24. November 1847 äußert Engels jedoch seine Zweifel und 
schlägt vor, sowohl den Titel als auch die Frage-Antwort-Form fallen zu lassen und seinen 
Entwurf, mit welchem er noch unzufrieden war, weiter zu überarbeiten: 

Überleg Dir doch das Glaubensbekenntnis etwas. Ich glaube, wir tun am besten, 
wir lassen die Katechismusform weg und titulieren das Ding: Kommunistisches 

Manifest. Da darin mehr oder weniger Geschichte erzählt werden muß, paßt die 
bisherige Form gar nicht. Ich bringe das hiesige mit [Grundsätze des Kommunismus: AK], 
das ich gemacht habe, es ist einfach erzählend, aber miserabel redigiert, in fürchterlicher 
Eile. Ich fange an: Was ist der Kommunismus? Und dann gleich das Proletariat – 
Entstehungsgeschichte, Unterschied von früheren Arbeitern, Entwicklung des 
Gegensatzes des Proletariats und der Bourgeoisie, Krisen, Folgerungen. Dazwischen 
allerlei Nebensachen und schließlich die Parteipolitik der Kommunisten, soweit sie vors 
Publikum gehört. Das hiesige ist noch nicht ganz zur Bestätigung vorgelegt, aber ich 
denke, bis auf einige ganz kleine Kleinigkeiten, es so durchzusetzen, daß wenigstens 
nichts gegen unsre Ansichten drin steht. (Engels 1963b: 107) 

Das Frage-Antwort-Schema wird von Engels eindeutig als Katechismusform identifiziert und dies 
erregt sein Unbehagen. Der Entwurf des Kommunistischen Glaubensbekenntnisses hatte Religion 
bereits für hinfällig erklärt, so dass Engels befürchten mochte, dass das Etikett „Katechismus“ 
diese Prämisse wieder invalidierte. Zudem erhoben die Grundsätze einen historischen Anspruch: 
Argumentierend und kontextualisierend „erzählen“ sie „Geschichte“ und positionieren ihre 
„Parteipolitik“, wollen jedoch keine Dogmen vermitteln. Offenbar haben Engels‘ knapp geäußerte 



 85 

Einwände Marx überzeugt,84 denn in der vorhandenen Korrespondenz zwischen beiden ist nicht 
länger von „Katechismus“ oder „Glaubensbekenntnis“ die Rede.  

Vom 29. November bis 8. Dezember 1847 findet in London der zweite Bundeskongress statt, auf 
dem die Verhandlung des Grundsatzprogramms einen wesentlichen Punkt auf der Agenda bildet. 
Allein die Dauer des Kongresses von insgesamt 10 Tagen mag ein Hinweis darauf sein, dass es 
dabei zu kontroversen Diskussionen kam. Da die Kongressdokumente nur sehr lückenhaft 
überliefert sind, können die Debattenverläufe im Einzelnen allerdings nicht rekonstruiert werden; 
auch Erinnerungen von Delegierten des Kongresses sind kaum und nur selektiv vorhanden (Hundt 
1993: 371-372).85 Die Grundsätze des Kommunismus werden schließlich angenommen und Marx 
und Engels beauftragt, auf deren Grundlage innerhalb einer Frist von vier Wochen ein Manifest 
der Kommunistischen Partei auszuarbeiten. „Partei“ erscheint hier erstmalig programmatisch im 
Titel und wird damit als Konkurrenzbegriff implementiert – auch wenn dessen Bedeutung nach 
wie vor unscharf blieb und der Begriff in der Konnotation von Strömung oder Gruppierung im 
Manifest verwendet wurde (Beyme 1978: 705, 727). Die Arbeiten zum Manifest dieser „Partei“ 
verlaufen schleppend.  

Mehr als einen Monat nach dem Bundeskongress berichtet Engels Marx in einem Brief vom 14. 
Januar 1848 entnervt von tiefen Krisen innerhalb des Bundes der Kommunisten in Paris, dessen 
Zersplitterung in Anhängerschaften von Weitling und Proudhon und von den Rangeleien der 
Mitglieder untereinander. Kurz davor auszusteigen, kündigt er an, für einen letzten 
propagandistischen Versuch auf „Londoner Papiere“ zu warten – gemeint sind wohl 
Informationen der Zentralbehörde über den zweiten Bundeskongress in London –, um sie den 
Mitgliedern als Resultate vorzulegen und den Moment propagandistisch-motivierend zu nutzen, 
denn: „Da die Kerle bis jetzt kein Resultat des Kongresses sehen werden sie natürlich vollends 
schlapp.“ (Engels 1970c: 651) In der Pluralität der Ansichten waren religiöse Einflüsse nach wie 
vor groß und angesichts der mangelnden Informationen war die rasche Ausarbeitung eines 
einigenden Programmdokuments vermutlich sehr im Sinn des Vorstands. Dieser mahnt denn 
auch in einem förmlichen Schreiben vom 25. Januar 1848 die baldige Übersendung des 
versprochenen Manifests an: 

Die Zentralbehörde beauftragt hiermit die Kreisbehörde Brüssel, dem K. Marx 
anzuzeigen, daß, wenn das ,Manifest der K[ommunistischen] Partei‘, dessen 

Abfassung er auf letztem Kongreß übernommen, nicht bis Dienstag, 1. Februar d.J., in 

 
84  Bedauerlicherweise ist Marx‘ Antwort auf Engels‘ Brief ebenso wenig überliefert wie seine zuvor 

augenscheinlich geäußerte Absicht, das Dokument als „Glaubensbekenntnis“ zu betiteln. 
85  Hundt (1993) verweist darauf, dass Marx in seiner 1860 erschienenen und damit viel später 

niedergeschriebenen Streitschrift Herr Vogt von der Annahme des Manifests berichtet. Knapp heißt es 
allerdings auch dort: „Der Kongreß, auf dem die Bundesmitglieder der Schweiz, Frankreichs, Belgiens, 
Deutschlands und Englands vertreten waren, fand statt und nach heftigen mehrwöchentlichen Debatten 
wurde das von Engels und mir abgefaßte ,Manifest der Kommunistischen Partei‘ angenommen.“ (Marx 1972: 
439) Auch dieser „Kongress“ war klein und bestand aus nicht mehr als zehn bis zwanzig Personen (Hundt 
1993: 373). 



 86 

London angekommen ist, weitere Maßregeln gegen ihn ergriffen werden. In dem Fall, 
daß K. Marx das Manifest nicht abfaßt, verlangt die Zentralbehörde augenblickliche 
Zurücksendung der ihm vom Kongreß zugestellten Dokumente. (Zentralbehörde des 
Bundes der Kommunisten 1970c: 654) 

Aus dem Brief geht hervor, dass Marx als allein verantwortlich für die Abfassung und 
Übersendung des Manifests gesehen wird. Die Mahnung lässt vermuten, dass er die Arbeit an 
dem Manuskript entweder nicht priorisiert hatte oder sich von der Aufgabe überfordert sah 
(Hundt 1993: 388; Kucynski 1995: 49; Erbentraut/Lütjen 2011: 83). Der Text muss irgendwann 
Ende Januar 1848 abgefasst oder fertiggestellt und nach London übersandt worden sein,86 wo er 
im Februar oder März 1848 gedruckt und erschienen ist. 87  Bis auf eine Seite ist das 
handschriftliche Originaldokument nicht erhalten geblieben. 

Komposition, Stil und Rhetorik des Manifests wären eine eigene Untersuchung wert, welche, 
sowohl was die religionsgeschichtlichen Bezüge des Textes als auch dessen Rezeption betrifft, 
von religionswissenschaftlichem Interesse ist.88 Für einen genregeschichtlich orientierten Zugang 
zur Domänenbildung von Religion und Politik ist von Belang, dass sich im Manifest durchaus 
Aspekte des katechetischen Genres finden. Zwar ist das Frage-Antwort-Schema als Grundgerüst 
aufgegeben, wird allerdings in Abschnitt II, „Proletarier und Kommunisten“ und damit dort, wo 
wesentliche kommunistische Prinzipien erörtert werden, zumindest teilimplementiert. 
Religionsbezüge finden sich an verschiedenen Stellen, besonders ebenfalls in Abschnitt II. Dabei 
besteht ein grundsätzlicher Unterschied zu früheren Textvorlagen: Hatten Vorversionen die 

 
86  Genaueres ist schwer rekonstruierbar. Aus dem Notizbuch von Marx ist ersichtlich, dass er an dem Dokument 

gearbeitet hat, nur lässt sich diese Arbeit nicht zweifelsfrei datieren (Marx 1932: 650). Im handschriftlichen 
Original ist der äußerst knappe Planentwurf (sechs Stichpunkte zur Struktur des Abschnitts, darunter „1) Der 
reaktionäre Sozialismus, feudal, religiös-kleinbürgerlich“) auf der Umschlagsseite seines Manuskripts 
„Arbeitslohn“ notiert. Die Unklarheit besteht auch deshalb, weil sich in den in MEW und MEGA editierten 
Briefwechseln von Karl Marx und Friedrich Engels aus dieser Zeit keine Bezugnahmen auf das Manifest 
finden, die den Stand der Arbeit nachvollziehbarer machen würden. Hundt und Stedman Jones gehen davon 
aus, dass Marx die ihm gesetzte Frist auf den 1. Februar eingehalten hat (Hundt 1985: 98; Stedman Jones 
2016: 221). 

87  Auch die genauen Druck- und Erscheinungsdaten liegen im Dunkeln. Zwar ist die Erstausgabe auf Februar 
1848 datiert und so wird sie auch in der Ausgabe der MEW übernommen: In der tabellarischen Aufstellung 
von Marx‘ und Engels‘ Tätigkeit zwischen Mai 1846 und März 1848 wird das Erscheinen des Manifests auf 
„[e]twa 24. Februar 1848“ datiert (Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED 1977: 679). Unklar 
bleibt, auf welcher Quelle diese Datierung basiert; womöglich auf den Erinnerungen des Bundesgenossen 
Friedrich Leßner (so referenziert bei Meiser 1991: 123). Kuczynski legt indes dar, dass das Manifest nicht vor 
dem 1. März 1848 gedruckt worden sein könne (1995: 58-63). Auch die Herausgeber des Bundes der 
Kommunisten geben unterschiedliche Zeiträume an, halten aber Ende Februar als Druckdatum für 
wahrscheinlich (1970: 1092). Zur Ermittlung der Druckerei: Meiser (1991: 122-123). 
Spätestens Anfang/Mitte März 1848 muss das Manifest vorgelegen haben, denn der österreichische 
Gesandte in London soll um den 8. März versucht haben, ein Exemplar zu erwerben; ein Brief der 
Kreisbehörde London vom 15. des Monats verspricht zudem die baldige Übersendung von London nach Paris 
und ein weiterer Brief vom 22. März bestätigt schließlich den Abgang von 1000 Exemplaren (Ausschuss des 
Kreises London 1979a : 719; 1979b: 396; 1979c: 406). 

88  Zu Stil und Komposition als Auswahl aus der umfangreichen Kommentarliteratur: Osborne 1998; Stedman 
Jones (2004: 14-26); Marxhausen (2010: 1360-1362). 



 87 

Religionsfrage programmatisch adressiert, weicht das Manifest einer politischen Programmatik 
aus. Im Stil der Rede und Gegenrede (für die Gegenrede wird ein bourgeoiser Sprecher 
instanziiert) wird Religion in den Kontext des allgemeinen gesellschaftlichen Wandels gestellt, 
dementsprechend historisiert und, dem Paradigma der Notwendigkeit des historischen 
Materialismus entsprechend, für obsolet erklärt. Religion wird verwissenschaftlicht, die 
Religionsfrage damit ausgelagert (Marx/Engels 1999: 40-42). Allerdings ist sie nicht ‚gelöst‘; 
zudem geht die Programmdebatte weiter. 

Realpolitische Umbrüche: vom Manifest zum Forderungskatalog  
Von Anfang an ist das Manifest als internes und vorübergehendes Dokument gedacht. Laut den 
1847 verabschiedeten Statuten des Bundes der Kommunisten soll es auf dem nächsten Kongress, 
welcher für August 1848 angesetzt ist, ersetzt werden89, aber die europäischen Revolutionen 
kommen dazwischen. Sie machen ein weiteres Programmdokument notwendig: die Forderungen 
der Kommunistischen Partei in Deutschland. Der Text entsteht zwischen dem 21. und 29. März 
1848 und damit nach dem Manifest und wird sowohl als Flugblatt als auch in zahlreichen 
Tageszeitungen gedruckt und nachgedruckt. (Institut/Institut 1970: 1102-1105). Sowohl seine 
Struktur als auch der Inhalt reagieren auf die rapiden politischen Veränderungen. Als theoretische 
Begründung einer nahenden Revolution verstanden, war das Manifest mit den europaweiten 
Aufständen sofort nach seinem Erscheinen veraltet. Zudem schien die narrativ-argumentierende 
Form zur Gestaltung von Tagespolitik nicht praktikabel. Anstelle eines „Geschichte erzählenden“, 
mehrseitigen Gesinnungsdokuments steht nun ein pragmatischer 17-Punkte-Plan, der lediglich 
stichwortartig die für die gesellschaftliche Umgestaltung – nun die Schaffung einer Republik – 
notwendigen politischen, ökonomischen und sozialen Übergangsmaßnahmen formuliert. Die 
zuvor in den Identitätsdebatten als theoretische Frage verhandelte Verhältnisbestimmung von 
Christentum (bzw. Religion) und Kommunismus wird in die Praxis überführt und hier erstmalig 
explizit als Forderung nach einer Trennung von Kirche und Staat formuliert: „13. Völlige Trennung 
der Kirche vom Staate. Die Geistlichen aller Konfessionen werden lediglich von ihrer freiwilligen 
Gemeinde besoldet“ (Marx/Engels 1959 [1848]: 4). Programmatik ist Pragmatik gewichen. Die 
Religionsfrage wird als institutionelle Frage behandelt, die Unterscheidungsebene 
dementsprechend institutionell – „Kirche“ versus „Staat“ – bestimmt.  

5. Konklusion: Spuren einer Domänenbildung  
Die Unterscheidung von Religion und (säkularer) Politik als zwei voneinander unabhängige 
gesellschaftliche Domänen ist das Resultat eines Prozesses, der sich weit über den hier 
untersuchten Zeitraum, durch das gesamte 19. und bis ins 20. Jahrhundert hinein, erstreckt. Die 

 
89  In Abschnitt 7, Artikel 36 der Statuten heißt es: „Der Kongreß erläßt nach jeder Session außer seinem 

Rundschreiben ein Manifest im Namen der Partei“ (Bund der Kommunisten 1970: 629). Auch Marx und 
Engels haben den provisorischen Charakter des Manifests nachträglich betont, indem sie es in ihren 
Vorworten zu den deutschen Neuausgaben von 1872 und 1890 sowie dem Vorwort zur englischen Ausgabe 
von 1888 historisierten. 



 88 

Programmdiskussionen europäischer Sozialrevolutionäre der 1830er und 1840er Jahre liefern 
allerdings wichtige Hinweise auf die Formierungsbedingungen dieses Unterscheidungsprozesses. 
Im Verlauf der sozialrevolutionären Debatten zeichnete sich eine Verallgemeinerung ab: Die 
Verhältnisbestimmung von Christentum und Kommunismus begann sich als 
Verhältnisbestimmung von Religion und Politik zu konturieren. Scharfe Grenzen wurden dabei 
allerdings terminologisch nicht gezogen, so dass sich die Beschreibung dieser 
Ebenenverschiebung methodisch einem klassisch begriffsgeschichtlichen Zugang entzieht und 
stattdessen auf eine Spurensuche angewiesen bleibt, die über zwei Aspekte charakterisiert ist: 
den Genrewechsel und das Moment der Uneindeutigkeit. 

Ergebnissicherung: Vom Katechismus zum Aktionsprogramm – zur 
Rekonstruktion eines punktuellen Genrewechsels 
Genregeschichtlich stehen die Programmdokumente der Sozialreformer in der Tradition der 
Aufklärungs- und Revolutionskatechismen des 18. Jahrhunderts. Mit der Julirevolution 1830 
reorganisierte sich europaweit und schichtenübergreifend eine sozialrevolutionäre Bewegung, 
die sich im Format des Katechismus internationalisierte. Frühsozialistische Ideen fanden in von 
politischen Flüchtlingen im Exil gegründeten revolutionären Geheimgesellschaften, wie dem 
Bund der Geächteten, dem Bund der Gerechtigkeit sowie dem Bund der Kommunisten, eine 
Organisationsform. Deren Mitglieder popularisierten ihre Konzepte der gerechten Gesellschaft in 
Flugschriften; religiöse und politische Anliegen waren dabei nicht zu trennen. In diesem 
frühsozialistischen Kontext vollzog sich ein Funktionswandel des Katechismus vom Instrument zur 
Vermittlung bestimmter Inhalte zum Richtungsdokument, in dem eine Bewegung ihre Identität 
erörterte und ihre Anliegen darstellungsfähig zu machen suchte.  

Mit dem Aufkommen von „Kommunismus“ als neuem Begriff des Diskurses zu Beginn der 1840er 
Jahre rückte die Religionsfrage zunächst in Form einer Verhältnisbestimmung von Christentum 
und Kommunismus ins Zentrum der Identitätsdebatte. Diese Debatte wurde weiterhin im 
Medium des Katechismus geführt. Belege für die kritische Diskussion des Formats sind in den 
Quellen nicht zu finden – auch dort nicht, wo es dezidiert um die Abgrenzung von 
kommunistischen zu christlichen Gruppierungen ging. Religion und Politik waren in dieser 
ontologischen Landschaft der frühen 1840er Jahre offenbar noch nicht als binäres Begriffspaar 
etabliert, um eine strikte Grenzziehung zwischen zwei Bereichen konzeptuell zu fundieren. Diese 
Grenzziehung lag allerdings ‚in der Luft‘. 90  Ihre Spurensuche verlief zunächst entlang des 
Debattenkontexts der 1830er Jahre. 

 
90  Nur ein fallbezogenes Beispiel: Bei Karl Marx hatte sich die Forderung nach einer Trennung von Staat und 

Religion seit seinen frühen journalistischen Artikeln über die Zensur zu konturieren begonnen. Sein 1842 in 
der Rheinischen Zeitung erschienener Beitrag „Der leitende Artikel in Nr. 179 der Kölnischen Zeitung“ liefert 
eine (religions-)satirische Kritik am Leitartikel von Karl Hermes und dessen Vorschlag für eine strengere 
Zensur gegen die den preußischen Staat und das Christentum kritisierenden Linkshegelianer. Im Rahmen der 
Verteidigung von Presse- und Wissenschaftsfreiheit differenziert sich die Marx’sche Religionskritik aus: Zum 
einen liefert die mangelnde Pressefreiheit die Grundlage der politischen Aspekte seines Atheismus; zum 



 89 

Die republikanischen Katechismen dokumentieren einen Religionsdiskurs, dessen Spektrum 
zwischen der rationalreligiösen Tradition der Aufklärung und einer Auflösung von Religion in 
republikanische Werte, der religion sociale, changierte. Einerseits war diese Bezeichnung in 
abgrenzender Absicht formuliert. Andererseits referenzierte sie auf den Religionsbegriff, 
erweiterte also das semantische Feld Religion, ohne jedoch einen symmetrischen Gegenbegriff 
vorzulegen. Gleichzeitig wurden in der Diskussion vereinzelt Differenzierungen zwischen 
Politischem und Religiösem geltend gemacht, die jedoch nicht weiter qualifiziert oder als 
kategorische Unterscheidungen präzisiert wurden. Dies gilt auch für das frühsozialistische Milieu. 
Die meisten der seit Ende der 1830er Jahre entstandenen Programmschriften waren durch 
biblische Sprache und das katechetische Format gekennzeichnet. Gleichwohl zeigte der 
ergänzende Blick auf die diese Programmdokumente begleitenden Debatten, dass zentrale 
Akteure wie etwa Wilhelm Weitling religiöse Bezüge als Ressource verstanden, von dem die 
Durchsetzung des Kommunismus nur profitieren könne. Dies war von dem Anliegen einer 
expliziten Grenzziehung zwar weit entfernt und scheint im Gegenteil einmal mehr auf den 
zeitgenössischen Deutungsspielraum von Christentum und Kommunismus zu verweisen. 
Gänzlich frei von Unterscheidungen waren Weitlings Überlegungen indes nicht, denn für die 
Durchsetzung des Kommunismus „alle möglichen Mittel [zu] gebrauchen“ implizierte, etwas für 
etwas (anderes) nutzbar zu machen. 

In den 1840er Jahren wurde die Konturierung von Religion und Politik in ihren formalen Aspekten 
greifbar. Insbesondere die zwischen Juni 1847 und März 1848 diskutierten Programmdokumente 
des Bundes der Kommunisten – auf die religiöse Konnotation des Bundesbegriffs ist bereits 
hingewiesen worden – sind hier maßgeblich, denn sie dokumentieren einen Übergang von der 
Programmatik zur Pragmatik, mit dem sich ein Genrewechsel vollzog.  

Mit den im Oktober/November 1847 von Friedrich Engels als Gegenentwurf zum 
Kommunistischen Glaubensbekenntnis formulierten Grundsätze des Kommunismus wurde das 
Dogma terminologisch in die Prämisse überführt. Dies spiegelte sich nicht nur im neuen Titel, 
sondern auch in der Eingangsfrage: Die den vorigen Entwurf eröffnende Bekenntnisfrage („Bist 
du Kommunist?“) wurde als Definitionsfrage („Was ist der Kommunismus?“) reformuliert. Die 
Religionsfrage wurde unverändert aus dem Glaubensbekenntnis übernommen, wo die Religionen 
als Ausdruck bestimmter Entwicklungsstufen von Gesellschaft historisiert und für obsolet erklärt 
worden waren.  

Die Grundsätze des Kommunismus sollten die Grundlage zur Ausarbeitung eines ausführlichen 
Programmdokuments bilden. In diesem Zusammenhang lässt sich in der Debatte erstmals die 
Genrefrage als Genrefrage nachweisen: In einem Brief an Karl Marx äußerte Friedrich Engels 
Zweifel am katechetischen Format und schlug „Manifest“ als Titel für das Programmdokument 
vor. Ob es sich dabei um einen „Akt bewußter Sprachpolitik“ (Koselleck 2010: 47) handelte, um 

 
anderen wird die Verflochtenheit von Staat und Christentum als Konstellation hier bereits fundamental 
angegriffen (Marx 1842: 174-197). 



 90 

einen Genrebruch zu markieren, ist allerdings fraglich, denn hier wurde im Rahmen der 
Gepflogenheit bezeichnet: Der Term war verbreitet und wurde gleichermaßen für religiöse 
Programmschriften verwendet. 91  Engels wählte, was ihm einfiel, weil es nahe lag und 
gebräuchlich war. „Manifest“ ist somit nicht als Geburtsstunde eines neuen – säkularen – 
Texttypus misszuverstehen. Das in aller Eile auf der Basis der Grundsätze zwischen Januar und 
März 1848 niedergeschriebene und gedruckte Manifest der kommunistischen Partei war in 
programmatischer Absicht und in Abgrenzung zu anderen sozialistischen und kommunistischen 
Strömungen („Parteien“) formuliert. Ein noch loser wenngleich abgrenzend konnotierter 
Parteibegriff rückte in den Titel des Dokuments, das beanspruchte, historische Einsichten zu 
vermitteln, anstatt zu katechisieren und die kommunistischen Ideen in revolutionäres Handeln 
zu überführen. Intendiert und konzipiert war der Text indes als lediglich vorübergehendes 
Orientierungsdokument und als das erste von jährlich seitens des Bundes der Kommunisten neu 
zu verfassenden Manifesten. Es kam anders.  

Die ausbrechenden Märzrevolutionen erforderten eine rasche Reaktion zur Positionierung des 
Kommunismus als realpolitischer Kraft. In den zwischen dem 21. und 29. März 1848 formulierten 
Forderungen der kommunistischen Partei in Deutschland wich die Programmatik der Pragmatik: 
Hatten die Grundsätze die Prämissen der sozialen Welt erörtert, formulierte das Manifest, was 
sich aus diesen Prämissen ergab. Die Forderungen leiteten daraus ein (Aktions-)Programm ab. 
Zwar waren Manifest und Forderungen parallel im Umlauf. 92  Allerdings repräsentierten die 
Forderungen einen anderen Typus von Dokument, mit dem der Revolutionsgeist in eine 
umsetzungsorientierte Pragmatik überführt wurde, was ihr Mitverfasser Friedrich Engels 
erkannte und was ihn zutiefst besorgte.93 Historische Herleitung und argumentierende Logik 

 
91  Julius Köbner (1806-1884), führender Kopf der freikirchlichen Bewegung und Mitbegründer der Baptisten, 

veröffentlicht 1848 beim christlichen Oncken-Verlag in Hamburg das Manifest des freien Urchristenthums. 
1837 hatte er gemeinsam mit Johann Gerhard Oncken das erste baptistische Glaubensbekenntnis verfasst. 
Hauptanliegen seiner 22-seitigen, im revolutionären Sprachduktus gehaltenen Programmschrift ist die 
Forderung nach einer allgemeinen Religionsfreiheit und zwar nicht nur für die sich von der Kirche 
abgrenzenden radikalen Pietisten: „Aber wir behaupten nicht nur UNSRE religiöse Freiheit, sondern wir fordern 
sie für JEDEN Menschen, der den Boden des Vaterlandes bewohnt, wir fordern sie in völlig gleichem Maße für 
Alle, seien sie Christen, Juden, Muhamedaner oder was sonst.“ (Köbner 2006: 39)“ „Manifest“ wurde auch 
später prominent für religiöse Anliegen verwendet. 1890 veröffentlichte die Church of Jesus Christ of Latter-
day Saints The Official Declaration of Manifesto, in welchem der Präsident der Kirche, Wilford Woodruff, der 
Praxis der Polygamie endgültig offiziell eine Absage erteilte. 

92  Aus Paris im Frühjahr 1848 nach Stuttgart zurückkehrende Emigranten hatten sowohl Exemplare des 
Manifests als auch der 17 Forderungen im Gepäck (Hundt 1972: 296). In dem Schreiben der Londoner 
Kreisbehörde des Bundes der Kommunisten an die Pariser Zentralbehörde vom 15. März 1848 war von der 
Übersendung der Manifeste im Plural von Paris nach London die Rede gewesen. Sehr wahrscheinlich waren 
damit diese beiden Texte gemeint (Ausschuss des Kreises London 1979b: 396). 

93  In einem Brief vom 25. April 1848 an Marx schreibt er: „Wenn ein einziges Exemplar unsrer 17 Punkte 
[gemeint sind die Forderungen der kommunistischen Partei in Deutschland] hier verbreitet würde, so wär hier 
alles verloren für uns. Die Stimmung bei den Bourgeois ist wirklich niederträchtig. Die Arbeiter fangen an, 
sich etwas zu regen, noch sehr roh, aber massenhaft. Sie haben sofort Koalitionen gemacht. Das aber ist uns 
gerade im Wege. Der Elberfelder politische Klub erläßt Adressen an die Italiener, spricht sich für direkte 
Wahlen aus, aber weist jede Debatte sozialer Fragen entschieden ab, obwohl unter 4 Augen die Herren 
gestehen, diese Fragen kämen jetzt an die Tagesordnung, und dabei bemerken, wir dürften darin der Zeit 



 91 

wichen einem 17-Punkte-Katalog, der in seiner Nüchternheit modernen Wahlprogrammen 
entspricht. Rein formal war damit an dieser Stelle eine Genrewechsel vollzogen. Katechismen 
fanden allerdings bis weit ins 19. Jahrhundert hinein im politischen Diskurs Verwendung.94 Die 
„religiöse Frage“ blieb im sozialistischen Milieu auch im 20. Jahrhundert ungeklärt (Lenin 1974; 
Prüfer 2002); religiöse Bezugnahmen wurden mitunter zur Skizzierung einer antikapitalistischen 
Alternative in Anschlag gebracht, wie etwa 1922 auf dem 4. Kongress der Komintern, auf dem die 
emanzipatorische Kraft des Islam hervorgehoben wurde (Trein 2025: 161).  

Langfristig steht dieser Genrewechsel für die Entwicklung einer eigenen Sprache und Form des 
Politischen, auch wenn er zunächst punktuell blieb. Aus der Perspektive einer Geschichte der 
Domänenbildung von Religion und Politik, die an den Voraussetzungen von Grenzziehungen 
interessiert ist, die also danach fragt, was vor dem eigentlichen Akt des expliziten Unterscheidens 
liegt, erscheint dieser Wechsel indes eher als situative Reaktion auf eine spezifische politische 
Konstellation. Er wird abschließend als Hinweis auf eine Veränderung im epistemologischen 
Gefüge gedeutet, die hier jedoch nur indirekt, als ein plötzlich aufscheinender Eindruck von 
Uneindeutigkeit, greifbar ist und damit ebenso der Spurensuche verhaftet bleibt. 

Fazit: Unterscheidungsgeschichte als Spurensuche: Momente des Uneindeutigen 
Als Friedrich Engels im November 1847 Karl Marx dazu aufforderte, sich den Titel 
Glaubensbekenntnis „etwas“ zu „überleg[en]“, drohte der Bund der Kommunisten zu zerfallen. 
Die konzeptuellen Unterschiede waren unübersehbar, die Lagerbildung weit fortgeschritten, ein 
Grundlagendokument das vielleicht letzte Mittel, die kommunistische Bewegung 
zusammenzuhalten und sich als Akteur in Konkurrenz zu anderen Akteuren des politischen 
Diskurses zu positionieren. In den die Genese dieses Programms dokumentierenden Entwürfen 
und Gegenentwürfen war die Definition von Kommunismus hart umkämpft, denn an ihr hing die 
grundsätzliche Frage nach dem Wesen der Bewegung und der neuen kommunistischen 
Gesellschaft. Die Definition war gleichbedeutend mit einer Richtungsentscheidung, die getroffen 
werden musste, um Einheit und Eindeutigkeit herzustellen. Aber war dafür der Katechismus das 
richtige Format? Friedrich Engels kamen plötzlich Zweifel an der Angemessenheit des Etiketts 
und der Frage-Antwort-Form.  

Engels‘ Zweifel markiert einen Moment in der Domänenbildung, in dem sich die 
Konzeptualisierung von Politik als Bereich ankündigt. In seiner Vagheit und Flüchtigkeit lässt sich 

 
nicht vorgreifen!“ (Engels 1963c: 126) 

94  Einige wenige internationale Beispiele: Tedesco 1906; Zuccalmaglio 1848; Hess 1966; Comte 1852; Proudhon 
1868; Bakunin 2009. Manche waren als Parodie und politische Persiflage gedacht (Anonym 1844/45; 
Lafargue 1887), viele waren aber auch sehr ernst gemeint, besonders in der christlichen Arbeiterbewegung 
(Quadt 1870; Naumann 1889; Calwer 1898; ich danke Jakob Tanner für diesen Hinweis.). Mit der Übernahme 
des Formats wurde das Genre in seinen ursprünglichen christlichen Kontext reintegriert. Auch im Rahmen 
der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entstehenden Sozialdemokratie wurden Katechismen 
selbstverständlich weiterhin verwendet und in zahlreichen Auflagen nachgedruckt (Hoffmann 1893; Knorr 
1893). In Frankreich war der Katechismus das Genre der Wahl, um die Ideen der aufkommenden 
Freidenkerbewegung zu verbreiten (Lalouette 2001: 181-182). 



 92 

dieser Moment indes kaum als Ergebnis eines ausdrücklichen Differenzierungsprozesses 
identifizieren, sondern als Suchbewegung, die diesem Prozess vorausgeht, wo 

also nicht auf eine explizite Unterscheidung zwischen zwei Bereichen Bezug 
genommen [wird], in die gleichzeitig eine Verhältnisbestimmung zwischen diesen 

Bereichen eingelassen ist, sondern es zeichnen sich konkurrierende Deutungen ab, die 
implizit darauf verweisen, dass sich hier etwas verschoben hat. (Wohlrab-Sahr 2023: 
343) 

1847 verschob sich ein Klassifikationsschema: Die katechetische Form „passte“ nicht mehr für 
den Zweck, Geschichte zu „erzählen“. Implizit war diese Verschiebung in der Tat, denn sie drückte 
sich an dieser Stelle nicht als Erkenntnisprozess aus; sie ließ sich weder terminologisch noch 
theoretisch fassen, sondern war lediglich als Unbehagen erfahrbar. In diesem Unbehagen 
verbirgt sich allerdings eine wesentliche Voraussetzung für die Unterscheidung in verschiedene 
Domänen oder Bereiche von Gesellschaft: die Ahnung, dass ein Bereich eine Form habe und dass 
bestimmte Formen für bestimmte Bereiche stünden. Damit war noch keine explizite und 
kategoriale Unterscheidung in Religion und Politik vollzogen. Wohl aber wurde eine dieser 
Unterscheidung, wie sie in der Religionswissenschaft mit dem Begriff der Säkularität 
konzeptualisiert wird, vorgelagerte Veränderung im Wahrnehmungsgefüge sichtbar, die 
Wolfgang Eßbach als „Verunsicherungen in Sachen Religion“ (2014: 24-25) und „Diskurse des 
Religions-Verdachts“ (2019: 63) bezeichnet. Die hier rekonstruierten Programmdebatten können 
als genrespezifische Konkretisierung dieser Verunsicherungsdebatten und Verdachtsdiskurse 
verstanden werden. 

Gesellschaftlich verweist die (Individual-)Erfahrung von Uneindeutigkeit auf Veränderungen im 
semantischen Feld Religion, die sich schon länger angekündigt hatten und die in den 
Identitätsdebatten der sozialistischen und kommunistischen Bewegung eine Zuspitzung 
erfuhren. Wurden Religion und Christentum hier allerdings bis auf wenige Ausnahmen als Inhalt 
diskutiert, verwies das Unbehagen am Format auf die Problematisierung von Religion als Form: 
Ein Genre geriet in Religionsverdacht. Der Zusammenhang von Form und Inhalt war in der 
Debatte neu, denn Anleihen an den Katechismus waren so selbstverständlich, dass Engels seinen 
Ko-Autor implizit auf die Problematik hinweisen musste: Eine neue Bewegung braucht ein neues 
Format. Typologisch hatte dieser Religionsverdacht ein Religionsverständis zur Voraussetzung, 
das die bis dato herkömmlichen Typen der Bekenntnis- und Rationalreligion überstieg (Eßbach 
2014: 309-316, 716). Aus ideengeschichtlicher Perspektive liegt es nahe, diese 
Begriffserweiterung mit der zeitgenössischen linkshegelianischen Theoriediskussion in 
Verbindung zu bringen. Insbesondere Max Stirner hatte mit seiner 1844/45 vorgelegten Kritik des 
Heiligen die konzeptuelle Brücke geschlagen: Der Mensch ist fähig zur unbegrenzten Heiligung 
von Ereignissen, Personen, Dingen oder Ideen (Eßbach 2014: 711). Von nun an war jede Form 
der Ideologie – somit auch der politische Enthusiasmus, wie er sich in den Katechismen spiegelte 
– potenziell verdächtig. Der Zweifel an der Adäquatheit der katechetischen Form für das 



 93 

Gründungsdokument der sozialistischen Bewegung und ihrem neuen Gesellschaftsentwurf war 
ein Symptom dieses Heiligungsverdachts.  

Langfristig zeichnete sich mit der Zweifelhaftigkeit des vormals unzweifelhaften Formats das 
Auseinanderbrechen einer Erzählkultur ab, die bis dahin dasselbe Genre benutzt hatte. Der 
frühneuzeitliche Katechismus war das Medium der – sich in Konfessionen abgrenzenden – 
Bekenntnisreligion gewesen. Dessen Popularität blieb im 18. Jahrhundert ungebrochen, 
wenngleich sich parallel der philosophische Text als Vermittlungsinstrument der aufklärerischen 
Rationalreligion etablierte. Die im Kontext der europäischen frühsozialistischen und 
kommunistischen Bewegung erscheinenden Programmschriften nutzten weiterhin das 
katechetische Format bis hin zur Übernahme der dogmatischen Bekenntnisfrage. Damit setzen 
sich zum religiösen Diskurs in Bezug, auch wenn die Texte mitunter religionskritischen Inhalts 
waren. Mit dem Funktionswandel des Katechismus als Erörterungsmedium der neuen 
Gesellschaft zeichnete sich schließlich eine Trennung von religiöser und politischer Erzählkultur 
ab. Rein formal wurde diese Trennung vollzogen, als dem Glaubensbekenntnis ein Format 
gegenübergestellt wurde, das die konfessionelle Struktur (mein Bekenntnis/dein Bekenntnis) in 
Geschichtsschreibung zu überführen suchte. Mussten die im Katechismus vermittelten Dogmen 
,geglaubt‘ werden, beanspruchten Texte wie das Manifest der kommunistischen Partei, empirisch 
nachvollziehbare Zusammenhänge aufzuzeigen. Im Medium des Grundlagentextes wurde der 
Kommunismus buchstäblich manifest und damit als Gegebenheit untersuchbar. Der daraus 
abgeleitete Anspruch, dem (natur-)wissenschaftlichen und nicht dem theologischen Bereich 
zugeordnet zu werden, war in dieser Verwissenschaflichungslogik nur konsequent.  

So geradlinig, wie es dieser knappe Ausblick suggerieren mag, verlief die Entwicklung nicht und 
die Programmdiskussionen der europäischen Sozialrevolutionäre belegen dies eindrücklich. Ihre 
Debatten sind ein Zeugnis für die Pluralität und Dynamik, mit der in der ersten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts über soziale Schranken und geographische Grenzen hinweg über gesellschaftliche 
Alternativen diskutiert wurde, sowie für die unterschiedlichen Begründungsrahmen und die 
konkurrierenden Deutungsangebote dieser Alternativen. Das von den Akteuren geteilte 
Bestreben, eine Darstellungsform zu entwickeln, mit der Ziele und Ideale mit kollektiv-
repräsentativem Anspruch in orientierender und abgrenzender Absicht vermittelbar werden, 
verweist indes auf die Entstehung eines Bereichs, der zugleich Ort und Gegenstand 
konkurrierender Entwürfe wird. „Schulbildung“ im Allgemeinen findet „in einem 
Konkurrenzraum statt, der institutionalisiert ist“ (Eßbach 1988: 90) oder der sich zu 
institutionalisieren beginnt. Mit den Programmdokumenten wird „die politische Ordnung als eine 
Sphäre sichtbar“, die „als Reflexionsgegenstand und virtuelles Handlungsfeld in die Verfügung 
von sich assoziierenden Menschen“ gerät, welche sich als Einheit zu organisieren und in 
Konkurrenz zu anderen zu positionieren suchen (Eßbach 1988: 178). Begrifflich entziehen sich die 
programmatischen Positionierungen der europäischen Sozialrevolutionäre einer 
vereindeutigenden Klassifizierung in religiös oder säkular. Ihre Positionierungsarbeit verweist 
hingegen auf die grundlegende Einsicht – oder Ahnung –, sich in einem geteilten 



 94 

„Konkurrenzrahmen“ zu bewegen, der später als Politik identifiziert und von der Domäne Religion 
unterschieden wird. 

 

Literaturverzeichnis 
Primärliteratur (Quellen) 

Anonym. 1794. Neuer französisch-militärischer dekretirter Katechismus, oder vollständige 
Abhandlung über die Kriegsübung der Infanterie, der Kavalerie, mit Kanonen, Bomben und 
mit Piken; nebst […]. Leipzig: Friedrich Gotthelf Baumgärtner. 

Anonym. 1827. Catechism on the Corn Laws: With a List of Fallacies and the Answers, by a 
member of the University of Cambridge. London: James Ridgway. 

Anonym. 1833. “Catechism of the Society for Promoting National Regeneration.” In Cobbett’s 
Weekly Register, 7. Dezember 1833, 630-636. 

Anonym. 1844/45. Katechismus der Reaktionäre im Kanton Bern. O.O: o. V. 

 

 

 

Ausschuss des Kreises London. 1979a [1848]. „Schreiben des Kreises London an die 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten in Paris, 8. März 1848.“ In Karl Marx – 
Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 717-719. 

Ausschuss des Kreises London. 1979b [1848]. „Ausschuß des Kreises London an die 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten in Paris, London, 15. März 1848.“ In Karl 
Marx – Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-
Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 396-398. 

Ausschuss des Kreises London. 1979c [1848]. „Ausschuß des Kreises London an die 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten in Paris, London, 22. März 1848.“ In Karl 
Marx – Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 3.2 der Marx-
Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-



 95 

Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 405-406. 

Bakunin, Mikhail 2009 [1866]. Catéchisme révolutionnaire. Paris: L’Herne. 

Becker, August. 1844. Was wollen die Kommunisten? Eine Rede, im Auszug vorgetragen, vor einer 
am 4. August 1844, im Lokal des s.g. Kommunisten-Vereins zu Lausanne, von Mitgliedern 
verschiedener Arbeiter-Vereine abgehaltenen Versammlung. Langenthal: Irmel.  

Bericht der Bundes-Centralbehörde. 1842. „Bericht der Bundes-Centralbehörde vom 31. Januar 
1842. Zweite Abtheilung: Politische Untersuchungen, die bis in die neuesten Zeiten 
reichenden revolutionären Umtriebe betreffend.“ In Protokolle der Deutschen 
Bundesversammlung vom Jahre 1842, Sitzung 1 bis 26. Frankfurt/Main: Bundes-Präsidial-
Druckerei, 19-113. 

Berthold. (Lambert Keller). 1835. „Vorwort zur deutschen Übersetzung.” In National-Katechismus 
von La Chabeaussière, aus dem Französischen ins Deutsche übertragen von Berthold 
(Lambert Keller). Bern: C. A. Jenni, vi-ix. 

Bexon, Gabriel L. C. A. 1773. Catéchisme d’agriculture, ou Bibliothèque des gens de la campagne. 
Paris: Valade. 

Bluntschli, Johann C. 1843. Die Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling vorgefundenen 
Papieren. Zürich: Druck von Orell, Füßli und Comp. 

Bruun, Malthe C. 1796. Aristokraternes Catechismus. Kopenhagen: Trykt paa Boghandler A. 
Soldins Forlag, hos M. Seest. 

Bund der Kommunisten. 1970 [1847]. „Statuten des Bundes der Kommunisten, angenommen 
vom zweiten Kongress, 8. Dezember 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und 
Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 626-630. 

Bund der Kommunisten / Friedrich Engels. 1970 [1847]. „Entwurf des kommunistischen 
Glaubensbekenntnisses.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 
1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 470-475. 

Cabet, Étienne. 1840. Comment je suis communiste. Paris: Souverain/Prévost. 

Cabet, Étienne. 31841. Crédo communiste. Paris: Prévot. 

Cabet, Étienne. 21845. Voyage en Icarie. Paris: au bureau du Populaire. 

Cabet, Étienne. 1846. Le vrai christianisme suivant Jésus-Christ. Paris: au bureu du Populaire. 



 96 

Cabet, Étienne. 1979 [1847]. Étienne Cabet: Reise nach Ikarien. Mit Materialien zum Verständnis 
von Cabet, zusammengestellt von Alexander Brandenburg und Ahlrich Meyer. Berlin: Karin 
Kramer Verlag. 

Calwer, Richard. 1898. Arbeiter-Katechismus: Eine sozialdemokratische Antwort auf das Preis-
Ausschreiben des Pfarrers Weber zur Anfertigung eines Arbeiter-Katechismus für 
evangelische Arbeiter. Berlin: Expedition der Buchhandlung Vorwärts. 

Combe, Abram. 1824. „A Catechism, Intended to Explain the Principles of Undisputed Religion.“ 
In The Religious Creed of the New System, with an Explanatory Catechism, and an Appeal 
in Favour of True Religion. Edingburgh: D. Schaw, 7-28. 

Comte, Auguste. 1852. Catéchisme positiviste ou sommaire exposition de la religion universelle en 
onze entretiens systématiques entre une femme et un prêtre de l’humanité. Paris: 
Selbstverlag.  

Couthon, Georges A. 1895 [1793]. „Séance du 17 Février 1793.“ In La société des Jacobins. Recueil 
de documents pour l’histoire du club des Jacobins de Paris, hg. von François-Alphonse 
Aulard, , Bd. 5. Paris: Libraire Léopold Cerf / Librairie Noblet, 29-31. 

Cruger, Lewis. 1863. Catechism of the Constitution of the United States: A Brief Exposition of the 
True Elementary Principles of that Great Compact Between Sovereign States. O. O.: o. V.  

Der Pilger. 1849. Der Pilger: Ein Sonntagsblatt zur Belebung Religiösen Sinnes, 8. Jahrgang, 1849, 
hg. von einem Verein katholischer Geistlichen. Einsiedeln: Karl und Nikolaus Benziger. 

Der Geächtete. 1972 [1834-1836]. Der Geächtete. Zeitschrift in Verbindung mit mehreren 
deutschen Volksfreunden herausgegeben von J. Venedey, E. Rauch, Th. Schuster, Bd. 1 
und 2, mit Vorwort von Werner Kowalski. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen 
Demokratischen Republik. 

Escher, Heinrich. 1839. „Auszug eines Schreibens des Staatsraths von Neuenburg an den 
eidgenössischen Vorort, d.d. 9. Heumonat 1836.“ In Politische Annalen der 
eidgenössischen Vororte Zürich und Bern während der Jahre 1834, 1835 und 1836. Aus 
authentischen Quellen gezogen von H. Escher, Mitglied des zürcherischen 
Regierungsrathes, zweiter Band. Zürich: Orell, Füssli und Comp, 272-285. 

Engels, Friedrich. 1843. „Progress of Social Reform on the Continent no. II: Germany and 
Switzerland.“ The New Moral World and Gazette of the Rational Society No. 21, 18. 
November 1843, 161-162. 

 

Engels, Friedrich. 1963a [1844]. „Engels an Marx in Paris, Nr. 2.“ (Brief vom 19. November 1844) 
In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 9-13.  

Engels, Friedrich. 1963b [1847]. „Engels an Marx in Brüssel, Paris, 23./24. November 1847.“ In 



 97 

Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 104-108. 

Engels, Friedrich. 1963c [1848]. „Brief von Friedrich Engels in Barmen an Karl Marx in Köln, 25. 
April 1848“, Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 27, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim ZK der SED, 125–126. Berlin: Dietz. 

Engels, Friedrich. 1970a [1846]. „Brief von Friedrich Engels in Paris an Karl Marx in Brüssel, um 
den 23. Oktober 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 
1, 1836–1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 430. 

Engels, Friedrich. 1970b [1847]. „‚Grundsätze des Kommunismus‘ von Friedrich Engels, Ende 
Oktober-Ende November 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und 
Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: 
Dietz, 589-607. 

 

 

 

Engels, Friedrich. 1970c [1848]. „Brief von Friedrich Engels in Paris an Karl Marx in Brüssel, 14. 
Januar 1848.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-
1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 650-652. 

Engels, Friedrich. 1979 [1847]. „Friedrich Engels an Karl Marx in Brüssel, Paris, 25.-26. Oktober 
1847.“ In Karl Marx – Friedrich Engels: Briefwechsel Mai 1846 bis Dezember 1848, Band 
3.2 der Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für 
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 111-115. 

Ewerbeck, Hermann. 1970 [1846]. „Brief von Hermann Ewerbeck in Paris an Karl Marx in Brüssel, 
14. August 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 
1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut für Marxismus-Leninismus 
beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 394-
395. 

Ewerbeck, Hermann. 1979 [1844/45]. „Kommunistischer Katechismus (Fragment).“ Marx-Engels-



 98 

Jahrbuch 2, 323-338. 

Heiberg, Peter Andreas. 1787. Den retskafne Kiøbmands Katekismus følgende Religion, Indsigt og 
Reedelighed, men modsetter sig det Onde [Der Katechismus des rechtschaffenden 
Kaufmanns folgt der Religion, Einsicht und Redlichkeit, aber widersetzt sich dem Bösen]. 
Christiania (Oslo). 

Hess, Moses. 1846. „Kommunistisches Bekenntniß in Fragen und Antworten.“ Rheinische 
Jahrbücher zur gesellschaftlichen Reform 2, 155-169. 

Hess, Moses. 1966 [1850]. „Roter Katechismus für das deutsche Volk.“ In Politische Katechismen: 
Volney – Kleist – Hess, hg. von Karl Markus Michel. Frankfurt/Main: Insel, 71-87. 

Hess, Moses. 1975a [1844]. „Frage und Antwort.“ In Vorwärts: Pariser Deutsche Zeitschrift 103 
(21. Dezember 1844), 3-4. Unveränderter Neudruck mit einer Einleitung von Walter 
Schmidt. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen Demokratischen Republik. 

Hess, Moses. 1975b [1844]. „Fragen und Antworten.“ Vorwärts: Pariser Deutsche Zeitschrift 104 
(28. Dezember 1844), 3-4. Unveränderter Neudruck mit einer Einleitung von Walter 
Schmidt. Leipzig: Zentralantiquariat der Deutschen Demokratischen Republik. 

 

 

 

Hess, Moses. 1975c [1845]. „Moses Hess an Karl Marx in Paris, Köln, 17. Januar 1845.“ In Karl 
Marx – Friedrich Engels, Briefwechsel bis April 1846, Band 3.1 der Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom Institut für 
Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 450-452. 

Hoffmann, Adolph. 1893 [1891]. Die zehn Gebote und die besitzende Klasse. Berlin: Selbstverlag. 

Holbach, Paul-Henri Thiry Baron de. 1790 [1765]. Élements de la morale universelle, ou 
catéchisme de la nature. Paris: G. de Bure. 

Knonau, Gerold Meyer von. 1844. „Literatur von 1842 und 1843: Als Fortsetzung zu Gottlieb 
Emanuel von Hallers Bibliothek der Schweizergeschichte.“ Archiv für Schweizerische 
Geschichte 3, 300-379. 

Knorr, Ludwig. 1893. Sozialdemokratischer Katechismus für das arbeitende Volk. München: Verlag 
der Münchener Post. 

Köbner, Julius. 2006 [1848]. Manifest des freien Urchristenthums an das deutsche Volk, hg., 
eingel. und komm. von Markus Wehrstedt / Bernd Wittchow. Berlin: WDL. 

Kommunistisches Korrespondenzkomitee in London. 1970 [1846]. „Schreiben des 



 99 

Kommunistischen Korrespondenzkomitees in London an das Kommunistische 
Korrespondenzkomitee in Brüssel, 11. November 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: 
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion und vom 
Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 436-441.  

Kongress des Bundes der Kommunisten. 1970 [1847] „Rundschreiben des ersten Kongresses des 
Bundes der Kommunisten an den Bund, 9. Juni 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: 
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut 
für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei 
Deutschlands. Berlin: Dietz, 475-487. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1795/96. Catéchisme français; ou principes 
de philosophie, de morale et de politique républicaine, à l’usage des écoles primaires. 
Paris: du Pont. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1825. Catéchisme national français. Paris: 
L’imprimerie d’Auguste Barthelemy. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1835. National-Katechismus von La 
Chabeaussière, aus dem Französischen ins Deutsche übertragen von Berthold (Lambert 
Keller). Bern: C. A. Jenni. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1839. National-Katechismus, übersetzt durch 
X. Peregrinus. Liestal: Banga und Honegger. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1848 [1793/94]. Catéchisme républicain, à 
l’usage des écoles primaires. Sainte-Marie-aux-Mines: Imprimerie et Lithographie de A. 
Jardel. 

La Chabeaussière, Ange-Étienne-Xavier Poisson de. 1875 [1793]. Le Catéchisme républicain 
(1793). Paris: Imprimerie Nouvelle (Association Ouvrière).  

Lafargue, Paul. 1887. „Le catéchisme des travailleurs.” In Paul Lafargue, La Religion du Capital. 
Paris: Climats. 

Lahautière, Richard. 1839. Petit Catéchisme de la Réforme Sociale. Suivi de la relation du procès. 
Paris: Senlis. 

Lahautière, Richard. 1841. Kleiner Katechismus der Socialreform von Richard Lauhautière. Aus 
dem Französischen übersetzt [von Simon Schmidt]. Biel: August Weingart. 

Laponneraye, Albert. 1979 [1837]. „Catéchisme démocratique”, Wiederabdruck aus „Extrait de 
l’Intelligence: Journal de la Réforme Sociale. ” In Les Révolutions du XIXe siècle. Série 2e 
période (1835-1848) : Révolutionnaires et Néo-Babouvistes de 1835 à 1847, Bd. 6, hg. von 



 100 

Éditions d’histoire sociale internationale:. Paris: E.D.H.I.S., 1-14. 

Lenin, Wladimir I. 1974 [1909]. „Über das Verhältnis der Arbeiterpartei zur Religion.“ In Wladimir 

Iljitsch Lenin: Werke Band 15, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der 

SED. Berlin: Dietz-Verlag, 404-415. 

Mannock, John. 1815 [1798]. The Poor Man’s Catechism or, The Christian Doctrine Explained. 
Baltimore: Bernard Dornin. 

Marriott, Joseph. 1837. Catechism on Circumstances; or, the Foundation Stone of a Community. 
In New Moral World 141 / 142 (8. / 15. Juli 1837), 303-304/307-308. 

Marx, Karl. 1842. „Der leitende Artikel in Nr. 179 der ,Kölnischen Zeitung.‘“ In Rheinische Zeitung 
191 (10. Juli 1842) (Beiblatt), 174-197. 

Marx, Karl. 1932 [1847/48]. „Planentwurf zum dritten Abschnitt des ,Manifests der 
Kommunistischen Partei‘, Dezember 1847 oder Januar 1848.“ In Karl Marx – Friedrich 
Engels: Historisch-kritische Gesamtausgabe – Werke/Schriften/Briefe, im Auftrage des 
Marx-Engels-Lenin-Instituts Moskau, hg. von V[ladimir] Adoratskij. Berlin: Marx-Engels-
Lenin Verlag, 650. 

Marx, Karl. 41972 [1860]. Herr Vogt. In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 14, hg. vom 
Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 381-686. 

 

 

Marx, Karl / Friedrich Engels. 1959 [1848]. Forderungen der Kommunistischen Partei in 
Deutschland. In Karl Marx, Friedrich Engels: Werke Band 5, hg. vom Institut für 
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz, 3-5. 

Marx, Karl / Friedrich Engels. 1999 [1848]. Manifest der Kommunistischen Partei. Grundsätze des 
Kommunismus. Mit einem Nachwort von Iring Fetscher. Stuttgart: Philipp Reclam. 

Mealmaker, George. 1797. The Moral and Political Catechism of Man or A Dialogue Between A 
Citizen of the World and An Inhabitant of Britain. Edinburgh: T. M’Cleish. 

Morgan, John Minter. 1834. Catechism of Society. In New Moral World No. 95, 20. August 1836, 
339-340. (Wiederabdruck aus: John Minter Morgan. 1834. Hampden in the Nineteenth 
Century; or Colloquies on the Errors and Improvements of Society Vol. 1. London: Edward 
Moxon, 65-72). 

Naumann, Friedrich. 1889. Arbeiterkatechismus oder: Der wahre Sozialismus, seinen arbeitenden 
Brüdern dargebracht. Calw: Verlag der Vereinsbuchhandlung. 

Neergaard, John. 1830. En Odelsmands Tanker om Norges nærværende Forfatning tilligemed en 
Samtale indeholdende Veiledning for Bønder til en rigtigere Fremgangsmaade ved 
Udkaarelsen af Valgmænd og Repræsentanter. Christiania [Oslo]: Faaes tilkjøbs hos 



 101 

Boghandler J. Schiwe, trykt hos Johan Krohn. 

Nettlau, Max. 1970 [1845]. „Londoner deutsche kommunistische Diskussionen, 1845.“ In Der 
Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut 
für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der 
Sowjetunion und vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands, 214-238. Berlin: Dietz. 

Overall, John V. 1895. A Catechism of the Constitution of the United States of America. New York: 
Selbstverlag. 

Owen, Robert. 1813. A New View of Society: Or, Essays on the Principle of the Formation of the 
Human Character, and the Application of the Principle to Practice. London: Cadell & 
Davies. 

Owen, Robert. 1826. „Oration, Containing a Declaration of Mental Independence, Delivered in 
the Public Hall, at New-Harmony, Ind., by Robert Owen, at the Celebration of the Fourth of 
July, 1826.” In New-Harmony Gazette I (42)(12. Juli 1826), 329-332. 

Owen, Robert. 1835. The Catechism of the New Moral World. In The New Moral World 1 (10), 3. 
Januar 1835, 73-77. 

Peregrinus. X. 1839. „Vorwort.“ In National-Katechismus von La Chabeaussière, metrisch 
übersetzt von X. Peregrinus. Liestal: Banga und Honegger, 3-6. 

Philedeles, E. (Adolphe-Célestin Nicolet). 1835. „Vorwort zur letzten, den Jurabewohnern 
gewidmeten Ausgabe.” In National-Katechismus von La Chabeaussière, aus dem 
Französischen ins Deutsche übertragen von Berthold (Lambert Keller). Bern: C. A. Jenni, iii-v. 

Proudhon, Pierre-Joseph. 1868 [1858]. Petit catéchisme politique. In Œuvre complètes, Bd. 22, 
99-134.  

Quadt, M. W. 1870. Entwurf zu einem christlichen Arbeiterkatechismus. Aachen: Josef Schings 
Selbstverlag. 

Roschi, Jakob E. 1836. Bericht an den Regierungsrath der Republik Bern, betreffend die politischen 
Umtriebe, ab Seite politische Flüchtlinge und andrer Fremden in der Schweiz; mit 
besondrer Rücksicht auf den Canton Bern. Bern: Hallersche Buchdruckerei. 

Rousseau, Jean-Jacques. 1774 [1762]. Émile ou de l’éducation, Bd. 2. London: o.O., , Bd. 4 der 
Collection Complète des Œuvres de J.J. Rousseau. 

Rousseau, Jean-Jacques. 1839 [1756]. Œuvres complètes, Bd. 7: Correspondance, hg. von J. 
Petitain. Paris: Lefèvre.  

Sarrut, Germain, B. Saint-Edme (Edme-Théodore Bourg). 1835. Biographie des Hommes du Jour, 
Bd. 1. Paris: Henri Krabe. 

Schapper, Karl. 1963 [1838]. Gütergemeinschaft. Erstabdruck in Wolfgang Schieder, Anfänge der 



 102 

deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im Jahrzehnt nach der Julirevolution 
von 1830. Stuttgart: Klett, 319-327. 

Schapper, Karl. 1847. „Proletarier!“ Kommunistische Zeitschrift Nr. 1, Probeblatt. Nachdruck des 
Original-Exemplares im Schweizerischen Sozialarchiv Zürich, eingeleitet von Bert 
Andreas. Zürich: Limmat-Verlag, 2-6. 

Schmid, Johann C. E. 1795. Bauern-Katechismus oder auf Vernunft und Erfahrung gegründeter 
Unterricht in der Landwirthschaft. Frankfurt & Leipzig: Johann Benedikt Metzler. 

Schultz-Stutz, Wilhelm. 22014. Eine unheimelige Zeit: Berichte eines Zeitzeugen aus Baselland 
1832-1849. Norderstedt: BoD-Books on Demand. 

Schuster, Theodor. 1963 [1834]. Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. In Wolfgang 
Schieder, Anfänge der deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im Jahrzehnt 
nach der Julirevolution von 1830. Stuttgart: Ernst Klett, 316-319. 

Schuster, Theodor. 1977 [1834]. Glaubensbekenntnis eines Geächteten. Wiederabdruck in 
Frühproletarische Literatur: Die Flugschriften der deutschen Handwerksgesellenvereine in 
Paris, hg. von Hans-Joachim Ruckhäberle. Kronberg im Taunus: Scriptor, 130-138. 

Schwartze, Theodor. 1882. Katechismus der Stationären Dampfkessel und Dampfmaschinen. Ein 
Lehr- und Nachschlagebüchlein für Praktiker, Techniker und Industrielle. Leipzig: 
Verlagsbuchhandlung J.J. Weber. 

Seitz, Carl Ludwig. 1828. Katechismus der Obstbaumzucht. München: Josef Lindauersche 
Buchhandlung. 

Stansbury, Arthur. 1828. Elementary Catechism on the Constitution of the United States. For the 
Use of Schools. Boston: Hilliard, Gray, Little, and Wilkins. 

Stein, Georg Wilhelm. 1801. Katechismus zum Gebrauche der Hebammen in den hochfürstlichen 
hessischen Landen nebst Hebammen-Ordnung und Anlagen. Marburg: Neue 
akademische Buchhandlung. 

Stirner, Max. 21882 [1844/45]. Der Einzige und sein Eigenthum. Leipzig: Otto Wigand. 

Tedesco, Victor. 1906 [1848/49]. „Catéchisme du prolétaire.“ In Histoire de la démocratie et du 
socialisme en Belgique depuis 1830, Bd. 1, hg. von Louis Bertrand. Bruxelles: Dechenne, 
440-446. 

Teste, Charles Antoine. 1836 [1833]. Projet de Constitution Républicaine et Déclaration des 
Principes fondamentaux de la Societé. Bruxelles: Chez tous les libraires, 47-55. 

Tops, Johann Herm / Johann Wilhelm Berger. 1789. Wissenschaftlicher Katechismus, oder kleine 
Schul-Encyklopedie nöthiger und nützlicher Kenntnisse für junge Leute. Mülheim am 
Rheine: Hutmacher. 

Volkshalle. 1970a [1846]. „Ansprache der Volkshalle des Bundes der Gerechten an den Bund, 



 103 

November 1846.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 
1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 431-436. 

Volkshalle. 1970b [1847]. „Ansprache der Volkshalle des Bundes der Gerechten an den Bund, 
Februar 1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-
1849, hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 452-457. 

Voltaire. 1764. Catéchisme de l’honnête-homme Ou dialogue entre un caloyer et un homme de 
bien. O. O.: o. V. 

Wegelin, Peter, Hg. 1836. Die Buchdruckereien der Schweiz: Mit erläuternden und ergänzenden 
Anmerkungen. Eine Gelegenheitsschrift, zur Feier des vierten Jubelfestes der Erfindung der 
Buchdruckerkunst. St. Gallen: Wartmann / Scheitlin. 

Weitling, Wilhelm. 1841. „Die Kommunion und die Kommunisten.“ In Der Hülferuf der deutschen 
Jugend, hg. von einigen deutschen Arbeitern. Dritte Lieferung, November 1841. Genf: J.G. 
Fick, 33-39. 

Weitling, Wilhelm. 1842. Garantien der Harmonie und Freiheit. Vivis (Vevey): Selbstverlag. 

 

Weitling, Wilhelm. 21845a [1838]. Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte. Bern: Jenni, 
Sohn. 

Weitling, Wilhelm. 1845b. Das Evangelium eines armen Sünders. Bern: Jenni, Sohn. 

Weitling, Wilhelm. 1846 [1845]. Das Evangelium eines armen Sünders. Birsfeld[en]: Walser‘sche 
Buchdruckerei, 2. vollständige, vermehrte und verbesserte Auflage. 

Weitling, Wilhelm. 31849 [1842] Garantien der Harmonie und Freiheit. Hamburg: Selbstverlag. 

Weitling, Wilhelm. 1991 [1856]. Grundzüge einer Allgemeinen Denk- und Sprachlehre, hg. und 

eingel. von Lothar Knatz. Frankfurt/Main: Lang. 

Wichmann, Christian August. 1784. Katechismus der Schaafzucht zum Unterrichte für Schäfer 
und Schäferen-Herren. Leipzig / Dessau: Selbstverlag. 

Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten. 1970a [1847]. „Ansprache der 
Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten an den Bund, 14. September 1847.“ In 
Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom 
Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei 
der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 528-542. 



 104 

Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten. 1970b [1847]. „Schreiben der Zentralbehörde 
des Bundes der Kommunisten in London an die Gemeinde in Hamburg, 24. Juni 
1847.“ In Der Bund der Kommunisten: Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, 
hg. vom Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der 
Kommunistischen Partei der Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim 
Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 488-
489. 

Zentralbehörde des Bundes der Kommunisten. 1970c [1848]. „Beschluss der Zentralbehörde 
des Bundes der Kommunisten, 24. Januar 1848.“ In Der Bund der Kommunisten: 
Dokumente und Materialien, Bd. 1, 1836-1849, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der Sowjetunion / 
Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen 
Einheitspartei Deutschlands. Berlin: Dietz, 654. 

Zuccalmaglio, Vinzenz von. 1848. Die deutsche Kokarde: ein politischer Katechismus für’s 
deutsche Volk. Köln: J. G. Schmitz. 

Sekundärliteratur 

Adler, Georg. 1885. Die Geschichte der ersten sozialpolitischen Arbeiterbewegung in Deutschland. 
Breslau: Eduard Trewendt. 

 

Adolph, Thomas. 1991. Die Matrikel der Universität Freiburg im Breisgau von 1806-1870. 
(Digitalisat des Exemplars des Universitätsarchivs der Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg.)  

Amundsen, Arne B. / Henning Laugerud. 2001. Norsk Fritenkerhistorie, 1500-1850. Oslo: 
Humanist Forlag. 

Asad, Talal. 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and 
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

Asad, Talal. 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford 
University Press. 

Beyme, Klaus von. 1978. „Partei, Faktion.“ In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, hg. von Otto Brunner / Werner Conze 
/ Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 677-733. 

Bowman, Frank Paul. 1974. „Religion, Politics and Utopia in French Romanticism.” Australian 
Journal of French Studies 11 (3), 307-324. 

Brandenburg. Alexander. 1977. Theoriebildungsprozesse in der deutschen Arbeiterbewegung 
1835-1850. Hannover: SOAK. 



 105 

Brophy, James M. 2016. „The Second Wave: Franco-German Translation and the Transfer of 
Political Knowledge 1815-1850.“ Archiv für Geschichte des Buchwesens 71, 83-115. 

Burchardt, Marian / Monika Wohlrab-Sahr. 2013. „Von Multiple Modernities zu Multiple 
Secularities: Kulturelle Diversität, Säkularismus und Toleranz als Leitidee in Indien.“ 
Österreichische Zeitschrift für Soziologie 38/4, 355-374. 

Bürmann, Ilse / Monika Fiegert, Hg. 2000. Zeitalter der Aufklärung – Zeitalter der Pädagogik: Zu 
den Ambivalenzen einer Epoche. Münster: LIT. 

Buttier, Jean-Charles. 2013. „Peut-on catéchiser la Révolution? (1789-1848)” La Révolution 
française 4, 2-19. 

Buttier, Jean-Charles. 2011. „The Three Lives of the Republican Catechism: The Philosophy and 
Ethics of La Chabeaussière.” Annales Historiques de la Révolution Francaise 364, 163-192. 

Claeys, Gregory. 1993. „Introduction.” In Selected Works of Robert Owen Vol. I: Early Writings, hg. 
von Gregory Claeys. London: William Pickering, xv-lxx. 

Czakó, István. 2015. Geist und Unsterblichkeit: Grundprobleme der Religionsphilosophie und 
Eschatologie im Denken Søren Kierkegaards. Boston: De Gruyter. 

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz, Hg. 2023a. Grenzen 
der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 2023b. „Einleitung.“ 
In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von dies. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 9-18. 

Droz-Fahrny, M. A. 1897. „Discours prononcé à l’ouverture de l’assemblée Générale du 7 août 
1897.“ In Actes de la Société jurassienne d’Emulation, Années 1893-1897. Deuxième 
Série, sixième volume. Porrentruy: Imprimerie du Jura, III-IX. 

Dufour, Michel. 2009. „When Catechism Meets Science and Politics.” In Discourse and Politics, 
hg. Von Gloria Álvarez-Benito / Gabriela Fernández-Díaz / Isabel Iñigo Mora. Newcastle: 
Cambridge Scholars, 32-50.  

Eßbach, Wolfgang. 1988. Die Junghegelianer: Soziologie einer Intellektuellengruppe. München: 
Wilhelm Fink Verlag. 

Eßbach, Wolfgang. 2010. „Der Enthusiasmus und seine Stabilisierung in Kunstreligion und 
Nationalreligion.“ In Unsichere Zeiten: Herausforderungen gesellschaftlicher 
Transformationen, hg. von Hans-Georg Soeffner. Wiesbaden: VS, 521-531. 

Eßbach, Wolfgang. 2014. Religionssoziologie I: Glaubenskrieg und Revolution als Wiege neuer 
Religionen. Paderborn: Wilhelm Fink. 

Eßbach, Wolfgang. 2019. Religionssoziologie II: Entfesselter Markt und artifizielle Lebenswelt als 
Wiege neuer Religionen, Bd. 1. Paderborn: Schöningh. 



 106 

Erbentraut, Philipp / Torben Lütjen. 2011. „Eine Welt zu gewinnen: Entstehungskontext, 
Wirkungsweise und Narrationsstruktur des ,kommunistischen Manifests.‘“ In Manifeste: 
Geschichte und Gegenwart des politischen Appells, hg. von Johanna Klatt / Robert Lorenz. 
Bielefeld: transcript, 73-98. 

Fitzgerald, Timothy. 2007. Discourse on Civility and Barbarity: A Critical History of Religion and 
Related Categories. Oxford: Oxford University Press. 

Fontius, Martin / Bernhard Henschel. 1982. „Turgots Konzeption eines Aufklärungskatechismus: 
Zu einer vergessenen Korrespondenz mit dem Abbé Millot (1761-1773).“ Beiträge zur 
Romanischen Philologie 21 (2), 205-232. 

Förder, Herwig / Martin Hundt. 1972. „Zur Vorgeschichte des Kommunistischen Manifests.“ In 
Jahrbuch für Geschichte Bd. 7. Berlin: Akademie Verlag, 243-275. 

Freitag, Sabine. 2020. „Die Achtundvierziger.“ In Vormärz-Handbuch, hg. von Norbert Otto Eke. 
Bielefeld: Aisthesis Verlag, 128-139. 

Fumat, Yveline. 1989. „La Formation du jeune citoyen (les catéchismes républicains 1792–1848–
1882).” In Manuels scolaires et Révolution française. Kolloquium der Université Paris Est 
Créteil, Paris: Messidor, 39-54. 

Grandjonc, Jacques. 21974. „Vorwärts!“ 1844. Marx und die deutschen Kommunisten in Paris: 
Beitrag zur Entstehung des Marxismus. Berlin: Dietz.  

Grandjonc, Jacques. 1975a. „Die deutsche Binnenwanderung in Europa 1830 bis 1848.“ In Die 
frühsozialistischen Bünde in der Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung: Vom „Bund 
der Gerechten“ zum „Bund der Kommunisten“ 1836-1847, hg. von Otto Büsch / Hans 
Herzfeld. Berlin: Colloquium, 3-20. 

Grandjonc, Jacques. 1975b. „Ideologische Auseinandersetzungen im ,Bund der Gerechten.‘“ In 
Die frühsozialistischen Bünde in der Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung: Vom 
„Bund der Gerechten“ zum „Bund der Kommunisten“, 1836-1847, hg. von Otto Büsch / 
Hans Herzfeld. Berlin: Colloquium Verlag, 81-94.  

Grandjonc, Jacques / Hans Pelger. 1989. „‚Gütergemeinschaft‘ (Juni bis Dezember 1838): 
Materialien von Carl Schapper für die Grundsätze des Bundes der Gerechten.“ In 
Sozialismus und frühe Arbeiterbewegung, hg. von Walter Schmidt / Gustav Seeber. Berlin: 
Akademie der Wissenschaften der DDR, 65-115. 

Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. „Fälle von Religion.“ ARGOS 4 (2), 166-207. 

Guarneri, Carl. 1985. „Who were the Utopian Socialists? Patterns of Membership in American 
Fourierist Communities.” Communal Societies: Journal of the National Historic Communal 
Societies Association 5, 65-81. 

Haefelin, Jürg. 1986. Wilhelm Weitling: Biographie und Theorie. Der Zürcher Kommunistenprozess 
von 1843. Bern: Peter Lang. 



 107 

Hermann, Adrian. 2015. Unterscheidungen der Religion: Analysen zum globalen Religionsdiskurs 
und dem Problem der Differenzierung von ,Religion‘ in buddhistischen Kontexten des 19. 
und frühen 20. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Hölscher, Lucian. 2006. „Der Raum des Religiösen: Semantische Strukturen des religiösen Lebens 
im 19. Jahrhundert – eine problemgeschichtliche Skizze.” In Transatlantische 
Religionsgeschichte, 18. bis 20. Jahrhundert, hg. von Hartmut Lehmann. Stuttgart: 
Wallstein, 109-123. 

Hölscher, Lucian. 1989. Weltgericht oder Revolution: Protestantische und sozialistische 
Zukunftsvorstellungen im deutschen Kaiserreich. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Höppner, Joachim / Waltraud Seidel-Höppner. 2005. „Der Bund der Geächteten und der Bund 
der Gerechtigkeit.“ In Politische Vereine, Gesellschaften und Parteien in Zentraleuropa 
1815–1848/49, hg. von Helmut Reinalter. Frankfurt/Main: Peter Lang, 89-153. 

Hundt, Martin. 1972. „Zur Frühgeschichte der revolutionären Arbeiterbewegung in Stuttgart.“ 
Jahrbuch für Geschichte 7. Berlin: Akademie-Verlag, 277-330. 

Hundt, Martin. 1979. „Programmatische Bemühungen im Bund der Gerechten: Zu Marx’ Einfluß 
auf ein neuentdecktes Katechismus-Fragment von 1844/1845.“ Marx-Engels-Jahrbuch 2, 
311-322. 

Hundt, Martin. 21985 [1973]. Wie das „Manifest“ entstand. Berlin: Dietz. 

Hundt, Martin. 1993. Geschichte des Bundes der Kommunisten, 1836–1852. Frankfurt: Peter 
Lang. 

Hunt, Richard N. 1974. The Political Ideas of Marx and Engels: Marxism and Totalitarian 
Democracy 1818-1850. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press. 

Ifversen, Jan / Christoffer Kølvraa. 2023. „Groping in the Dark: Conceptual History and the 
Ungraspable.” Contributions to the History of Concepts 18 (1), 1-23. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der 
Sowjetunion / Institut für Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen 
Einheitspartei Deutschlands, Hg. 1970. Der Bund der Kommunisten: Dokumente und 
Materialien, Bd. 1, 1836-1849. Berlin: Dietz. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Hg. 1977. Karl Marx, Friedrich Engels: Werke 
Band 4. Berlin: Dietz. 

Jacquat, Marcel S. 2010. „Nicolet, Célestin.“ In Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 9. Basel: 
Schwabe, 221. 

Jansen, Jan. 2018. „Flucht und Exil im Zeitalter der Revolutionen.“ Geschichte und Gesellschaft 44 
(4), 495-525.  



 108 

Kasselstrand, Isabella. 2023. „Secularism in Relation to Secularity and Secularization: A 
Commentary on Berlinerblau’s Secularism: The Basics.“ Secular Studies 5, 29-32. 

Keller, Hans Gustav. 1935. Die politischen Verlagsanstalten und Druckereien in der Schweiz, 1840-
1848. Bern: Paul Haupt. 

Kirsch, Anja. 2018. „Red Catechisms: socialist educational literature and the demarcation of 
religion and politics in the early 19th century.” Religion 48 (1), 8-36. 

Kleine, Christoph. 2023. „Über Säkularität als Spezialtaxonomie und die Kontextabhängigkeit von 
Klassifikationssystemen.“ In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen 
Religionsgeschichte, hg. von Max Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina 
Kollmar-Paulenz. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 237-279. 

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2016. Research Programme of the HCAS „Multiple 
Secularities – Beyond the West, Beyond Modernities”. Working Paper Series of the HCAS 
“Multiple Secularities – Beyond the West, Beyond Modernities” 1. Universität Leipzig. 
DOI: 10.36730/2020.1.msbwbm.1.  

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr. 2021. „Comparative Secularities: Tracing Social and 
Epistemic Structures beyond the Modern West.“ Method & Theory in the Study of 
Religion 33 (1), 43-72. 

Kool, Frits / Werner Krause, Hg. 1967. Die frühen Sozialisten: Dokumente der Weltrevolution, Bd. 
1. Olten: Walter-Verlag. 

Koselleck, Reinhart. 1972a. „Einleitung.“ In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur 
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, hg. von Otto Brunner / Werner Conze / 
Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, XIII-XXVII. 

Koselleck, Reinhart. 1972b. „Bund, Bündnis, Föderalismus, Bundesstaat.“ In Geschichtliche 
Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, 
hg. von Otto Brunner / Werner Conze / Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 583-
671. 

Koselleck, Reinhart. 2002. „Hinweise auf die temporalen Strukturen begriffsgeschichtlichen 
Wandels.“ In Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, hg. von Hans 
Erich Bödeker. Göttingen: Wallstein, 29-48. 

Koselleck, Reinhart. 2010 [1989]. „Sprachwandel und Ereignisgeschichte.“ In Reinhart Koselleck, 
Begriffsgeschichten: Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen 
Sprache. Frankfurt: Suhrkamp, 32-55.  

Kuczynski, Thomas. 1995. Das Kommunistische Manifest (Manifest der Kommunistischen Partei) 
von Karl Marx und Friedrich Engels: Von der Erstausgabe zur Leseausgabe, mit einem 
Editionsbericht von Thomas Kuczynski. Trier: Schriften aus dem Karl-Marx-Haus. 

Lalouette, Jacqueline. 2001 [1998]. La libre pensée en France 1848-1940. Paris: Éditions Albin 



 109 

Michel. 

Lockley, Philip. 2016. „Christian Doubt and Hope in Early Socialism.” Studies in Church History 52, 
364-380.  

Marsiske, Hans-Arthur. 1984. „Utopischer Entwurf und Arbeiterbewegung in Deutschland: Die 
Gütergemeinschaftsdiskussion im ,Bund der Gerechten‘.“ In Alles gehört allen: Das 
Experiment Gütergemeinschaft vom 16. Jahrhundert bis heute, hg. von Hans-Jürgen 
Goertz. München: Beck, 165-187. 

Marxhausen, Thomas. 2010. „Kommunistisches Manifest.“ In Historisch-kritisches Wörterbuch 
des Marxismus (HKWM) Band 7.II, hg. von Wolfgang Fritz Haug. Hamburg: Argument, 
1354-1374. 

Meiser, Wolfgang. 1984. „Zur Marx-Rezeption im Bund der Gerechten.“ Beiträge zur Marx-Engels 
Forschung 16, 40-45. 

Meiser, Wolfgang. 1991. „Das ‚Manifest der Kommunistischen Partei‘ vom Februar 1848: Neue 
Forschungsergebnisse zur Druckgeschichte und Überlieferung.“ Marx-Engels-Jahrbuch 
Band 13. Berlin: Dietz, 117-129. 

Michel, Karl Markus. 1966. Politische Katechismen: Volney – Kleist – Hess. Frankfurt/Main: Insel. 

Mohr, Hubert. 2010. „Kult und Gesellschaft in der Moderne (18.-20. Jahrhundert).“ Ästhetische 
Grundbegriffe, Bd. 3. Stuttgart: Metzler, 500-509. 

 

Moritz, Wolfram von. 1981. Wilhelm Weitling: Religiöse Problematik und literarische Form. 
Frankfurt/Main: Lang. 

Müller, Thomas Christian. 2001. Der Schmuggel politischer Schriften: Bedingungen 
exilliterarischer Öffentlichkeit in der Schweiz und im Deutschen Bund (1830–1848). 
Tübingen: Niemeyer. 

Nygaard, Bertel. 2023. „Wilhelm Weitling and Early German Socialism.” In The Cambridge History 
of Socialism, Bd. 1, hg. von Marcel van der Linden. Cambridge: Cambridge University 
Press, 214-231. 

Osborne, Peter. 1998. “Remember the Future? The Communist Manifesto as Historical and 
Cultural Form.” Socialist Register 34, 190-204. 

Pestel, Friedemann. 2017. „French Revolution and Migration after 1789.“ Europäische Geschichte 
Online (EGO), hg. vom Leibniz-Institut für Europäische Geschichte (IEG), Mainz: Leibniz-
Institut für Europäische Geschichte. 

Prüfer, Sebastian. 2002. Sozialismus statt Religion: Die deutsche Sozialdemokratie vor der 
religiösen Frage 1863-1890. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 



 110 

Rectenwald, Michael. 2016. Nineteenth-Century British Secularism: Science, Religion, and 
Literature. Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

Reichardt, Rolf. 32002 [1998]. Das Blut der Freiheit. Französische Revolution und demokratische 
Kultur. Frankfurt/Main: Fischer. 

Reichardt, Rolf. 1988. „Revolutionäre Mentalitäten und Netze politischer Grundbegriffe in 
Frankreich 1789–1795.“ In Die Revolution als Bruch des gesellschaftlichen Bewusstseins, 
hg. von Reinhart Koselleck / Rolf Reichhardt. München: Oldenbourg, 185-215. 

Ritter, Gerhard A. 32010 [1989]. Der Sozialstaat: Entstehung und Entwicklung im internationalen 
Vergleich. München: Oldenbourg. 

Roos, Merethe. 2020. En kort introduksjon til Norge på 1800-tallet. Oslo: Cappelen Damm 
Akademisk. 

Ruckhäberle, Hans-Joachim. 1975. Flugschriftenliteratur im historischen Umkreis Georg Büchners. 
Kronberg/Taunus: Scriptor. 

Ruckhäberle, Hans-Joachim. 1977. Frühproletarische Literatur: Die Flugschriften der deutschen 
Handwerksgesellenvereine in Paris 1832-1839. Kronberg/Taunus: Scriptor. 

Saage, Richard. 2002. Utopische Profile: Industrielle Revolution und Technischer Staat im 19. 
Jahrhundert. Münster: LIT. 

Schieder, Wolfgang. 1963. Anfänge der deutschen Arbeiterbewegung: Die Auslandsvereine im 
Jahrzehnt nach der Julirevolution von 1830. Stuttgart: Klett. 

 

Schieder, Wolfgang. 1982. „Kommunismus.“ In Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 3, hg. von Otto Brunner / Werner Conze 
/ Reinhart Koselleck. Stuttgart: Klett Cotta, 455-529. 

Schraepler, Ernst. 1972. Handwerkerbünde und Arbeitervereine, 1830–1853: Die politische 
Tätigkeit deutscher Sozialisten von Wilhelm Weitling bis Karl Marx. Berlin: De Gruyter. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 2018. Wilhelm Weitling auf zwei Kontinenten in Daten. Zeittafel. 
Berlin: Selbstverlag. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 2014. Wilhelm Weitling (1808–1871): Eine politische Biographie. Teil 1. 
Frankfurt/Main: Peter Lang. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 2013. „Unter falschem Namen: Der Bund der Gerechtigkeit und sein 
Namenswandel.“ In Jahrbuch für Forschungen zur Geschichte der Arbeiterbewegung 12 (1), 
47-57. 

Seidel-Höppner, Waltraud. 1974. „Der erste Versuch eines Programms des Bundes der Gerechten.” 
Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 22 (1), 174-189. 



 111 

Seiwert, Hubert. 2023. “Säkularisierung und Säkularität im chinesischen Altertum.” In Grenzen 
der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von Max Deeg / Oliver 
Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 197-235. 

Stadelmann, Rudolf / Wolfram Fischer. 1955. Die Bildungswelt des deutschen Handwerkers um 
1800: Studien zur Soziologie des Kleinbürgers im Zeitalter Goethes. Berlin: Duncker & 
Humblot. 

Stedman Jones, Gareth. 1981. „Utopian Socialism Reconsidered.“ In People’s History and Socialist 
Theory, hg. von Raphael Samuel. London: Routledge, 138-145. 

Stedman Jones, Gareth, Hg. 2004. „Introduction to The Communist Manifesto by Karl Marx.“ In 
The Communist Manifesto: With an Introduction and Notes by Gareth Stedman Jones. 
London: Penguin, 3-191.  

Stedman Jones, Gareth. 2010. „Religion and the origins of socialism.“ In Religion and the Political 
Imagination, hg. von Ira Katznelson / Gareth Stedman Jones. Cambridge: Cambridge 
University Press, 171-189. 

Stedman Jones, Gareth. 2016. Karl Marx: Greatness and Illusion. New York: Penguin/Random 
House. 

Strube, Julian. 2016. Sozialismus, Katholizismus und Okkultismus im Frankreich des 19. 
Jahrhunderts. Die Genealogie der Schriften von Eliphas Lévi. Berlin: De Gruyter. 

Strube, Julian. 2019. „Contested Christianities: Communism and religion in July Monarchy 
France.“ In Socialist Imaginations: Utopias, Myths, and the Masses, hg. von Stefan 
Arvidsson / Jakub Beneš / Anja Kirsch. London: Routledge, 21-40. 

Sutton, Robert. 1997. „An American Elysium: The Icarian Communities.“ In America’s Communal 
Utopias, hg. von Donald Pitzer. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 279-296. 

Tenfelde, Klaus. 2008. „Katechismen für Arbeiter.“ In Unterwegs in Europa: Beiträge zu einer 
vergleichenden Sozial- und Kulturgeschichte, hg. von von Christina Benninghaus / Sven 
Oliver Müller / Jörg Requate / Charlotte Tacke. Frankfurt: Campus, 323-342. 

Trein, Lorenz. 2025. “Wissenschaftlichkeit, Religion und ‘Islamfrage’ im Kontext der 
Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910.” ARGOS 4 (2), 152-165. 

Tschopp, Silvia Serena. 2011. „Der Kalender als Instrument politischer Agitation: Friedrich Jennis 
,Gukkasten-Kalender’ (1845/46).“ Jahrbuch für Kommunikationsgeschichte 13, 35-60. 

Vile, John R. 2015. The United States Constitution: One Document, Many Choices. New York: 
Palgrave Macmillan. 

Welskopp, Thomas. 2000. Das Banner der Brüderlichkeit: Die deutsche Sozialdemokratie vom 
Vormärz bis zum Sozialistengesetz. Berlin: Dietz. 



 112 

Wohlrab-Sahr, Monika. 2023. „Differenzierungen, Deutungskonkurrenzen, alternative 
Sinnsysteme.“ In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, 
hg. von Max Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 335-347. 

Wohlrab-Sahr, Monika / Marian Burchardt. 2011. „Vielfältige Säkularitäten: Vorschlag zu einer 
vergleichenden Analyse religiös-säkularer Grenzziehungen.“ Denkströme: Journal der 
Sächsischen Akademie der Wissenschaften 7: 53-71. 

Wohlrab-Sahr, Monika / Marian Burchardt. 2012. „Multiple Secularities: Toward a Cultural 
Sociology of Secular Modernities.” Comparative Sociology 11, 875-909. 

Zuckerman, Phil / Luke W. Galen / Frank L. Pasquale. 2016. The Non-Religious: Understanding 
Secular People and Societies. Oxford: Oxford University Press. 

Über die Autorin 
Anja Kirsch ist Professorin für Religionswissenschaft am Institut für Philosophie und 
Religionswissenschaft an der NTNU, Trondheim. Ihre Forschungsinteressen umfassen das Verhältnis 
von Religion, Politik und „dem Säkularen“ in der Moderne, Utopie und Migration im 19. Jahrhundert 
sowie narrative, ästhetische und kognitive Ansätze in der Religionsgeschichte. Sie leitet das 
Forschungsprojekt „Religious and Secular Worldmaking: Narrative Cultures of Utopian Emigration and 
the Formation of Modern Regimes of Attention“ (NC-RoA).  

E-Mail: anja.kirsch@ntnu.no 

 

Danksagung 
Ich danke Stephanie Gripentrog-Schedel, David Atwood, Dirk Johannsen, Lorenz Trein und Jürgen 
Mohn für die anregenden fachlichen Diskussionen, ihre Nachfragen und Anmerkungen zum Thema. 
Dem Gutachter oder der Gutachterin danke ich für die sorgfältige Begutachtung. Oliver Krüger, 
Ricarda Stegmann und Alice Küng bin ich zu Dank verpflichtet für ihre umsichtige und geduldige 
Durchsicht des Manuskripts. 

Mein besonderer Dank gilt meinem „Doktorvater“ Jürgen Mohn; er hat mich weit über meine 
Doktorarbeit hinaus begleitet und geleitet. Gemeinsam haben wir im Frühlingssemester 2018 das 
Proseminar „Karl Marx und die Religionskritik im 19. Jahrhundert“ in der Religionswissenschaft an der 
Universität Basel unterrichtet. Im Rahmen intensiver Textdiskussionen der frühen journalistischen 
Artikel von Karl Marx und der Erarbeitung der sozialen, kulturellen und philosophischen Kontexte 
seiner Religionskritik sind wesentliche Ideen zur Kontextualisierung des vorliegenden Artikels gedacht 
und durchdacht worden.  

Durch Jürgens Offenheit und Neugier und das Vertrauen in unsere Arbeit ist in Basel ein akademisches 
Umfeld entstanden, in dem sich intellektuelle Kreativität vollkommen frei entfalten kann. Ehrungen 
sind ihm eigentlich ein Gräuel. Wenn wir manchmal witzelnd von der „Mohnschule“ oder dem „Basler 



 113 

Mohnotheismus“ sprechen, rollt er immer mit den Augen. Ich bin sicher, dass er auch diese Ehrung 
abweisen würde. Aber sie gebührt ihm. 

Abstract in English 
In the 1830s and 1840s, protest movements across Europe emerged, whose political demands were 
closely linked to the pursuit of a just future society. From a history of religion perspective, this 
discourse on social justice and equitable society becomes tangible in the foundational discussions of 
the early socialist movement(s) arising in the revolutionary climate of the time. Their programmatic 
documents address both the foundation of future society and the essence of the new movement. The 
debates were held in the catechetical format. This article examines the communication circuits of over 
40 catechisms from France, the UK, the States of the German Confederation, and the Swiss 
Confederation within their socio- and cultural-historical contexts. Using police interrogation protocols, 
congress transcripts and circulars, correspondences, personal letters, and memoirs of participants, it 
traces how the question of religion moved to center stage in early socialist identity debates. In the 
course of this debate, the relationship between Christianity and communism began to take shape as 
a relationship between religion and politics, without sharp boundaries being established. The analysis 
highlights how everyday distinctions, perceived ambiguities in the catechetical format, and a rising 
skepticism toward the genre prefigure the modern differentiation of religion and politics. Building on 
religious studies research on secularity, this article develops an approach to pre-conceptual 
distinctions, investigating the epistemological prerequisites for explicit conceptual boundary-drawing 
practices. 

Angaben zur Finanzierung / Funding  
Research funded by the Research Council of Norway, grant number 334603: Religious and secular 
worldmaking: Narrative cultures of utopian emigration and the formation of modern regimes of 
attention (NC-RoA). 


