Medien und Genres der
Verwissenschaftlichung von Religion auf den
AIGOS Philippinen um 1900: eine Miszelle

Perspectives in the Study of Religion

Perspectives en sciences des religions Ad r| a n H e rm a n n

Perspektiven in der Religionswissenschaft
Prospettive in scienze della religione

Veroffentlicht am 01.12.2025

Zusammenfassung

Der Artikel leistet einen Beitrag zur Untersuchung von Prozessen der Verwissenschaftlichung von
Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen um 1900, insbesondere in der spanischsprachigen
kolonialen Offentlichkeit. Im Mittelpunkt steht die exemplarische Vorstellung von religionswissen-
schaftlich bislang wenig beachteten, Uberwiegend in spanischer Sprache verfassten Quellen
philippinischer Intellektueller um 1900. Diese Texte, die unterschiedliche mediale Formen und Genres
aufweisen, dokumentieren vielfaltige Verhaltnisbestimmungen insbesondere von Religion und
Wissenschaft. In einer vorlaufigen Darstellung wird dieser Quellenbestand fiir die Diskussion um eine
Globale Religionsgeschichte erschlossen. Vorgestellt werden Texte von Pedro Paterno und Isabelo de
los Reyes sowie zeitgendssische Zeitschriften und deren massenmediales Umfeld. AbschlieSend wird
fur die Religionswissenschaft mit Blick auf medienwissenschaftliche Diskussionszusammenhdnge die
Frage aufgeworfen, wie genre- und medientheoretische Ansatze als Aspekt einer Globalen
Religionsgeschichte zueinander ins Verhaltnis gesetzt werden kénnen.

1. Die Geschichte philippinischer Sakularititen und die Verwissen-
schaftlichung philippinischer Religion um 1900

Ausgehend von ,Sakularitdt” im Sinne eines heuristisches Konzepts, das auf , distinctions and
differentiations” von ,Religicsem’ und ,Nicht-Religiosem" verweist (Wohlrab-Sahr/Kleine 2021)
und als , Spezial-Taxonomie” fir Religion fungiert (Deeg et al. 2023: 10), erschliel3t sich fur die
Geschichte der Philippinen eine lange Auseinandersetzung, die noch im 19. Jahrhundert als ein
Konflikt zwischen dem ,religiosen” (meist spanischen) und dem ,sdkularen” (meist
philippinischen) romisch-katholischen Klerus zu verstehen ist (Kleine et al. 2024; siehe hierzu auch
meine Beitrdge zum fast abgeschlossenen Band 6 von Global secularity. A sourcebook).

In der Zeit um 1900 stehen dann aber neben Unterscheidungen von ,Religion” und ,,Politik”
(Hermann 2016: 105-108) vor allem Verhaltnisbestimmungen und Unterscheidungen von
,Religion” und , Wissenschaft” im Zentrum der Auseinandersetzung. Wahrend ich mich mit
diesen Zusammenhingen bereits ausfihrlicher aus systematischer und theoretischer
Perspektive befasst habe (Hermann 2024), sollen in dieser Miszelle eher vorlaufige Hinweise auf

Korrespondierender Autor: Adrian Hermann, Universitdt Bonn.

Um diesen Artikel zu zitieren: Hermann, Adrian. 2025. ,Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von
Religion auf den Philippinen um 1900: eine Miszelle.” AAGOS 4 (2) Sonderheft Genres der
Verwissenschaftlichung, 208-234. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8894.

Lizenz durch ASIGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org.




die Vielfalt der Medien und Genres gegeben werden, in denen solche Unterscheidungen
verhandelt werden. Herausgestellt wird so aber auch die Bedeutung unterschiedlicher Prozesse
einer Verwissenschaftlichung von Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen um 1900 in
der spanischsprachigen , koloniale Offentlichkeit” (Koschorke/Hermann 2023: 190).

Hintergrund des hier vorgelegten Beitrags sind eine Reihe von Forschungsprojekten und
Beitrdgen zu unterschiedlichen Projektkontexten, in denen ich mich Gber die letzten flinfzehn
Jahre mit der Geschichte der Philippinen und insbesondere mit der Iglesia Filipina Independiente
um 1900 sowie philippinischen Intellektuellen im 19. und frihen 20. Jahrhundert befasst habe
(Hermann 2019).

2. Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von Religion auf
den Philippinen um 1900

Im Folgenden moéchte ich das Thema der Verwissenschaftlichung von Religion anhand konkreter
Beispielmaterialien von zwei Perspektiven aus behandeln (Medien und Genres) und dabei
abschlieRend eine systematische Frage zumindest aufwerfen: das Verhaltnis von
genretheoretischen und medientheoretischen Uberlegungen und seine Bedeutung fiir eine
Globale Religionsgeschichte.

Im Prinzip stelle ich im Folgenden eine Reihe von Texten oder Textbestdnden kurz vor, die als
Grundlage einer Geschichte der Verwissenschaftlichung von Religion auf den und mit Bezug auf
die Philippinen dienen kénnen. Dabei versuche ich vorrangig, diese aullerhalb von
Spezialist*innenkreisen wenig bekannten, in spanischer Sprache verfassten Materialien in einem
ersten Schritt der Diskussion um die Verwissenschaftlichung von Religion und von
Religionskonzepten wie auch der Debatte um eine Globale Religionsgeschichte (Hermann 2025:
355-357) zugdnglich zu machen. Die hier getroffene Auswahl erhebt somit keineswegs den
Anspruch auf eine tiefgreifende und systematische Auswahl oder gar auf Vollstandigkeit.
Vielmehr mochte ich auf einen Bestand von Quellen aufmerksam machen, den ich in vielfacher
Hinsicht fUr interessant halte und der erst in jlingster Zeit breitere Aufmerksamkeit erfahrt
(Anderson 2005; Mojares 2006; Bolata/Santiago 2025). In der Religionswissenschaft (auch
international) wird er aber bislang — wie generell die Philippinen als eine , site of religion“? — nur
sehr eingeschrankt wahrgenommen.

' Die Projektwebseite findet sich unter: https://eap.bl.uk/project/EAP855.

So der Titel eines vor langerem von der AAR mit einem Collaborative International Research Grant an Deirdre
de la Cruz, Jayeel Cornelio und mich geforderten, aber bislang nicht abgeschlossenen Projekts (,The
Philippines as a Site of Religion: Regional Connections and Global Entanglements®), das sich mit den
Philippinen nicht als marginalem Raum am Rande Slidostasiens, sondern als Ort vielfaltiger transregionaler
und transkontinentaler Begegnungen befasst. Die Bezeichnung als ,,site of religion” soll darauf verweisen,
dass dabei nicht nur die Religionsgeschichte und religiose Gegenwart der Philippinen in den Blick kommen,
sondern auch die Arten und Weisen, wie vor Ort und Uber das Archipel hinausgehend zur Herausbildung
moderner Religionskonzepte beigetragen wurde.

209



Philippinische Wissenschaft und die (Religions-)Intellektuellen des 19. und frithen

20. Jahrhunderts

Autoren der hier vorgestellten Texte sind primar philippinische Intellektuelle, die ungefahr
zwischen 1870 und 1920 agiert haben. Die meisten von ihnen werden zu den sogenannten
ilustrados gezahlt. Unter diesem Begriff versteht man Angehdrige der philippinischen gebildeten
stadtischen Oberschicht, haufig mestizischer Herkunft und aus Familien stammend, die durch
Handel, Landbesitz oder andere koloniale Wirtschaftsverbindungen zu betrdchtlichem
Wohlstand gelangt waren. Sie verfligten in der Regel (iber eine hohere Ausbildung, die sie oftmals
im Ausland erworben hatten, und beherrschten mehrere Sprachen, was ihnen Zugang zu
internationalen intellektuellen Strémungen und Netzwerken eroffnete. Vom philippinischen
Historiker Resil B. Mojares (2006) als Brains of the Nation in ihrem zeitgendssischen Kontext
meisterhaft portratiert und in einen intellektuell-gesellschaftlichen Zusammenhang gestellt,
stellen die ilustrados einen wichtigen Teil der intellektuellen Elite der noch spanischsprachigen
kolonialen Offentlichkeit dar, die sich auf den Philippinen selbst, aber letztlich transregional und
transkontinental insbesondere innerhalb des spanischen Imperiums auf Basis der hier
angesprochenen Medien und Genres etabliert hatte.

Eine Besonderheit, die fur die philippinische intellektuelle Szene im 19. und frihen 20.
Jahrhundert von zentraler Bedeutung ist, wird von Megan C. Thomas in ihrer Studie Orientalists,
Propagandists, and llustrados wie folgt herausgestellt:

These young Filipinos drew on a set of scholarly practices — linguistics (philology),

folklore, ethnology — that were part of European Orientalism and nineteenth-
century racial sciences and, in turn, associated with European colonial pretensions. [...]
[Tlhose scholarly practices traveled outside Europe and were sometimes put to
anticolonial ends. (Thomas 2012: 3)

Im Gegensatz zu Indien, wo sich einheimische Intellektuelle — wie von Partha Chatterjee (1986)
beschrieben — zunachst gegen eine Vielzahl etablierter europdischer Indologen und ein
einschrankendes koloniales Wissensregime durchsetzen mussten, war die Situation mit Bezug
auf die Philippinen grundlegend anders. Hier war das wissenschaftliche Interesse spanischer
(aber oft auch anderer europaischer) Kolonialvertreter an der lokalen Kultur, Geschichte und
Sprache zunachst vergleichsweise gering. Die ilustrados agierten in diesem Freiraum daher in
besonderer Weise nicht nur als Rezipienten europaischen Wissens, sondern gestalteten aktiv
wissenschaftliche Diskurse mit:

210



In the case of the Philippines, however, these ,European” knowledges were

largely absent from the colonizer’s repertoire and traveled to ,,the colony” on the
colonized’s terms. [...] These Filipinos” writings were among the first Spanish-language
writings in these genres to treat the Philippines, and some of them were significant
contributions to Spanish-language scholarship in these areas more generally, which
tended to be dominated by English, French, and German authors. These young colonial
subjects positioned themselves as modern scholars and intellectuals in a broader field in
which their colonizers, the Spanish, often lagged behind. The intellectual practices that
we associate with colonialism, then, were here importantly not of the colonizer before
these colonial subjects took them up. Instead, they represented a world that [José] Rizal
described as the ,free sphere of scientific facts,” a world that recognized no political
boundaries or authority, but only the authority of reason and evidence. Young Filipinos
were confident that they could travel in these scholarly worlds in part because Manila’s
Jesuit and Dominican schools gave them both the institutional and intellectual requisites
to do so. (Thomas 2012: 4)

Ihr hoher Bildungsgrad und ihre Sprachkenntnisse gaben ihnen das Selbstvertrauen, sich die
wissenschaftlichen Praktiken des 19. Jahrhunderts mit ihren spezifischen Formen und
Charakteristika umfassend anzueignen. Am Beispiel der philippinischen Beitrage zu Debatten
etwa in Ethnologie, Folklore, Philologie und Geschichte demonstriert die Beschaftigung mit
denjenigen Medien und Genres, auf die ich hier hinweisen mdchte, somit ,both the anticolonial
possibilities and political constraints of such scholarship.” (Thomas 2012: 5)

Im Folgenden sollen nun einige religionswissenschaftlich relevante und fir eine globale
Geschichte von ,Religion” und ,Wissenschaft” bedeutsame Quellen bzw. Textbestdnde
vorgestellt werden (alle deutschen Fassungen der Zitate sind eigene Ubersetzungen).

El Folk-Lore filipino (1889)

Isabelo de los Reyes (1864-1938) war einer der vielseitigsten Vertreter der ilustrados im spaten
19. und frithen 20. Jahrhundert. Aus seinem umfangreichen Werk prasentiere ich im Folgenden
verschiedene Texte. Er agierte unter anderem als Folklorist, Journalist, Aktivist der
Arbeiterbewegung sowie als religioser Anflihrer. Geboren in Vigan, im Norden Luzons, schrieb de
los Reyes fur zahlreiche Zeitschriften, die er teilweise auch herausgab. Nachdem er 1897 nach
Spanien ins Exil gegangen war, kehrte er 1901 auf die Philippinen zurlick, engagierte sich dort in
der Politik und war 1902 maligeblich an der Etablierung der Iglesia Filipina Independiente
beteiligt, einer von Rom unabhangigen, antikolonialen katholischen Bewegung (Hermann 2019;
Mojares 2006: 253-380).

In seinem 1889 und 1890 in Manila verodffentlichten zweibandigen Werk El Folk-Lore filipino, das
Benedict Anderson (2005: 12) als ,youthful masterwork” bezeichnet hat, widmet de los Reyes
sich einem religionsbezogenen , emancipatory project” (Mojares 2006: 353). So stellt er
Parallelen und Vergleiche zwischen der philippinischen Folklore, der nordischen und griechischen

211



Mythologie und den Glaubensvorstellungen alter und gegenwartiger Volker verschiedener
Kontinente her, darunter die von ihm so bezeichneten ,Hottentotten”, ,Guaranos” (aus
Paraguay), ,Kalifornier”, ,,Romer”, ,Irokesen” und ,Chinesen” (Thomas 2012: 119). DarUber
hinaus behauptet de los Reyes sogar, dass viele ,abergldubische” und ,rlckstandige”
Glaubensvorstellungen keineswegs lokalen Ursprungs seien, sondern moéglicherweise von den
Spaniern selbst auf die Philippinen gebracht worden seien. All dies tragt, wie Mojares (2006: 354)
argumentiert, zu einer ,,de-exorcization” und ,,de-primitivization” der philippinischen Gegenwart
des 19. Jahrhunderts bei. In dieser Weise versucht de los Reyes, eine fiir die philippinische
Kolonialgesellschaft grundlegende Unterscheidung zu Gberwinden:

€ Folklore — comparative folklore — enabled him [de los Reyes] to bridge the
deepest chasm in colonial society, which lay not between colonized and
colonizers — they all lived in the lowlands, they were all Catholics, and they dealt with
one another all the time. It was the abyss between all of these people and those whom
we would today call , tribal minorities”: [...] men, women and children facing a future of
— possibly violent — assimilation, even extermination. (Anderson 2005: 17)

Bereits in der Einleitung zu El Folk-Lore filipino ldsst sich diese Perspektive erkennen, wenn sich
de los Reyes als ,Bruder der Waldleute, der Aeta, der Igorots und der Tinguians” beschreibt (de
los Reyes 1889: 19; Anderson 2005: 17).

Schon fir El Folk-Lore filipino war eine ,religionskomparative” Perspektive — als Teil eines
antikolonialen, zeitgendssischen wissenschaftlichen Projekts — nicht nur sichtbar, sondern von
zentraler Bedeutung. Mit dieser Miszelle mdchte ich daher die folgende Frage aufwerfen: In
welchen Hinsichten kénnen Texte dieser Art, in denen sich Komparatistik und wissenschaftliche
Praktiken des 19. Jahrhunderts mit anti-kolonialen religisen Emanzipationsprozessen verbinden,
fur die religionswissenschaftliche Forschung (insbesondere zu Prozessen der Verwissenschaft-
lichung von Religion), als ,,Position und Gegenstand” (Mohn 2009), also als Untersuchungsgegen-
stand wie auch als (Vor-)Geschichte religionswissenschaftlicher Positionierungen von Relevanz

sein?

La antigua civilizacion tagalog (1887) und El cristianismo en la antiqua civilizacion tagalog
(1892)

Pedro A. Paterno (1858-1911) war ein philippinischer Politiker, Romanautor und Dichter. Im Jahr
1885 verodffentlichte er Ninay, den ersten von einem indigenen philippinischen Autor
geschriebenen Roman. Nachdem er vor der 1896 beginnenden Philippinischen Revolution die
spanische Seite unterstitzt hatte, gelang es ihm 1899, Prasident des , Malolos-Kongresses” (der
verfassungsgebenden Versammlung der Ersten Philippinischen Republik) zu werden. Wahrend
der amerikanischen Kolonialregierung war er Mitglied der Philippinischen Versammlung
(Philippine Assembly). Er galt als umstritten, da er im Horizont der philippinischen Revolution oft
als ,Verrater” und typischer elitarer , Uberlaufer” angesehen wurde (Mojares 2006: 1-118).

212



Im spaten 19. Jahrhundert schrieb und veroffentlichte Paterno — ahnlich wie de los Reyes —
Blicher wie La antigua civilizacion Tagalog (1887, Die antike Tagalog-Zivilisation; Rath 2016) und
El cristianismo en la antigua civilizacion tagalog (1892, Das Christentum in der antiken Tagalog-
Zivilisation), in denen er versucht, eine vorkoloniale tagalische Hochkultur zu rekonstruieren und
argumentiert, dass die alten Tagalen bereits vor der Ankunft der Spanier im frihen 16.
Jahrhundert ,Spaniards at heart” gewesen seien (Schumacher 1991: 107; Morrow 2009a). Sie
hatten die Religion des ,Tagalismus” (Tagalismo) oder ,Bathalismus” (Bathalismo) praktiziert.
Letzteren Namen leitet Paterno von Bathala ab, einer vorspanischen Tagalog-Gottheit (Thomas
2012: 76). Thomas beschreibt dies in ihrer Analyse von Paternos Schriften wie folgt:

Y- Arguing that pre-Hispanic Tagalog religion was neither animist, ,spiritist,” nor
pantheist, he wrote that Bathalism was a religion on par with Catholicism, equally
inspired by truth. He proved this by finding in Bathalism institutions, concepts, and
figures that paralleled those of Catholicism, including the Catholic idea of God (Bathala)
but also equivalents for Catholic saints, priests, cathedrals, heaven, hell, bishops,
confession, friar orders, and even for the virgin mother. (Thomas 2012: 77)

Paterno behauptet auch, dass andere grole antike Zivilisationen mit dieser Tagalog-Kultur in
Verbindung standen. So stellt er sie in den Mittelpunkt einer universellen Geschichtsschreibung,
in der vor der spanischen Eroberung ein reger Austausch zwischen China, Indien, Agypten,
Persien und den Philippinen stattgefunden habe. In diesem Sinne erscheint die antike tagalische
Zivilisation fUr Paterno als ein wichtiges Zentrum der Weltgeschichte (Thomas 2012: 76).

Im Gegensatz zu den meisten damaligen (und auch heutigen) Sichtweisen auf Paternos Schriften,
welche diese Uberwiegend als mangelhafte Versuche von Geschichtsschreibung interpretierten,
lieRe sich sein Werk und insbesondere La antigua civilizacion Tagalog aber vielleicht auch als
Beitrag zu einem anderen Genre, als spielerische Erkundung einer fantasievollen Vision einer
alternativen Vergangenheit verstehen. Gelesen als speculative fiction (Gill 2013) zielen Paternos
Texte darauf ab, den Filipinos zu ermoglichen, den spanischen Katholizismus teilweise
abzuschitteln und fir sich eine historische Hochkultur zu beanspruchen, die der européischen
Geschichte ebenburtig ist. In diesem Sinne spielerisch verstanden, tragen Paterno (wie auch de
los Reyes) mit dem Schreiben einer anderen Vergangenheit zu einer utopischen, postkolonialen
Zukunft bei und schaffen Ressourcen fiir antikolonialen Widerstand und Subversion (Hermann
2026). In gewisser Weise lasst sich Paterno so in eine Geschichte dhnlicher Rekonstruk-tionen
einordnen, die indigene Schriftsteller beispielsweise in Sidamerika entwickelt haben, wie etwa
das beriihmte peruanische Werk El primer nueva cronica y buen gobierno von Felipe Guaman
Poma de Ayala aus dem Jahr 1615, das eine ahnliche rhetorische Strategie verwendet (Adorno
2000).

La religion del ,Katiptinan” (1899/1900)
In der 1899 in einer ersten Fassung und 1900 in erweiterter Form erschienenen Abhandlung La
religion del ,Katiptinan’versucht des los Reyes,

213



Y- [...] die Grundlagen jener primitiven philippinisch-malaiischen Religion [zu]
rekonstruieren, die die Inselbewohner bei der Ankunft der Spanier im 16.
Jahrhundert bekannten, so wie ich [...] die ilokanische Theogonie rekonstruiert habe, in
einer Reihe von Artikeln, die der gelehrte Osterreichische Professor Herr Blumentritt
freundlicherweise ins Deutsche Ubersetzt und veroffentlicht hat [...]. (de los Reyes
1899a: 8; die erwdhnten Artikel sind als de los Reyes 1888 erschienen)

Zentrum dieser Religion des ,Bathalismus” (bathalismo; de los Reyes 1900) ist die
Schopfergottheit ,Bathala”, ein ,hochster und wahrhaftiger Begriff Gottes”. Wie seine
Rekonstruktion ebenfalls zeige, ,hatten die Filipinos [bereits] eine Vorstellung von der Trinitat”
(de los Reyes 1899a: 11-12). Verdffentlicht im selben Jahr wie seine La sensacional memoria de
Isabelo de los Reyes sobre La Revolucion Filipina de 1896-1897 (de los Reyes 1899b), bildet die
Frage nach den ideologischen Grundlagen der (zukinftigen) philippinischen Nation flr de los
Reyes den Hintergrund seiner Uberlegungen und Traktate dieser Jahre (zu den breiteren
Zusammenhangen siehe Mojares 2006: 313-337).

Er stellt die ,urspringliche philippinische Religion® im Anschluss in einen bereiteren
religionsgeschichtlichen Vergleichszusammenhang:

7 Far die Filipinos ist jede aufrichtig bekannte Religion gut, so barbarisch sie auch
sein mag. [...] Es ist bereits erwiesen, dass die grolRen Religionen Christentum,
Buddhismus, die des Konfuzius, Mohammed usw. sich im Grunde alle &hnlich sind. [...]
Alle Religionen sind im Grunde genommen dasselbe: Die Unterschiede bestehen nurin
der Verschiedenheit der Sprachen und Systeme, die durch die spatere Trennung der
Volker voneinander entstanden sind; aber die Religion wie auch die Moral sind
universell. Deshalb hatten die alten Filipinos, die keine Mohammedaner waren, keine
Schwierigkeiten, den Katholizismus anzunehmen, weil sie nicht glaubten, dadurch etwas
zu verlieren. (de los Reyes 1899a: 18)

Auch bereits vor der Ankunft der Spanier verflgten die Filipinos laut de los Reyes somit Gber ein
komplexes religidses System. Die revolutionare Arbeit der Katipunan — mit dem vollen Namen
Kataas-taasang, Kagalang-galangang Katipunan ng mdga Anak ng Bayan (Hdochste und
ehrenhafteste Gesellschaft der Landeskinder) — als Akteur nationalistischer Emanzipation sollte
daher eine auch religiose Emanzipation sein:

Y- [Dler Katipunero-Philosoph muss sich umfassend bilden, um diesem religidsen
System seine urspriingliche Reinheit zurlickzugeben und es von historischen
Ungenauigkeiten und Aberglauben zu befreien, denn er darf nicht vergessen, dass in alle
Religionen Aberglauben eingeflihrt wurde, mit dem einige dumme oder betrigerische
Geistliche versucht haben, ihre Glaubigen zu tduschen, so wie auch die Mdnche auf den
Philippinen gezwungen waren, tausend Wunder zu erfinden, um ihre
gotzendienerischen Lehren zu bestdtigen. Man muss Religion von Aberglauben
unterscheiden kénnen. (de los Reyes 1900: 21)

214



Ein weiteres Motiv, das bereits in der urspriinglichen Fassung des Textes von 1899 auftaucht, ist
die Bedeutung, die de los Reyes einer Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der (Natur-)
Wissenschaft fur jede Beschaftigung mit Religion zuweist:

7 Es steht auller Frage, dass wir, obwohl wir Batalha nicht sehen kdnnen, seine
Prasenz Uberall und in uns selbst spiren. Da die Wissenschaften heute sehr weit
fortgeschritten sind, wissen wir, dass die Sonne nichts anderes ist als die anderen
Fixsterne, ein riesiger Feuerball, der das Zentrum eines Planetensystems bildet, und dass
diese nichts anderes sind als die Erde, auf der wir leben, die ebenfalls ein Planet ist [...].
All das wissen wir [...]. (de los Reyes 1900: 48)

Die Grundlage fiir das (weiter) zu entwickelnde ,religiose System* ist somit die Naturwissenschaft
bzw. sind deren Erkenntnisse. Er fihrt aus:

Und wie geschah das Wunder der Schépfung? Wann? Ist sie ewig wie Bathala

selbst? Hatte Gott ohne das Universum [...] existieren kdnnen? Das sind die
groBen Geheimnisse der philippinischen Religion. Uberlassen wir es den
Naturwissenschaften, die akzeptabelste Hypothese zu erforschen, um uns zu erklaren,
wie die Schopfung stattfand. Moderne Gelehrte sagen, dass das Alter der Erde nicht
Tausende von Jahren betrdgt, wie es in der Bibel steht, sondern Millionen von Jahren;
dass sie als Feuerball begann, vielleicht als ein Stiick der Sonne [...]. (de los Reyes 1900:
50)

Anders als bei den ,Katholiken” gehe es daher auch nicht um ,dogmatische Theologie und
Moraltheologie”, sondern um Freiheit: , Wir erkennen keinerlei Dogmen an, sondern sind
lediglich der Meinung, dass die Wissenschaften in ihrer freien Entfaltung keinerlei
Einschrankungen unterliegen sollten.” (de los Reyes 1900: 56) Folgerichtig formuliert de los Reyes
hier schon eine Position, die er spater noch einmal, u.a. in seiner ,Biblia filipina” (siehe unten),

aufgreifen wird:

7 Wir erkennen kein Dogma und kein unfehlbares Buch an, und unser Evangelium
oder unsere Bibel ist allein die Wissenschaft, die wir frei mit der Vernunft, dem
natlrlichen Licht, das Gott uns gegeben hat, studieren mussen. (de los Reyes 1900: 64)

Insgesamt geht de los Reyes damit Uber Paternos Darstellungen hinaus ,,by constructing ,Filipino
Religion” along Deist and scientistic lines”, verbunden mit rationalistischen Argumenten, die sich
u.a. auch auf den Kardec’schen Spiritismus stitzen (Mojares 2006: 319).

Wie hier ebenfalls erkennbar wird, finden sich in diesen beiden von de los Reyes Schriften alle
drei Unterscheidungen der Religion — Pluralitat, Differenzierung und Purifizierung — die ich als
Charakteristika des modernen Religionsdiskurses bezeichnet habe (Hermann 2015: 188-194;
2024:274-275).

Mit diesen theologischen, religionskomparativen, religionsphilosophischen — und in gewissem
Sinne auch (proto)religionswissenschaftlichen — Uberlegungen verbindet sich dariiber hinaus bei
de los Reyes ein praktisches politisches Ansinnen: zu den philosophischen und moralischen

215



Grundlagen der Gesellschaft im Horizont der philippinischen Revolution beizutragen, im
Anschluss an die Aktivitdten der revolutiondren Geheimgesellschaft der ,Landeskinder”, die ein
neues Gemeinwesen, eine ,kommunistische Republik” (de los Reyes 1900: 37) begriinden wollte
(Koschorke et al. 2018: 113).

Philippinische Zeitschriften in Spanien zum Ende des 19. Jahrhunderts: La
Solidaridad (1889-1895), Filipinas ante Europa (1899-1901) und ihr massenmedialer

Kontext

Eine Verwissenschaftlichung von Religion fand jedoch auf den Philippinen und im
spanischsprachigen philippinenbezogenen Diskurs der Zeit nicht nur im Medium des Buchs oder
Traktats und im Genre der wissenschaftlichen Abhandlung statt, sondern ebenso im Rahmen
offentlicher Auseinandersetzungen in Zeitungen und Zeitschriften, was hier ebenfalls anhand von
zwei beispielhaften Kontexten kurz angedeutet werden soll.

Die beriihmteste Zeitschrift in diesem Zusammenhang ist sicherlich La Solidaridad, die von 1889-
1895 in Barcelona herausgegeben wurde und als Sprachrohr der philippinischen Intellektuellen
im Spanien dieser Zeit diente (Schumacher 1997). Neben vielen anderen Akteuren schrieben
auch Paterno und de los Reyes hier Artikel und Kommentare (u.a. auch unter Pseudonymen). So
findet sich im Jahr 1892 eine auf zehn Ausgaben vom 15. Juni bis 15. November 1892 verteilte
Serie unter dem Titel ,,El cristianismo en la antigua civilizacion tagalog”, die im gleichen Jahr auch
unter diesem Titel als Biichlein von 88 Seiten in Madrid erschien (Paterno 1892a). In Aufnahme
von Motiven seines friiheren Buches stellt Paterno erneut seine Rekonstruktion der kulturellen
und religiosen Aspekte der antiken philippinischen Zivilisation zur Diskussion. Er reagiert damit
direkt auf eine Publikation in der Zeitschrift La Espafia Moderna, in welcher der Bischof von
Oviedo, Ramén Martinez Vigil (1840-1904), der zuvor viele Jahre an der Universidad de Santo
Tomas in Manila tatig gewesen war, in drei Ausgaben von April bis Juni , La antigua civilizaciéon de
las islas filipinas” beschrieben hatte (die Artikel erschienen im gleichen Jahr ebenfalls in einem
kleinen Bichlein von 38 Seiten (Martinez Vigil 1891a). Paterno schreibt, dass er sich
,angesprochen und zur Antwort verpflichtet” fihlt, da der ,ehrwiirdige Bischof” seine Artikel
unter einem Titel veroffentlicht habe, zu dem er selbst bereits 1887 seine ,kurzen Notizen”
(gemeint ist La antigua civilizacion tagdlog) vorgelegt habe. Zusatzlich zu den von Martinez Vigil
aufzeigten ,Grenzen [...], innerhalb derer wir die Zivilisation der alten Philippinen einordnen
missen”, intendierte Paterno (1892b: 725), ,einige wahre Zusammenhdange aufzuzeigen, die ihm
vielleicht unbekannt sind“ — ,nicht um eine Kontroverse anzuzetteln”, sondern ,mit dem
gebihrenden Respekt”. So berichtet Paterno, dass er bereits wahrend seines Studiums
festgestellt habe, ,dass jedes christliche Konzept ein eigenes entsprechendes tagalisches Wort
besalkR”. Spater kam er dann zu der Uberzeugung ,.als sichere und wahre Lehre zu erachten, dass
der Buddhismus einst die luzonischen Inseln beherrschte und ihre Horizonte vom Glanz der
ersten Strahlen des Christentums erleuchtet wurden, lange vor der Zeit der spanischen
Eroberung”. (Paterno 1892b: 725)

216



In der Folge legt Paterno noch einmal seine eigene Rekonstruktion der antiken philippinischen
Zivilisation dar, um dann zu betonen, dass er keineswegs eine ,Rlckkehr der Vergangenheit
beschworen”, sondern mit seinen Studien vielmehr mit den ,Spuren der Schénheit, die in der
fernen Vergangenheit leuchten [...] die von der modernen Epoche gebotenen vermehren und
verschonern mochte, ,in der festen Gewissheit, sie in den Erzeugnissen des universalen
Fortschritts zu finden, in den klaren, leuchtenden, durchsichtigen Kristallen unserer Tage”.
(1892c: 852-853) Auch wenn der ehrwurdige Bischof Uber ,einige Schriftsteller aus dem

I”

philippinischen Archipel” kritische Worte zu Beginn seiner Artikelserie fande, welche ,,die Kultur
und Zivilisation zu verteidigen, die die Bewohner dieser Inseln erreicht hatten, bevor [...] Legaspi
dort die Gesetze und die Regierung Spaniens eingefiihrt [...] hat” (Martinez Vigil 1891b: 86-87),

verwahrt sich Paterno dagegen,

[...] dass mich ein einfaltiger Stolz dazu getrieben habe, die Tagalog zu

verherrlichen, denen [...] dreihundert Jahre genigten, um sich von Wilden in
zivilisierte Christen zu verwandeln und in drei Jahrhunderten zu vollbringen, was die
europdischen Nationen ersten Ranges nicht in tausend oder zweitausend Jahren zu
erreichen vermochten [...]. Wenn es flr den Herrn Bischof [...] Tadel verdient, sich
Studien [...] zu widmen, [...] besonders wenn es ein Filipino ist, der forscht, arbeitet und
sich bildet, so ist es nicht meine Schuld, im 19. Jahrhundert geboren zu sein. (Paterno
1892c: 853)

Auf Basis dieser seiner Studien erhebt er den Anspruch, dass seine Darlegungen sehr wohl von
Bedeutung seien und fuhrt aus:

Y- Einige haben die meine Deutungen des Namens Bathala als Ausgeburten meiner
Fantasie angesehen, da ich, so sagen sie, in einem einfachen Wort ganze Satze
tiefgriindiger Gedanken zu lesen versuche; doch diese Kritiker [...] kennen zweifellos die
alten orientalischen Sprachen nicht, insbesondere die tagalische Sprache, in deren
Wurzeln die meisten Elemente der altesten oder vielleicht sogar der ersten Worte der
menschlichen Sprache in reiner Weise erhalten geblieben sind [...]. (Paterno 1892d: 838)

An diesem Austausch ldsst sich beispielhaft erkennen, wie die Debatte um den ,Bathalismus”
nicht nur in Blichern, sondern u.a. eben auch in Zeitungen und Zeitschriften wie La Solidaridad
geflhrt wurde. Und auch in Briefen war der ,Bathalismus” Thema, wie etwa in einem Schreiben
des spateren philippinischen Nationalhelden José Rizal an den befreundeten deutschen
Wissenschaftler Blumentritt. Rizal sah sich aulRer Stande, Paternos Darlegungen Uber Bathala
inhaltlich zu kommentieren und gab seinem Unverstandnis Ausdruck, indem er nur eine
geschwungene Linie zeichnete, die vermutlich Paternos Geisteszustand beschreiben sollte
(Morrow 2009b).

Es handelt sich auch bei diesen Texten vorrangig um Beitrdge zu theologischen und religidsen
Diskursen, aber sie finden mit Bezug auf Wissenschaft und im Rahmen einer Auseinandersetzung
Uber die Wissenschaftlichkeit der unterschiedlichen, von den Akteuren vertretenen Positionen
statt. Somit lassen sie sich im Kontext der modernen Geschichte von ,religion and the authority

217



of science” (Lewis/Hammer 2010) und der Globalen Religionsgeschichte analysieren.
Insbesondere das Medium Zeitschrift verdient hier noch eine viel starkere Aufmerksamkeit, da
Zeitschriften zwar als Quellen in vielen rezenten Studien zur Globalen Religionsgeschichte zitiert
werden, sie als Medium aber von der Religionswissenschaft meist nicht explizit thematisiert
werden (Hermann 2025; vgl. aber Krlger 2012: 222-231).

Auch de los Reyes war bereits seit 1880 als Journalist aktiv und gab ab 1889 mit E/ llocano (bis
1896) eines der ersten (auch) lokalsprachlichen Periodika und spéater eine Vielzahl weiterer
Zeitschriften heraus. Zu diesen gehorte in seiner Zeit in Spanien um 1900 auch Filipinas ante
Europa: Organo defensor de aquel pueblo (1899-1901), welche das Motto trug ,Gegen
Nordamerika, nein; gegen den Imperialismus, ja, bis zum Tod!“ Auch hier wurden
religionsbezogene Themen ausflhrlich verhandelt, wie beispielsweise die Frage der
Beschlagnahmung klosterlicher Landereien (,Las propriedades de los frailes”; Filipinas ante
Europa 1900: 145). Ebenso findet sich etwa bereits in der ersten Ausgabe vom 25. Oktober 1899
ein Bericht Gber die ,religiose Frage” (,La cuestion religiosa®), in dem diese wie folgt beschrieben

wird:

Wir erhalten beunruhigende Nachrichten fir den philippinischen Klerus. [...] Aus

London schreibt man uns aulRerdem, dass bald ein Gesandter des Papstes nach
Manila reisen werde, nicht nur, um die Interessen der spanischen Modnche zu schiitzen,
sondern auch, um diese durch nordamerikanische Priester zu ersetzen [...]. Und was
unternimmt der philippinische Klerus angesichts all dessen? Wir werden uns Rom
anschlieBen, wenn der Vatikan philippinische Bischdfe und Pfarrer ernennt und die
legitimen Rechte des philippinischen Klerus anerkennt und unterstitzt. Sollte er
hingegen die Ambitionen der usurpatorischen Mdnche unterstitzen, wirden wir die
philippinischen Priester ohne zu zégern auffordern, sich als im Schisma befindlich zu
erklaren. (Filipinas ante Europa 1899: 5)

Der vermutlich von ihm selbst geschriebene Artikel behauptet im Anschluss, dass man de los
Reyes den ,Titel eines protestantischen Bischofs” angeboten habe, da man mit ,groRer
Genugtuung” seine Druckschrift La religion del ,Katipunan’ gelesen habe:

7 Wir [..] begrifBen vorbehaltlos Ihre Absicht, [..] die alte Religion
wiederzubeleben, den Aberglauben zu vertreiben und breiten Raum fir
wissenschaftliche Forschung zu erdffnen; [...] [N]ach lhrer Druckschrift zu urteilen, ist
Ihre philippinische Religion fortschrittlicher als all diejenigen, die sich auf Tradition
stUtzen, denn Ihr Kriterium besteht darin, die Tradition als eine Tatsache zu betrachten,
die im Lichte der Vernunft frei geprift werden muss, im Gegensatz zu den Prinzipien der
Romanisten, nach denen die Vernunft durch die Offenbarung oder Tradition erleuchtet
werden muss. (Filipinas ante Europa 1899: 5)

Auch der religionsvergleichende Blick wird hier erneut zum Thema:

218



Ich begrifRe auch die Weite Ihres Urteils, wenn Sie alle Religionen fir gut

befinden, da Sie sagen, dass die Filipinos kein Problem damit haben, zu
akzeptieren, dass Bathala sich irgendwann in Jesus verkorpert habe [...] Hatten Sie
Bedenken, Bischof zu werden, um die Filipinos zu evangelisieren? (Filipinas ante Europa
1899: 5)

De los Reyes antwortet auf diesen Vorschlag und die Behauptung, dass ihm der philippinische
,Klerus in seiner Gesamtheit” sicherlich in ein Schisma folgen wiirde, dass er sein Leben fur die
Verteidigung der Filipinos geben wirde, dass aber zundchst der Papst klar erklaren musse, ob er
bereit sei (zuklnftig) ,,ausschlieRlich philippinische Bischéfe und Gemeindepriester zu ernennen®
(Filipinas ante Europa 1899: 5).

Daneben erscheint ab dem 25. Mai 1900 eine von de los Reyes selbst verfasste flnfteilige Serie
Uber die ,philippinische Kirche” (,,Iglesia Filipina“, bis 25. Juli 1900), die — so berichtet nach dem
ersten Teil die nachste Ausgabe am 10. Juni 1900 — grofRe Aufruhr und eine Anzeige gegen
Filipinas ante Europa und ihren Herausgeber zur Folge gehabt habe. Die Artikelserie nimmt dabei
schon Einiges vorweg, was nach 1902 unter anderem von de los Reyes auf den Philippinen
versucht werden sollte, in die Tat umzusetzen.

Die Zeitschriften der Iglesia Filipina Independiente und ihr massenmedialer Kontext

auf den Philippinen um 1900

Nach seiner Ruickkehr auf die Philippinen wird de los Reyes zu einem zentralen Akteur (,,the final
catalyst”, de Achutegui/Bernad 1972: 4) in der zwischen August und Oktober 1902 erfolgenden
Grindung der Iglesia Filipina Independiente (IFl). Es handelt sich dabei um eine antikoloniale
religiose Emanzipationsbewegung, die in der Folge der philippinischen Revolution und aus Protest
gegen die in ihrer Perspektive inakzeptable Behandlung der philippinischen einheimischen
Priester den Schritt der Abspaltung von Rom vollzieht. Deren frilhe Geschichte sowie die
Bedeutung ihrer Zeitschriften fir die neu gegriindete Kirche habe ich an anderer Stelle
ausfihrlich dargelegt, ebenso wie eine breite Auswahl von Texten aus diesen Publikationen
zusammengestellt (Koschorke et al. 2018: 53-62; Hermann 2019; Koschorke et al. 2016: 337-
445). Hier kann es daher reichen, das Motiv der Verwissenschaftlichung von Religion(skonzepten)
auch in diesem Quellenbestand kurz aufzurufen und ebenfalls auf den breiteren Diskussions-
kontext in der kolonialen Offentlichkeit zu verweisen.

So schreibt ein junger Seminarist der IFl, Alejandro Remollino in der Zeitschrift Iglesia Filipina
Independiente: Revista Catolica am 24. Januar 1904 in einem Artikel unter dem Titel
,Gewissensfreiheit” (, Libertad de conciencia®) wie folgt:

[W]ir treten an, um die Reinheit der Lehren Jesu Christi und seiner Apostel
wiederherzustellen, indem wir die monstrosen Zusdtze und verwegenen
Erfindungen beseitigen, die Rom zur urspringlichen christlichen Religion hinzugefligt
hat. Wir respektieren die Bibel als heiliges Buch; aber wenn die Wissenschaft es schafft,
zu beweisen, dass einige heutige Auslegungen falsch sind, wie es in vielen Fallen

219



offensichtlich geschehen ist, dann ist es klar, dass diese Auslegungen berichtigt und mit
den Ergebnissen unserer heutigen Fortschritte in Einklang gebracht werden mussen;
aber dies bedeutet nicht, dass die Bibel verdnderlich ist (denn die Wahrheit dndert sich
nicht), sondern dass einige Auslegungen fehlerhaft sind; und zwangslaufig sind viele
Irrtéimer und Ungenauigkeiten vorgekommen, angesichts des intellektuellen Zustands,
der geringen Bildung, der Legenden, der Vorurteile und der Eigenarten derer, die sie uns
Uberliefert haben, und vor allem wegen der groRen Unvollkommenheit der
Ubertragungsmittel, die man benutzt hat, da die Schrift, verhaltnismaRig betrachtet,
eine vergleichsweise moderne Errungenschaft ist. [...] Aber ein wahrhaft gelehrter
Christ, der in den Natur- und semitischen Wissenschaften bewandert ist, wiirde heute
den biblischen Schopfungsbericht weit zufriedenstellender erklaren, indem er ihn mit
den Entdeckungen der Geologie und mit den darwinistischen Theorien in Einklang
bringt, so wie es sogar englische und schweizerische Erzbischofe tun; [...] Wenn wir
jedoch den Glaubigen verbieten wirden, sich zu bilden, indem sie die gelehrtesten
modernen Autoren lesen, die Ubrigens keine Romanisten sind, dann wirden die
religiosen Wissenschaften versteinert bleiben, mitten im durch die Druckmaschinen, die
Reisen und die tdglichen Entdeckungen der Orientalisten und Bibelgelehrten
verursachten Strudel. (Remollino 1904: 63)

Wie auf dem spanischen Festland wurden solche Themen auch auf den Philippinen nicht nur in
den Zeitschriften der IFI besprochen, sondern waren ebenso Gegenstand o6ffentlicher
Auseinandersetzung. So etwa zwischen den Zeitschriften der IFI und der rémisch-katholischen
Zeitschrift La Estrella de Antipolo (1899-19057). Dieser kontroverse Austausch begleitete die IFI
seit ihrer Griindung. So veroffentlicht La Estrella de Antipolo in ihrem Supplement bereits am 8.
November 1902 einen ausflhrlichen Artikel unter dem Titel ,La Iglesia Cismatica Aglipayana”
(Estrella 1902) und bezeichnet die IFI spater als ,Iglesia [...] cismatica protestante racionalista”
(19. September 1903; Estrella 1903) Die Veroffentlichung der ,,Constitucion” der IFl in der ersten
Ausgabe ihrer Zeitschrift La Verdad am 21. Januar 1903 kommentiert La Estrella de Antipolo
bereits am 14. Februar 1903.

Die Auseinandersetzung spitzt sich mit Bezug auf verschiedene Themen zu, zu denen zu Beginn
des Jahres 1904 die Trinitat sowie die Moglichkeit von Wundern und ihre (natur)wissen-
schaftliche Bewertung gehdrt. Zunachst erscheint in der Iglesia Filipina Independiente: Revista
Catolica ein Text, der bereits eine Replik auf eine Kritik von La Estrella de Antipolo an der
Trinitatslehre der IFl darstellt. Die IFI nehme fir sich eine Orientierung am modernen Fortschritt
in Anspruch, denn in ihr herrsche ,der Geist des modernen Jahrhunderts, welches der Geist
Gottes ist, denn nur mit dem Geist Gottes existiert und bewegt sich die Welt.” (Fonacier 1904
61) Auf diesen Artikel reagiert nun La Estrella de Antipolo mit dem Vorwurf, dass die Vertreter
der IFI ,,weder Philosophie noch scholastische Theologie studiert” hatten und somit theologisch
ungebildet seien. Dies flhre sie zur ,lLeugnung des Geheimnisses der Allerheiligsten
Dreifaltigkeit”. Und warum? Weil sie denken wirden,

220



[..] dass die Dogmen, die uns Jesus Christus und die Apostel lehrten,

verbesserungsfahig und veranderlich seien, wie die Theorien der physikalischen
und naturwissenschaftlichen Disziplinen, was gleichbedeutend damit ist, zu sagen, dass
Christus und die Apostel uns Unwahrheiten und Irrtimer gelehrt hatten, denn eine
Lehre, die gedndert werden muss, war vorher nicht wahr. Und was haben die
Fortschritte in den physikalischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen durch Edison
und Marconi und Flammarion mit dem Geheimnis der Allerheiligsten Dreifaltigkeit und
den Ubrigen katholischen Dogmen zu tun? Und selbst die modernen [Denker], die sich
der Philosophie mit ihren Theorien und oft unbegriindeten Hypothesen gewidmet
haben: Welches Argument haben sie entkraftet, das von Philosophen und schola-
stischen Theologen zur Stltzung und Bestatigung der katholischen Dogmen vorgebracht
wird? (Estrella 1904a: 21)

Somit sei die IFl klarerweise eine Kirche, die ,anti-katholisch und anti-christlich” sei (Estrella
1904a: 22).

Auf solche Vorwirfe und diese Einschatzung der modernen (Natur-)Wissenschaft reagiert
ihrerseits die Zeitschrift der IFI nach einiger Zeit wie folgt:

Wir danken lhnen fiir |hre Aufrichtigkeit, wenn Sie gestehen, dass das, was wir

Uber die Trinitat gesagt haben, ,schon seit den ersten Jahrhunderten der Kirche
von Vielen vertreten worden” sei [...]. Wir finden auch nichts dabei, zu akzeptieren, was
Ihr sagt: dass die alten Fatalisten, Pantheisten und Materialisten in Sachen Wunder
genauso denken wie wir, und dass Platon bereits den Kommunismus der Guter
verkiindete, den wir jetzt wiinschen. All diese gute Gesellschaft von Weisen ehrt uns;
was uns aber sehr erréten lassen wirde, ware, uns in lhre Gesellschaft zu begeben, die
Sie mit aller Unverfrorenheit und ohne irgendein Skrupel diese hochst geistreiche
Behauptung aufstellen: ,DIE MODERNE WISSENSCHAFT IST NICHTS WEITER ALS EINE
REIHE VON UNBEGRUNDETEN HYPOTHESEN“[.] Man muss entweder véllig verriickt sein
oder jede Scham verloren haben, um in der Offentlichkeit solche Erklarungen
abzugeben. (Pefialosa 1904: 91)

Diese Auseinandersetzung wird noch Uber einige Ausgaben weitergefthrt und stellt nur einen
von vielen Kontakten und gegenseitigen Reaktionen zwischen den Zeitschriften der IFI und
anderen Periodika auf den Philippinen und dariber hinaus dar (Hermann 2016: 108-113).

In gleicher Weise wird im Estrella de Antipolo ebenfalls spottisch kommentiert, dass die Autoren
der IFl behaupten, sich nicht nur mit den modernen Gelehrten, sondern auch mit dem
,Spiritismus, Brahmanismus, japanischen Buddhismus, Mohammedanismus und anderen groRen
fremden Religionen” auszukennen, ebenso wie mit ,rationalistischen Autoren, wie Voltair,
Renan, etc.”, aber keine tiefgreifende theologische Bildung besitzen wiirden (Estrella 1904b: 5-
6).

221



Biblia filipina (1908) und La Religion Antigua de los Filipinos (1909)

Zwei weitere etwas spater entstandene Werke, fir die ebenfalls de los Reyes verantwortlich ist,
sollen abschlieRend erwahnt werden, wobei der Fokus auf dem ersten Text liegt, auch wenn
dessen Komplexitat hier nur angedeutet werden kann.

Im Jahr 1908 veroffentliche de los Reyes im Kontext der Iglesia Filipina Independiente ein Buch
unter dem Titel Biblia filipina. Primera piedra para un Génesis cientifico, expuesto segun las
rectificaciones de Jesus (Filipinische Bibel. Erster [Bau|Stein fiir eine wissenschaftliche Genesis,
dargelegt nach Jesus; generell zu Bibelinterpretationen der IFl: Smit 2021). Dieser Text stellt in
direkter Anknipfung an seine friiheren Werke den Versuch dar, die Philippinen in einer
universalen Religionsgeschichte der Menschheit zu verorten. So bietet das Buch nicht nur eine
Ubersetzung biblischer Texte des Buch Genesis aus dem Hebraischen und Griechischen ins
Spanische, sondern umfasst unter dem Titel einer ,vergleichenden Mythologie” (Mitologia
comparada) dartber hinaus Kommentare, Darstellungen und vergleichende Reflexionen zu
zahlreichen religiosen Traditionen. Behandelt werden im Anschluss ebenfalls die ,Brahmanen”,
der ,Buddhismus”, ,Persien” oder ,Agypten” sowie weitere Kontexte im Rahmen einer
,vergleichenden Genesis” (Génesis comparado).

Verbunden wird dies u.a. mit einer ausfihrlichen Darlegung Uber die ,Urspriinge der Religion”
(Origines de la Religion; de los Reyes 1908: 67-124), die detailliert die , Ansichten der alten und
modernen Gelehrten” verhandelt, die ,philippinische Mythologie” in einen vergleichenden
Zusammenhang stellt, Themen wie ,Animismus, Reinkarnation, Fetischismus und Anthropo-
morphie” behandelt sowie den ,Polytheismus®, ,Dualismus” und ,Gott und die Gotter”
adressiert. Auch die ,Herkunft der verschiedenen Kulte” wird behandelt. Zum Abschluss dieses
Kapitels (dem dann die Ubersetzung von Teilen der Genesis sowie deren Kommentierung folgt),
stellt de los Reyes fest:

Die Wissenschaft flihrt zu Gott. [...] Die Religion begann in einem embryonalen

und groben Zustand, so wie auch unser Verstand, unser Mittel, Gott zu erkennen,
sich in einem embryonalen und groben Zustand befand, und obwohl ,irrend” [...],
erkannte der Mensch nach und nach den wahren Gott dank des Lichts der Vernunft und
der Wissenschaft. Jeder wissenschaftliche Fortschritt stellt einen weiteren Fortschritt in
der Erkenntnis des Ewigen dar. Offenbar hat der Herr die natirliche Vernunft und die
Wissenschaft als unsere Flhrer eingesetzt, um lhn und Seine heiligen Gesetze zu
erkennen. Eine Religion ist daher umso achtenswerter, je wissenschaftlicher sie ist. [...]
Nur religidse Truggebilde und eigennitzige Interessen, die im Schatten alter Irrtimer
gedeihen, kdnnen sich vor Wissenschaft und freier Vernunft flrchten. (de los Reyes
1908: 124)

Direkt auf diese Passage folgt erneut eine komparative Feststellung:

222



Y- Alle Religionen sind in ihrem gemeinsamen Ziel und in ihrem natlrlichen Instinkt,
unseren himmlischen Vater zu suchen und zu lieben, gut und heilig — mit der
einzigen Ausnahme von Betrug und Ausbeutung. Keine Religion hat das Recht, zu
behaupten, dass sie die Wahrheit besitze, und [so] den anderen den Irrtum
zuzuschreiben. (de los Reyes 1908: 124)

Der Abschnitt endet wie folgt:

Und mit dem Geist auf Gott gerichtet, lasst uns ehrflirchtig die Genesis

aufschlagen.[...] Leite unsere unwirdige Feder, und wenn es wahr ist, dass dieses
Buch [Genesis] von Dir inspiriert wurde, lass es in keiner Weise entweiht werden; wenn
nicht, so verleihe uns ein wenig Licht und Deinen heiligen Geist, damit wir mit frommer
Absicht eine andere Genesis erheben, die mehr im Einklang mit den grolRen
wissenschaftlichen Fortschritten unserer Zeit steht. Amen. (de los Reyes 1908: 124)

Der philippinische Historiker Francis A. Gealogo beschreibt de los Reyes Vorhaben in der Biblia
filipina wie folgt:
Y- This theme, that of the Philippines-as-part-of-the-world, presents both the
appreciation of delos [sic!] Reyes to the universality of belief systems and the
place of the Philippines in this system, as well as the uniqueness of the Philippine
communities in expressing their specific and particular religious traditions. The
Philippine nation as a religious community, therefore, is both located/related in this
universal world and at the same time unique in this world. (Gealogo 2011: 110)

In dieser Weise ermdglichen seine Untersuchungen zu den lokalen indigenen Religionen de los
Reyes eine Verortung der Philippinen im Kontext einer universalen Religionsgeschichte.

Das Motiv einer notwendigen Vereinbarkeit von Wissenschaft und Religion wird schon auf den
ersten Seiten der Biblia filipina in der Vorstellung ausgedrlckt, dass , die Wissenschaft [...] das
heilige Buch Gottes sein sollte.” Denn das religidse Denken tate gut daran, sich von demjenigen
Obskurantismus und Aberglauben zu befreien, der von der rémischen Kirche und besonders den
romisch-katholischen Mdnchen auf den Philippinen reprasentiert werde. De los Reyes schreibt:
,Nur mit Hilfe der Zivilisation, welche mit den alten Méarchen nicht vereinbar ist, kbnnen wir eine
ernsthafte Religion begriinden, die dem enormen Fortschritt unseres Jahrhunderts wirdig ist.”
(de los Reyes 1908: 5)

In dieser Weise verortet de los Reyes die IFl und die Philippinen nicht nur in einer universalen
Religionsgeschichte, sondern befasst sich ebenso mit einer Rekonfiguration des eigenen
Verstandnisses des Christentums auf der Basis einer spezifischen Verhaltnisbestimmung von

Wissenschaft und Religion.

Im Jahr 1909 veroffentlichte de los Reyes dann erneut ein Buch mit dem Titel La religion antigua
de los filipinos (Die alte Religion der Filipinos), welches grofStenteils das Material aus dem
,Urspriinge der Religion“-Kapitel der Biblia filipina aufgriff und leicht variiert erneut
zusammenstellte (Mojares 2006: 320-322).

223



3. Schluss: Globale Religionsgeschichte als Medien- und
Genregeschichte

Jirgen Mohn hatte in seiner wissenschaftlichen Karriere um das Jahr 2006 einmal fast den Schritt
in die Medienwissenschaft getan (er erhielt einen Ruf an die damalige Universitat Koblenz-
Landau). Stattdessen folgte er dem Ruf nach Basel und blieb in der Religionswissenschaft. Dort
entstanden  verschiedene  Forschungsprojekte zu  Religionskonzepten und  deren
Verwissenschaftlichung im 19. und 20. Jahrhundert, von denen sich diese Ausgabe von A9GOS
einen Aspekt fiir den Titel leiht. Es scheint mir daher passend, diese Miszelle mit einer Uberlegung
zum Verhaltnis von Religionswissenschaft und Medienwissenschaft bzw. von (Globaler)
Religionsgeschichte, Mediengeschichte, Medientheorie und Genretheorie zu beschlielen.

Aus der Sicht von Forschenden, die sich aus religionswissenschaftlicher Perspektive mit
narratologischen und erzahltheoretischen Fragestellungen befassen, mag es gar nicht so
Uberraschend sein, dass Charles Bazerman (2010: xi) im Vorwort zu der Reihe, in welcher das
Buch Genre. An Introduction to History, Theory, Research, and Pedagogy von Anis S. Bawarshi und
Mary Jo Reiff erschienen ist, konstatiert, ,genre is at a central nexus of human sense-making”“.
Zurecht wird der Begriff daher in diesem Heft systematisch fir die Religionswissenschaft
aufgegriffen, insbesondere mit Blick auf Positionen der letzten Jahrzehnte, die Genres nicht
primar als Klassifikationen des Bestehenden verstehen, sondern als Formen sozialen Handels, als
kultur- und sinnproduktive Formen, die — als ,both organizing and generating” — zentral fur
menschliche Sozialitat erscheinen (Bawarshi/Reiff 2010: 4; Gripentrog/Kirsch 2025).

Andererseits scheint es mir keine Ubertreibung zu sein, dass viele (wenn nicht die meisten)
kulturwissenschaftlich Forschenden sich —insbesondere jenseits der Literaturwissenschaft, in der
eher der Begriff der Gattung dominiert (Zymner 2010; Keckeis/Michler 2020) — vermutlich noch
nie intensiver mit dem Begriff des Genres auseinandergesetzt haben. So erscheint Genre letztlich
selbst in der Medienwissenschaft und Medientheorie als relativ vernachladssigt, auch wenn sich
argumentieren lielle, dass hier — vermittelt Uber die Filmwissenschaft als wichtige Griindungs-
disziplin der Medienwissenschaft — Debatten Uber den Begriff Genre (und seine Abgrenzung als
medienasthetischer Begriff vom Begriff des ,Formats”) disziplingeschichtlich eine grofe
Bedeutung hatten (Ritzer 2021: 4-6). Dennoch taucht Genre in zahlreichen Einflihrungen oder
Handblchern zu Medienwissenschaft und Medientheorie nur am Rande, eher unsystematisch,
oder gar nicht auf (Hickethier 2010; Schroter 2014; Kloock/Spahr 2012; Strohl 2024).

Angesichts dieses Befunds formuliert der Medienwissenschaftler Ivo Ritzer (2021: 1) eher
Uberraschend in der Einleitung zu einem neueren Band mit dem Titel Media and Genre: ,,Media
cultures are decisively shaped by genre structures.” In Anknipfung an den Philosophen Tristan
Garcia bestimmt er Genre dann als ein ,,active principle” (Garcia 2014: 264) und verweist auf die
grundlegende (Kultur-)Produktivitdt von Genres. Dies ertffnet ein Verstandnis von Genre, das
dieses als spezifische Konfiguration von Moglichkeiten und Unmoglichkeiten versteht (Ritzer
2021: 3). Mit Garcia (2014: 263-264) gesprochen:

224



Y- In the arts, genre is the most common thing there is. Each art, in its temporal

evolution and spatial and cultural diversity, has a generic differentiation [...]. Each

art prepares the ground of possibilities that it opens through smaller territories, limited

by rules, codes, and figures. These territories or regions of possibility are precisely what
we call genres. They transform the wasteland of possibility into geography.

Als ,regionalisation of possibility” stellt Genre somit eine Fixierung, eine Beschrankung auf
bestimmte Formen dar, die aber gleichzeitig die Aufforderung impliziert, die ,Regeln” bzw. das
,Spiel”, welches das Genre konstituiert, (auf) zu brechen und die reine Moglichkeit anderer
Formbildungen wieder hervortreten zu lassen (Garcia 2014: 264-265).

In abstrakter Weise lasst sich dies auch mit Niklas Luhmanns Medium/Form-Unterscheidung
beschreiben. Medien als lose gekoppelte Elemente sind auf Formbildungen durch strikte
Kopplung angewiesen, mithin bedingen sich Medium und Form in genau diesem Sinne: ,,Ohne
Medium keine Form und ohne Form kein Medium [...].“ (Luhmann 1997: 199) Fir Luhmann ist
dies eine Grundlage seiner Kommunikationstheorie: ,Kommunikationssysteme konstituieren sich
selbst mit Hilfe der Unterscheidung von Medium und Form. [...] Kommunikation ist nur [...] als

Prozessieren dieser Differenz moglich.” (Luhmann 1997: 195)

Auch die Medienphilosophie greift eine solche Bestimmung auf (Grampp 2008: 131-134), etwa
in Dieter Merschs (2006: 219) ,negative[r] Medientheorie”. Er argumentiert in seiner
Auseinandersetzung mit Luhmann, dass ,,Medium und Form [..] aus denselben Elementen
bestehen und sich nur durch ihre relative Unordnung und relative Ordnung voneinander
unterscheiden” (Mersch 2006: 216-217). Somit sind ,Medien und Formen nicht selbst etwas [...],
sondern sie entstehen und vergehen nur in einem permanenten Prozess des Koppelns und
Entkoppelns, so dass sie jeweils nur in Bezug auf diesen beschreibbar erscheinen” (Mersch 2006:
217). Wenn Mersch dann in Anlehnung an Derrida schreibt, dass das ,Medium [..] das
Generierende, die Form das Generierte” bezeichnet, das Generierende sich aber ,auf immer
entzieht und sich allein indirekt, d.h. vermdge des Generierten und seiner Bewegungen,
Umstellungen und Umbesetzungen als ,Spur’ oder Residuum lesen lasst” (2006: 217-218),°
erscheint es fruchtbar, dies mit den oben angesprochenen Uberlegungen zum Genre als Form
sozialen Handelns in Verbindung bringen. Denn der Zusammenhang von Medium und Form, bzw.
die Dynamik von Ermoglichung und Entzug kommt hier wie folgt zum Tragen:

3 Mit Derrida (1994) wird Genre in diesem Sinne nur als ,Spur” sichtbar (Ritzer 2021: 9), als etwas, zu dem kein
Text je vollstandig gehért. Vielmehr hat jeder Text , Teil an einer oder mehreren Gattungen, es gibt keinen
Text ohne Gattungen, aber diese Teilhabe ist niemals Zugehorigkeit” (Derrida 1994: 260). Zu Derridas Begriff
der Spur siehe auch Hermann 2015: 239-244. Ich unterschlage in diesen vorldufigen Uberlegungen hier und
im Folgenden den Unterschied zwischen den deutschen Begriffen Genre und Gattung als Ubersetzung fiir
das franzosische (und englische) genre (siehe dazu auch Niehaus 2024: 178-179).

225



Y- Grundsatz aller philosophisch radikalisierten Medientheorien, dass namlich das
Medium das Konstituierende ist, dem als Konstituens die Rolle eines
Transzendentals zufallt; gleichzeitig verweigert es sich jedoch seiner Determination,
sofern es sich [...] allein in jenen Bahnungen enthllt, die es in der ununterbrochenen
Ereignung von Kopplung und Entkopplung hinterldsst. Das Medium ,,ist“ nicht: Wir
haben nur die konkreten Formen und Artikulationen, das Geschehen der Formung und
Entformung, so dass wir es schlieRlich mit einer konstitutionellen ,Blindheit” oder
Negativitdt zu tun bekommen, deren Dialektik dem Medialen innewohnt und der
Dialektik von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit entspricht. (Mersch 2006: 218)

In all dem dirfen Medien den Formen dabei , keineswegs als Vorgangiges oder Urspriinglicheres”
gedacht werden, sondern als ,,ein in sich wandelbarer Bestand an méglichen Formen [, der] sich
standig selbst durch Aktualisierung Uberarbeitet” (Engell 2003: 54). So betont etwa auch der
Philosoph Daniel Martin Feige, dass , dsthetische Medien” wie der Film oder das Computerspiel
nicht als ,feststehende Moglichkeitsraume” verstanden werden sollten, deren , Ausdrucksmo-
glichkeiten [..] schon vor den Praktiken ihrer Verwendung in Produktion und Rezeption
feststehen” (Feige 2020: 84). Vielmehr sind dsthetische Medien ,im Lichte ihrer zukinftigen
Verwendungsweisen unbestimmt [...], sodass sie mit den einzelnen asthetischen Gegenstanden
weiterentwickelt und neubestimmt werden” (Feige 2020: 82). Bisher bestehende Formbildun-
gen, Praktiken und Gegenstande sind fir zuklnftige asthetische Ausdrucksmdglichkeiten nicht
vollstandig determinierend, sondern stellen die bisherige, ,nicht homogene und nicht
abgeschlossene Gesamtheit” eines dsthetischen Mediums dar, dessen ,Wesen” somit ,Prozess
und Produkt und nicht primordial gegebene Norm“ ist (Feige 2020: 91).

Wenn also Medium und Form sich gegenseitig bedingen, oder — wie man sagen kdnnte —
Verwendungen von Medien immer Formbildung und damit Genres, Gattungen und Formate
implizieren (Hickethier 2010: 150-153), hangen medientheoretische und genretheoretische
Uberlegungen untrennbar zusammen.

In diese Richtung weist auch eine weitere zumindest fir die Medienwissenschaft bedeutsame
Bestimmung dieses Verhaltnisses. So entwickelt der Philosoph Stanley Cavell in den frihen
1980er Jahren ein Verstandnis von ,genre-as-medium” (1982: 79), das Genres als ,common
inheritance” (1981: 31) auffasst:

Y- The idea is that the members of a genre share the inheritance of certain

conditions, procedures and subjects and goals of composition, and that [...] each

member of such a genre represents a study of these conditions, something | think of as
bearing the responsibility of the inheritance. (Cavell 1981: 28)

Fir Ritzer bedeutet dies im Wesentlichen, dass ,participation in a genre means participation in
an ever-ongoing process of conversation in negotiating and making meaning” (2021: 23). Genre
ist somit ,,not dependent on a medium, in fact it is itself a medium* und ldsst sich prozessual als
,the ongoing self-reflexive negotiation of what constitutes a genre” verstehen (Ritzer 2021: 23).

226



Auf der Grundlage der hier prasentierten Uberlegungen wiirde ich mich der Einschatzung
anschlieRen, dass sich Medienbegriff und Gattungsbegriff letztlich nicht scharf voneinander
abgrenzen lassen (Backe 2010: 105). Auch Ritzer sieht hier eine historisch enge Beziehung, wenn
erim Anschluss an Garcia schreibt, dass in der Moderne statt von verschiedenen ,art genres” nun
von unterschiedlichen ,media” gesprochen werde, Genres aber weiterhin ,a key role in mass
culture” spielen wirden, ,both as bodies of rules as well as formal possibilities” (Ritzer 2021: 4).

In dhnlicher Weise grundlegend ist in der gattungstheoretischen Debatte im Anschluss an Michail
Bachtins Begriff der ,Sprechgattungen” diskutiert worden, inwiefern Genre fir menschliches
Sprechen konstitutiv ist. Bachtin selbst scheint eine solche Maximalposition zu beziehen, wenn
er schreibt, dass wir ,,nur in bestimmten sprachlichen Gattungen [sprechen], das heilit, [dass]
allen unseren AuRerungen [...] bestimmte, relativ besténdige, typische Formen des Aufbaus des
Ganzen [eignen]” (Bachtin 2004: 464). In Aufnahme dieser Vorstellung einer Universalitdt von
Genre, wenn auch gleichzeitig einschrankend, formuliert Thomas Luckmann:

17 One may think of genres as providing routinized, comprehensive selections from

the socially constructed and transmitted codes of ,natural’ languages to replace

the continuous spontaneous selections in the flow of communicative interaction. Just as

institutions, genres are a universal element in human communication; universal in the

sense that they are part of communicative practice in all human societies — but not in

the sense that every process of human communication is determined by genre [...].
(Luckmann 2009: 271)

Nichtsdestotrotz ist auch fiir Luckmann das ,repertoire of communicative genres [...] at the core
of the communicative dimensions of social life” (2009: 274). Denn nur eine (in der Praxis oftmals
unvollstandige) Kenntnis von Genrekonventionen ermdglicht im Kommunikationsprozess eine
erfolgreiche situationsbezogene Einschatzung von sozialen Statusbeziehungen, Themen und
linguistischen Formen (Luckmann 2009: 274).

Es gibt also gute Griinde, wie in diesem Heft geschehen, den Begriff des Genres fur die
Religionswissenschaft fruchtbar zu machen. Ich habe in dieser Miszelle in einem ersten Schritt
versucht, die mediale Vielfalt der Texte vorzustellen, in denen sich Prozesse der
Verwissenschaftlichung von Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen abspielen. Ebenso
ist die Vielfalt der Genres auffdllig, auf welche die philippinischen Intellektuellen in ihren
Debattenbeitragen zurlckgreifen.

Wenn ich an anderer Stelle argumentiert habe, dass es zu den zukilinftigen Herausforderungen
einer religionswissenschaftlichen Globalen Religionsgeschichte gehdrt, mediengeschichtliche
und medientheoretische Aspekte stadrker in den Blick zu nehmen (Hermann 2025: 361-362), ist
dies angesichts der hier aufgegriffenen Forschungszusammenhange um die Forderung nach
einer genregeschichtlichen und genretheoretischen Reflexion zu ergdanzen. Denn wie die
verschiedenen Beitrdge in diesem Heft, ebenso wie meine abschlieBenden Uberlegungen,
hoffentlich zeigen, sollte eine Globale Religionsgeschichte, die sich fir diejenigen ,Orte”

227



(Hermann/Mohn 2015) interessiert, an denen sich Religion und Religionskonzepte u.a. in
Prozessen ihrer Verwissenschaftlichung weltweit etablieren, die enge Bezogenheit aufeinander
von Medium und Genre zugrunde legen. Als Formen sozialer Handlung implizieren Genres
beispielsweise, wie etwa eine detailliertere Beschaftigung mit medienwissenschaftlichen
Beitrdgen zur Genrediskussion zeigen konnte, genrespezifische ,mediale Techniken der
Involvierung” (Neitzel 2008: 96; Beil 2010: 347-348), die in der Rezeption ein je konkret
konstituiertes Spannungsfeld von Nahe und Distanz sowie Aktivitdt und Passivitat erdffnen.

Der Medienwissenschaftler Leif Weatherby vertritt in einem neuen Buch zum Thema generative
kinstliche Intelligenz die Auffassung, dass in dem Moment, in dem Sprache algorithmisch
reproduzierbar wird (2025: 1), nicht-referentielle Aspekte von Sprache wie , linguistic iconicity,
co-occurence, syntax, poetics, rhetoric, and ideology” in den Vordergrund treten sollten (2025:
13). Sein Buch versteht er als einen Beitrag zur Entwicklung einer ,theory of meaning in the
absence of intelligence” (2025: 1) und betont, dass es sich bei ,Genre” um ,[a]lnother important
nonreferential field” handle (2025: 13), dessen analytische Bedeutung sich durch die
kulturverdndernde Kraft von Large Language Models, aber auch mit Blick auf die methodischen
Moglichkeiten, die sich durch ihren wissenschaftlichen Einsatz ergeben kénnten, stark zunehmen
wird: ,,Genre might be sought deep in these machines, as a basic feature of language as such,
rather than as a formal output benchmark, as some research attempts to do.” (2025: 13-14) Mir
erscheint dies als ein weiteres Argument dafur, dass die Entwicklung einer zukunftsweisenden
,Theorie des Bedeutungsgeschehens” (Hermann 2015: 233), welche flr mich weiterhin eine
unverzichtbare Grundlage fir eine Globale Religionsgeschichte darstellt (Hermann 2024: 278-
283), eine Beschaftigung mit medien- und mit genretheoretischen Uberlegungen voraussetzt.

Literaturverzeichnis

Adorno, Rolena. 22000. Guaman Poma. Writing and Resistance in Colonial Peru. Austin: University
of Texas Press.

Anderson, Benedict. 2005. Under three Flags. Anarchism and the Anti-colonial Imagination.
London: Verso.

Bachtin, Michail. 2004 [1978]. , Das Problem der sprachlichen Gattungen.” Ubers. von Jeannette
Dittmar / Katharina Meng. In Die Aktualitdt des Verdrdngten. Studien zur Geschichte der
Sprachwissenschaft im 20. Jahrhundert, hg. von Konrad Ehlich / Katharina Meng.
Heidelberg: Synchron, 447-484.

Backe, Hans-Joachim. 2010. ,,Medialitdt und Gattung.” In Handbuch Gattungstheorie, hg. von
Rudiger Zymner. Stuttgart: J.B. Metzler, 105-107.

Bawarshi, Anis S. / Mary J. Reiff. 2010. Genre. An Introduction to History, Theory, Research, and
Pedagogy. West Lafayette: Parlor Press.

228



Bazerman, Charles. 2010. ,Series Editor’s Preface.” In Genre. An Introduction to History, Theory,
Research, and Pedagogy, hg. von Bawarshi Anis S. / Mary Jo Reiff. West Lafayette: Parlor

Press, xi-xii.

Beil, Benjamin. 2010. ,Computerspiele.” In Handbuch Medienwissenschaft, hg. von Jens Schroter.
Stuttgart: J.B. Metzler, 347-348.

Bolata, Emmanuel Jayson V. / Vincent Christopher A. Santiago. 2025. “Editors’ note.” BANWAAN:
The Philippine Journal of Folklore. Special Issue: Isabelo's Folklore, viii-xiv.

Cavell, Stanley. 1981. Pursuits of Happiness. The Hollywood Comedy of Remarriage. Cambridge:
Harvard University Press.

Cavell, Stanley. 1982. , The fact of television.” Daedalus 111 (4), 75-96.

Chatterjee, Partha. 1986. Nationalist Thought and the Colonial World. A Derivative Discourse?
Minneapolis: University of Minnesota Press.

de Achutegui, Pedro S. / Miguel A. Bernad. 1972. Religious Revolution in the Philippines. Vol. IV:
The Schism of 1902. Quezon City: Ateneo de Manila University Press.

de los Reyes, Isabelo. 1888. ,Die religiosen Anschauungen der llocanen (Luzén).” Mittheilungen
der Kaiserlich-Kéniglichen Geographischen Gesellschaft in Wien 31, 552-375.

de los Reyes, Isabelo. 1889. £/ Folk-Lore filipino. Manila: Tipo-Litografia de Chofre y C.
de los Reyes, Isabelo. 1890. £/ Folk-Lore filipino. Tomo II. Manila: Imprenta de Santa Cruz.

de los Reyes, Isabelo. 1899a. Apuntes para un ensayo de teodicea filipina. La Religion del
,Katipunan.” Madrid: Imprenta Palma Alta.

de los Reyes, Isabelo. 1899b. La sensacional memoria de Isabelo de los Reyes sobre La Revolucion
Filipina de 1896-1897. Madrid: Tip. LIt. de J. Corrales.

de los Reyes, Isabelo. 1900. La Religion del ,Katipunan’. Segunda edicion. Tipolit. de J. Corrales.

de los Reyes, Isabelo. 1908. Biblia Filipina. Primer piedra para un génesis cientifico expuesto segun
las rectificaciones de Jesus. Barcelona: Imprenta de Antonio Virgili.

de los Reyes, Isabelo. 1909. La religion antigua de los Filipinos. Manila: Imprenta de El
Renacimiento.

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 2023. ,Einleitung.”
In Grenzen der Religion: Sékularitdt in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von Max
Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 9-18.

Derrida, Jacques. 1994. ,Das Gesetz der Gattung.” In Gestade. Wien: Passagen Verlag, 245-283.

Engell, Lorenz. 2003. ,Tasten, Wahlen, Denken. Genese und Funktion einer philosophischen
Apparatur.” In Medienphilosophie. Beitrdge zur Kldrung eines Begriffs, hg. von Stefan
Munker / Alexander Roesler / Mike Sandbothe. Frankfurt am Main: Fischer, 53-77.

229



Estrella. 1902. ,La iglesia cismatica aglipayana.” La Estrella de Antipolo 4, Suplemento 45, 177-
179.

Estrella. 1903. ,Iglesia de Aglipay cismatica protestante racionalista.” La Estrella de Antipolo 5,
Suplemento 38, 357-358.

Estrella. 1904a. ,iiilnteresante controversialll” La Estrella de Antipolo 6, Suplemento 6, 21-22.
Estrella. 1904b. ,,Cosas curiosas de los aglipayanos.” La Estrella de Antipolo 6, Suplemento 2, 5-7.

Feige, Daniel Martin. 2020. ,Was ist das Computerspiel? Bausteine eines negativen
Essentialismus dsthetischer Medien.” In Einspielungen. Prozesse und Situationen digitalen
Spielens, hg. von Markus Spohrer / Harald Waldrich. Wiesbaden: Springer, 79-93.

Filipinas ante Europa. 1899. , La cuestion religiosa.” Filipinas ante Europa 1 (1), 5.
Filipinas ante Europa. 1900. ,,Las propriedades de los frailes.” Filipinas ante Europa 2 (18), 145.

Fonacier, Santiago. 1904. ,Interesante controversia.” Iglesia Filipina Independiente: Revista
Catolica 2 (16), 61.

Garcia, Tristan. 2014. Form and Object. A Treatise on Things. Ubers. von Mark Allan Ohm / Jon
Cogburn. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Gealogo, Francis A. 2011. ,Religion, Science, and Bayan in the Iglesia Filipina Independiente.” In
From Wilderness to Nation. Interrogating bayan, hg. von Damon L. Woods. Quezon City:
Ateneo de Manila University Press, 108-121.

Gill, Rosalind B. 2013. , The Uses of Genre and the Classification of Speculative Fiction.” Mosaic:
An Interdisciplinary Critical Journal 46 (2), 71-85.

Kirsch, Anja / Stephanie Gripentrog-Schedel. 2025. ,Genres der Verwissenschaftlichung: zur
Einflhrung.” A9GOS 4 (2), 29-114.

Grampp, Sven. 2008. ,There’s a new Marshall in town. Niklas Luhmanns Medien in der
Medienwissenschaft.” MEDIENwissenschaft: Rezensionen | Review 25 (2), 127-137.

Hermann, Adrian / Mohn, Jirgen, Hg. 2015. Orte der europdischen Religionsgeschichte,
Wirzburg: Ergon.

Hermann, Adrian. 2015. Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religionsdiskurs
und dem Problem der Differenzierung von ,Religion” in buddhistischen Kontexten des 19.
und friihen 20. Jahrhunderts. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hermann, Adrian. 2016. ,Publicizing Independence: The filipino ilustrado Isabelo de los Reyes and
the ‘Iglesia Filipina Independiente” in a Colonial Public Sphere.” The Journal of World
Christianity 6 (1), 99-122.

230



Hermann, Adrian. 2019. ,Grenzen der Ultramontanisierung. Unabhangige katholische
Bewegungen in Asien um 1900.“ In Weltreligion im Umbruch. Transnationale
Perspektiven auf das Christentum in der Globalisierung, hg. von Olaf Blaschke / Francisco
Javier Ramon Solans. Frankfurt: Campus, 451-474.

Hermann, Adrian. 2024. “Global Translations. Conceptualizing Differentiations between ‘Religion’
and ‘Science’ in Thailand and the Philippines in the Nineteenth and early Twentieth
centuries.” In Historicizing Secular-Religious Demarcations. Interdisciplinary Contributions
to Differentiation Theory. Sonderband der Zeitschrift fiir Soziologie, hg. von Monika
Wohlrab-Sahr / Daniel Witte / Christoph Kleine. Berlin: De Gruyter, 271-300.

Hermann, Adrian. 2025. ,Globale Religionsgeschichte. Zeitschriften als Medium von ,Religion” um
1900.” In Religionswissenschaft: Aktuelle Anndherungen, hg. von Michael Stausberg /
Katharina Wilkens. Berlin: De Gruyter, 353-364.

Hermann, Adrian. 2026 (forthc.). ,Another Kind of Future/Past: Decolonial and Asiafuturist
Imagination in the Philippines from the 19th Century to the Contemporary Tabletop Role-
Playing Games of #rpgsea.” International Journal of Role-Playing.

Hickethier, Knut. 22010 [2003]: Einfiihrung in die Medienwissenschaft. Stuttgart: J. B. Metzler.
Keckeis, Paul / Werner Michler, Hg. 2020. Gattungstheorie. Berlin: Suhrkamp.

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr / Florian Zemmin / Judith Zimmermann, Hg. 2024.
Global secularity. A sourcebook. Berlin: De Gruyter Brill.

Kloock, Daniela / Angela Spahr. #2012 [1997]. Medientheorien. Eine Einfiihrung. Paderborn: Fink.

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann / E. Phuti Mogase / Ciprian Burlacioiu, Hg. 2016. Discourses
of Indigenous-Christian Elites in Colonial Societies in Asia and Africa around 1900. A
Documentary Sourcebook from Selected Journals. Wiesbaden: Harrassowitz.

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann / Frieder Ludwig / Ciprian Burlacioiu, Hg. 2018. ,To give
publicity to our thoughts.” Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und
die Entstehung einer transregionalen indigen-christlichen Offentlichkeit. \Wiesbaden:

Harrassowitz.

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann. 2023. ,,,Beyond their own Dwellings’. The Emergence of a
Transregional and Transcontinental Indigenous Christian Public Sphere in the late
Nineteenth and early Twentieth Centuries.” Studies in World Christianity 29 (2), 177-221.

Lewis, James R. / Hammer, Olav, Hg. 2010. Handbook of Religion and the Authority of Science.
Leiden: Brill.

Luckmann, Thomas. 2009. , Observations on the structure and function of communicative
genres.” Semiotica 173, 267-282.

Luhmann, Niklas. 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd. 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

231



Martinez Vigil, Ramodn. 1891a. La antigua civilizacion de las islas filipinas [0. O.: 0. V.].

Martinez Vigil, Ramédn. 1891b. ,La antigua civilizacion de las islas filipinas.” La Espafia Moderna 3
(30), 86-98.

Mersch, Dieter. 2006. Medientheorien zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Mohn, Jirgen. 2009. ,Komparatistik als Position und Gegenstand der Religionswissenschaft.
Anmerkungen zum religionswissenschaftlichen Vergleich anhand der Problematik einer
Komparatistik des Zeitverstandnisses im Christentum (Augustinus) und im Buddhismus
(Dégen).” In  Komparative Theologie. Interreligiose Vergleiche als Weg der
Religionstheologie, hg. von Reinhold Bernhardt / Klaus von Stosch. Zirich: Theologischer
Verlag Zirich, 225-276.

Mojares, Resil B. 2006. Brains of the nation. Pedro Paterno, T.H. Pardo de Tavera, Isabelo de los
Reyes and the production of modern knowledge. Quezon City: Ateneo de Manila
University Press.

Morrow, Paul. 2009a. Da Bathala code. Part 3. Pedro Paterno’s grand illusion. The Pilipino Express
5(14), 16-31.

Morrow, Paul. 2009b. Da Bathala code. Part 4. Paterno and his critics. The Pilipino Express 5 (15),
1-15.

|u

Neitzel, Britta. 2008. ,Medienrezeption und Spiel.” In Game Over?! Perspektiven des
Computerspiels, hg. von Jan Distelmeyer / Christine Hanke / Dieter Mersch. Bielefeld:

transcript, 95-114.

Niehaus, Michael. 2024. Was ist ein Genre? Eine Untersuchung in 463 Bemerkungen. Hagen:
Hagen University Press.

Paterno, Pedro A. 1887. La antigua civilizacion Tagalog. Madrid: Tipografia de Manuel G.
Hernandez.

Paterno, Pedro A. 1892a: £/ cristianismo en la antigua civilizacion tagalog. Madrid: Imprenta
Moderna.

Paterno, Pedro A. 1892b. ,El cristianismo en la antigua civilizacion tagalog.” La Solidaridad 4 (81),
725-727.

Paterno, Pedro A. 1892c. ,El cristianismo en la antigua civilizacién tagalog.” La Solidaridad 4 (91),
850-853.

Paterno, Pedro A. 1892d. ,El cristianismo en la antigua civilizacion tagalog.” La Solidaridad 4 (90),
837-839.

Pefialosa, Isidoro. 1904. ,,La Estrella de Antipolo’ en retirada.” Iglesia Filipina Independiente:
Revista Catolica 2 (23), 91.

232



Rath, Imke. 2016. ,,Pedro Alejandro Paterno’s La antigua civilizacion tagalog (1887). An attempt
to (re)construct one’s own religious past.” In The role of religions in the European
perception of insular and mainland Southeast Asia. Travel accounts of the 16th to the 21st
Century, hg. von Monika Arnez / Jirgen Sarnowsky. Cambridge: Cambridge Scholars
Publishing, 227-238.

Remollino, Alejandro. 1904. , Libertad de conciencia.” Iglesia Filipina Independiente: Revista
Catolica 2 (16), 63.

Ritzer, Ivo. 2021. , Introduction. Media and genre.” In Media and Genre. Dialogues in Aesthetics

and Cultural Analysis, hg. von Ivo Ritzer. Cham: Palgrave Macmillan, 1-33.
Schroter, Jens, Hg. 2014. Handbuch Medienwissenschaft. Stuttgart: J.B. Metzler.

Schumacher, John N. 1991. The Making of a Nation. Essays on Nineteenth-Century Filipino
Nationalism. Quezon City: Ateneo de Manila University Press.

Schumacher, John N. 1997. The Propaganda Movement, 1880-1895. The Creation of a Filipino
Consciousness, the Making of the Revolution. Revised Edition. Quezon City: Ateneo de
Manila University Press.

Smit, Peter-Ben. 2021. ,The Bible in the Iglesia Filipina Independiente.” Philippine Studies:
Historical and Ethnographic Viewpoints 69 (3), 457-480.

Strohl, Andreas. 2024 [2015]. Medientheorien: Grundwissen und Geschichte, Miinchen: UVK.

Thomas, Megan C. 2012. Orientalists, Propagandists, and llustrados. Filipino Scholarship and the
End of Spanish Colonialism. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Weatherby, Leif. 2025. Language Machines: Cultural Al and the End of Remainder Humanism.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Wohlrab-Sahr, Monika / Christoph Kleine. 2021. ,Historicizing Secularity. A Proposal for
Comparative Research from a Global Perspective.” Comparative Sociology 20 (3), 287-
316.

Zymner, Rudiger, Hg. 2010. Handbuch Gattungstheorie. Stuttgart: J.B. Metzler.

Uber den Autor

Adrian Hermann ist Professor fiir Religion und Gesellschaft an der Universitat Bonn. Er arbeitet zur
Religionsgeschichte der globalisierten Welt seit dem 19. Jahrhundert und zur Theorie und Methodik
der Religionswissenschaft. Darlber hinaus setzt er sich mit Dokumentarfilmtheorie und -geschichte
sowie Game Studies auseinander. Er leitet in Bonn die Abteilung fiir Religionswissenschaft sowie das

Bonn Lab for Analog Games and Imaginative Play.

E-Mail: adrian.hermann@uni-bonn.de

233



Danksagung

Die intellektuelle Intensitat, die sich um das Jahr 2004 aus der ersten Begegnung mit Jirgen Mohn in
Minchen wahrend meines Studiums an der LMU von 2002 bis 2006 entfaltete, hat meinen weiteren
Weg in die Wissenschaft so stark gepragt, dass dann ich zwar noch den Magister-Abschluss in der
Theaterwissenschaft gemacht habe, dies aber schon mit einer Arbeit zu , Theater als Religion”, die
zwischen den Disziplinen oszillierte und von Jirgen Mohn gemeinsam mit Michael Gissenwehrer
betreut wurde. Dass ich von Jirgen Mohn dann 2011 in Basel als erster Doktorand im Fach
Religionswissenschaft promoviert werden wirde, war damals noch nicht abzusehen. Fir all dies, ftr
die intellektuelle und personliche Offenheit, die tollen Menschen, die ich im Basler Umfeld
kennenlernen durfte (oder noch aus Minchen kannte) und von denen viele auch in diesem Heft
vertreten sind, bin ich wahnsinnig dankbar. Auch dafiir, Jirgen Mohn nicht nur als akademischen
Lehrer, sondern spater auch als Freund kennenlernen zu dirfen, mit ihm in Hamburg aber auch in
Bonn mehrfach Zeit verbringen und diskutieren zu kdnnen, immer mit der Hoffnung, die
Gesprachsfaden, die sich hier entsponnen haben, Uber Jahrzehnte so fortsetzen zu kdnnen. Das
Geschenk seiner Prasenz in meinem Leben als akademisches Vorbild und immer Gberraschender
Denker ist von anhaltender Dauer.

Abstract in English

The article contributes to the study of processes of the scientization of religion in and with regard to
the Philippines around 1900, particularly within the Spanish-language colonial public sphere. It is built
around an exemplary presentation of Spanish sources authored by Filipino intellectuals around 1900
that have so far received little attention in the study of religion. These texts in various media forms
and genres, document manifold ways of negotiating the relationships between religion and science.
In a preliminary account, this body of sources is made accessible for the ongoing discussion on a Global
History of Religion. | present texts by Pedro Paterno and Isabelo de los Reyes, as well as contemporary
journals and their mass-media environments. Finally, with reference to debates in media studies, the
article raises the question of how genre theory and media theory might be related to one another as
aspects of a Global History of Religion.

234



