
 
Korrespondierender Autor: Adrian Hermann, Universität Bonn. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Hermann, Adrian. 2025. „Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von 
Religion auf den Philippinen um 1900: eine Miszelle.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft Genres der 
Verwissenschaftlichung, 208-234. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8894. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Artikel leistet einen Beitrag zur Untersuchung von Prozessen der Verwissenschaftlichung von 
Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen um 1900, insbesondere in der spanischsprachigen 
kolonialen Öffentlichkeit. Im Mittelpunkt steht die exemplarische Vorstellung von religionswissen-
schaftlich bislang wenig beachteten, überwiegend in spanischer Sprache verfassten Quellen 
philippinischer Intellektueller um 1900. Diese Texte, die unterschiedliche mediale Formen und Genres 
aufweisen, dokumentieren vielfältige Verhältnisbestimmungen insbesondere von Religion und 
Wissenschaft. In einer vorläufigen Darstellung wird dieser Quellenbestand für die Diskussion um eine 
Globale Religionsgeschichte erschlossen. Vorgestellt werden Texte von Pedro Paterno und Isabelo de 
los Reyes sowie zeitgenössische Zeitschriften und deren massenmediales Umfeld. Abschließend wird 
für die Religionswissenschaft mit Blick auf medienwissenschaftliche Diskussionszusammenhänge die 
Frage aufgeworfen, wie genre- und medientheoretische Ansätze als Aspekt einer Globalen 
Religionsgeschichte zueinander ins Verhältnis gesetzt werden können. 

 

1. Die Geschichte philippinischer Säkularitäten und die Verwissen-
schaftlichung philippinischer Religion um 1900 

Ausgehend von „Säkularität“ im Sinne eines heuristisches Konzepts, das auf „distinctions and 
differentiations“ von ‚Religiösem‘ und ‚Nicht-Religiösem‘ verweist (Wohlrab-Sahr/Kleine 2021) 
und als „Spezial-Taxonomie“ für Religion fungiert (Deeg et al. 2023: 10), erschließt sich für die 
Geschichte der Philippinen eine lange Auseinandersetzung, die noch im 19. Jahrhundert als ein 
Konflikt zwischen dem „religiösen“ (meist spanischen) und dem „säkularen“ (meist 
philippinischen) römisch-katholischen Klerus zu verstehen ist (Kleine et al. 2024; siehe hierzu auch 
meine Beiträge zum fast abgeschlossenen Band 6 von Global secularity. A sourcebook).  

In der Zeit um 1900 stehen dann aber neben Unterscheidungen von „Religion“ und „Politik“ 
(Hermann 2016: 105-108) vor allem Verhältnisbestimmungen und Unterscheidungen von 
„Religion“ und „Wissenschaft“ im Zentrum der Auseinandersetzung. Während ich mich mit 
diesen Zusammenhängen bereits ausführlicher aus systematischer und theoretischer 
Perspektive befasst habe (Hermann 2024), sollen in dieser Miszelle eher vorläufige Hinweise auf 

Medien und Genres der 
Verwissenschaftlichung von Religion auf den 

Philippinen um 1900: eine Miszelle 

Adrian Hermann 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 209 

die Vielfalt der Medien und Genres gegeben werden, in denen solche Unterscheidungen 
verhandelt werden. Herausgestellt wird so aber auch die Bedeutung unterschiedlicher Prozesse 
einer Verwissenschaftlichung von Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen um 1900 in 
der spanischsprachigen „koloniale Öffentlichkeit“ (Koschorke/Hermann 2023: 190). 

Hintergrund des hier vorgelegten Beitrags sind eine Reihe von Forschungsprojekten und 
Beiträgen zu unterschiedlichen Projektkontexten, in denen ich mich über die letzten fünfzehn 
Jahre mit der Geschichte der Philippinen und insbesondere mit der Iglesia Filipina Independiente 
um 1900 sowie philippinischen Intellektuellen im 19. und frühen 20. Jahrhundert befasst habe 
(Hermann 2019).1 

2. Medien und Genres der Verwissenschaftlichung von Religion auf 
den Philippinen um 1900 

Im Folgenden möchte ich das Thema der Verwissenschaftlichung von Religion anhand konkreter 
Beispielmaterialien von zwei Perspektiven aus behandeln (Medien und Genres) und dabei 
abschließend eine systematische Frage zumindest aufwerfen: das Verhältnis von 
genretheoretischen und medientheoretischen Überlegungen und seine Bedeutung für eine 
Globale Religionsgeschichte. 

Im Prinzip stelle ich im Folgenden eine Reihe von Texten oder Textbeständen kurz vor, die als 
Grundlage einer Geschichte der Verwissenschaftlichung von Religion auf den und mit Bezug auf 
die Philippinen dienen können. Dabei versuche ich vorrangig, diese außerhalb von 
Spezialist*innenkreisen wenig bekannten, in spanischer Sprache verfassten Materialien in einem 
ersten Schritt der Diskussion um die Verwissenschaftlichung von Religion und von 
Religionskonzepten wie auch der Debatte um eine Globale Religionsgeschichte (Hermann 2025: 
355-357) zugänglich zu machen. Die hier getroffene Auswahl erhebt somit keineswegs den 
Anspruch auf eine tiefgreifende und systematische Auswahl oder gar auf Vollständigkeit. 
Vielmehr möchte ich auf einen Bestand von Quellen aufmerksam machen, den ich in vielfacher 
Hinsicht für interessant halte und der erst in jüngster Zeit breitere Aufmerksamkeit erfährt 
(Anderson 2005; Mojares 2006; Bolata/Santiago 2025). In der Religionswissenschaft (auch 
international) wird er aber bislang – wie generell die Philippinen als eine „site of religion“2 – nur 
sehr eingeschränkt wahrgenommen. 

 
1  Die Projektwebseite findet sich unter: https://eap.bl.uk/project/EAP855. 
2  So der Titel eines vor längerem von der AAR mit einem Collaborative International Research Grant an Deirdre 

de la Cruz, Jayeel Cornelio und mich geförderten, aber bislang nicht abgeschlossenen Projekts („The 
Philippines as a Site of Religion: Regional Connections and Global Entanglements“), das sich mit den 
Philippinen nicht als marginalem Raum am Rande Südostasiens, sondern als Ort vielfältiger transregionaler 
und transkontinentaler Begegnungen befasst. Die Bezeichnung als „site of religion“ soll darauf verweisen, 
dass dabei nicht nur die Religionsgeschichte und religiöse Gegenwart der Philippinen in den Blick kommen, 
sondern auch die Arten und Weisen, wie vor Ort und über das Archipel hinausgehend zur Herausbildung 
moderner Religionskonzepte beigetragen wurde. 



 210 

Philippinische Wissenschaft und die (Religions-)Intellektuellen des 19. und frühen 
20. Jahrhunderts 
Autoren der hier vorgestellten Texte sind primär philippinische Intellektuelle, die ungefähr 
zwischen 1870 und 1920 agiert haben. Die meisten von ihnen werden zu den sogenannten 
ilustrados gezählt. Unter diesem Begriff versteht man Angehörige der philippinischen gebildeten 
städtischen Oberschicht, häufig mestizischer Herkunft und aus Familien stammend, die durch 
Handel, Landbesitz oder andere koloniale Wirtschaftsverbindungen zu beträchtlichem 
Wohlstand gelangt waren. Sie verfügten in der Regel über eine höhere Ausbildung, die sie oftmals 
im Ausland erworben hatten, und beherrschten mehrere Sprachen, was ihnen Zugang zu 
internationalen intellektuellen Strömungen und Netzwerken eröffnete. Vom philippinischen 
Historiker Resil B. Mojares (2006) als Brains of the Nation in ihrem zeitgenössischen Kontext 
meisterhaft porträtiert und in einen intellektuell-gesellschaftlichen Zusammenhang gestellt, 
stellen die ilustrados einen wichtigen Teil der intellektuellen Elite der noch spanischsprachigen 
kolonialen Öffentlichkeit dar, die sich auf den Philippinen selbst, aber letztlich transregional und 
transkontinental insbesondere innerhalb des spanischen Imperiums auf Basis der hier 
angesprochenen Medien und Genres etabliert hatte. 

Eine Besonderheit, die für die philippinische intellektuelle Szene im 19. und frühen 20. 
Jahrhundert von zentraler Bedeutung ist, wird von Megan C. Thomas in ihrer Studie Orientalists, 
Propagandists, and Ilustrados wie folgt herausgestellt:  

These young Filipinos drew on a set of scholarly practices – linguistics (philology), 
folklore, ethnology – that were part of European Orientalism and nineteenth-

century racial sciences and, in turn, associated with European colonial pretensions. […] 
[T]hose scholarly practices traveled outside Europe and were sometimes put to 
anticolonial ends. (Thomas 2012: 3) 

Im Gegensatz zu Indien, wo sich einheimische Intellektuelle – wie von Partha Chatterjee (1986) 
beschrieben – zunächst gegen eine Vielzahl etablierter europäischer Indologen und ein 
einschränkendes koloniales Wissensregime durchsetzen mussten, war die Situation mit Bezug 
auf die Philippinen grundlegend anders. Hier war das wissenschaftliche Interesse spanischer 
(aber oft auch anderer europäischer) Kolonialvertreter an der lokalen Kultur, Geschichte und 
Sprache zunächst vergleichsweise gering. Die ilustrados agierten in diesem Freiraum daher in 
besonderer Weise nicht nur als Rezipienten europäischen Wissens, sondern gestalteten aktiv 
wissenschaftliche Diskurse mit:  



 211 

In the case of the Philippines, however, these „European“ knowledges were 
largely absent from the colonizer’s repertoire and traveled to „the colony“ on the 

colonized’s terms. […] These Filipinos’ writings were among the first Spanish-language 
writings in these genres to treat the Philippines, and some of them were significant 
contributions to Spanish-language scholarship in these areas more generally, which 
tended to be dominated by English, French, and German authors. These young colonial 
subjects positioned themselves as modern scholars and intellectuals in a broader field in 
which their colonizers, the Spanish, often lagged behind. The intellectual practices that 
we associate with colonialism, then, were here importantly not of the colonizer before 
these colonial subjects took them up. Instead, they represented a world that [José] Rizal 
described as the „free sphere of scientific facts,“ a world that recognized no political 
boundaries or authority, but only the authority of reason and evidence. Young Filipinos 
were confident that they could travel in these scholarly worlds in part because Manila’s 
Jesuit and Dominican schools gave them both the institutional and intellectual requisites 
to do so. (Thomas 2012: 4) 

Ihr hoher Bildungsgrad und ihre Sprachkenntnisse gaben ihnen das Selbstvertrauen, sich die 
wissenschaftlichen Praktiken des 19. Jahrhunderts mit ihren spezifischen Formen und 
Charakteristika umfassend anzueignen. Am Beispiel der philippinischen Beiträge zu Debatten 
etwa in Ethnologie, Folklore, Philologie und Geschichte demonstriert die Beschäftigung mit 
denjenigen Medien und Genres, auf die ich hier hinweisen möchte, somit „both the anticolonial 
possibilities and political constraints of such scholarship.“ (Thomas 2012: 5) 

Im Folgenden sollen nun einige religionswissenschaftlich relevante und für eine globale 
Geschichte von „Religion“ und „Wissenschaft“ bedeutsame Quellen bzw. Textbestände 
vorgestellt werden (alle deutschen Fassungen der Zitate sind eigene Übersetzungen). 

El Folk-Lore filipino (1889) 
Isabelo de los Reyes (1864-1938) war einer der vielseitigsten Vertreter der ilustrados im späten 
19. und frühen 20. Jahrhundert. Aus seinem umfangreichen Werk präsentiere ich im Folgenden 
verschiedene Texte. Er agierte unter anderem als Folklorist, Journalist, Aktivist der 
Arbeiterbewegung sowie als religiöser Anführer. Geboren in Vigan, im Norden Luzons, schrieb de 
los Reyes für zahlreiche Zeitschriften, die er teilweise auch herausgab. Nachdem er 1897 nach 
Spanien ins Exil gegangen war, kehrte er 1901 auf die Philippinen zurück, engagierte sich dort in 
der Politik und war 1902 maßgeblich an der Etablierung der Iglesia Filipina Independiente 
beteiligt, einer von Rom unabhängigen, antikolonialen katholischen Bewegung (Hermann 2019; 
Mojares 2006: 253-380). 

In seinem 1889 und 1890 in Manila veröffentlichten zweibändigen Werk El Folk-Lore filipino, das 
Benedict Anderson (2005: 12) als „youthful masterwork” bezeichnet hat, widmet de los Reyes 
sich einem religionsbezogenen „emancipatory project” (Mojares 2006: 353). So stellt er 
Parallelen und Vergleiche zwischen der philippinischen Folklore, der nordischen und griechischen 



 212 

Mythologie und den Glaubensvorstellungen alter und gegenwärtiger Völker verschiedener 
Kontinente her, darunter die von ihm so bezeichneten „Hottentotten”, „Guaranos” (aus 
Paraguay), „Kalifornier”, „Römer“, „Irokesen“ und „Chinesen“ (Thomas 2012: 119). Darüber 
hinaus behauptet de los Reyes sogar, dass viele „abergläubische“ und „rückständige“ 
Glaubensvorstellungen keineswegs lokalen Ursprungs seien, sondern möglicherweise von den 
Spaniern selbst auf die Philippinen gebracht worden seien. All dies trägt, wie Mojares (2006: 354) 
argumentiert, zu einer „de-exorcization“ und „de-primitivization“ der philippinischen Gegenwart 
des 19. Jahrhunderts bei. In dieser Weise versucht de los Reyes, eine für die philippinische 
Kolonialgesellschaft grundlegende Unterscheidung zu überwinden: 

Folklore – comparative folklore – enabled him [de los Reyes] to bridge the 
deepest chasm in colonial society, which lay not between colonized and 

colonizers – they all lived in the lowlands, they were all Catholics, and they dealt with 
one another all the time. It was the abyss between all of these people and those whom 
we would today call „tribal minorities“: […] men, women and children facing a future of 
– possibly violent – assimilation, even extermination. (Anderson 2005: 17) 

Bereits in der Einleitung zu El Folk-Lore filipino lässt sich diese Perspektive erkennen, wenn sich 
de los Reyes als „Bruder der Waldleute, der Aeta, der Igorots und der Tinguians“ beschreibt (de 
los Reyes 1889: 19; Anderson 2005: 17). 

Schon für El Folk-Lore filipino war eine „religionskomparative“ Perspektive – als Teil eines 
antikolonialen, zeitgenössischen wissenschaftlichen Projekts – nicht nur sichtbar, sondern von 
zentraler Bedeutung. Mit dieser Miszelle möchte ich daher die folgende Frage aufwerfen: In 
welchen Hinsichten können Texte dieser Art, in denen sich Komparatistik und wissenschaftliche 
Praktiken des 19. Jahrhunderts mit anti-kolonialen religiösen Emanzipationsprozessen verbinden, 
für die religionswissenschaftliche Forschung (insbesondere zu Prozessen der Verwissenschaft-
lichung von Religion), als „Position und Gegenstand“ (Mohn 2009), also als Untersuchungsgegen-
stand wie auch als (Vor-)Geschichte religionswissenschaftlicher Positionierungen von Relevanz 
sein? 

La antigua civilización tagálog (1887) und El cristianismo en la antigua civilización tagalog 
(1892)  
Pedro A. Paterno (1858-1911) war ein philippinischer Politiker, Romanautor und Dichter. Im Jahr 
1885 veröffentlichte er Ninay, den ersten von einem indigenen philippinischen Autor 
geschriebenen Roman. Nachdem er vor der 1896 beginnenden Philippinischen Revolution die 
spanische Seite unterstützt hatte, gelang es ihm 1899, Präsident des „Malolos-Kongresses“ (der 
verfassungsgebenden Versammlung der Ersten Philippinischen Republik) zu werden. Während 
der amerikanischen Kolonialregierung war er Mitglied der Philippinischen Versammlung 
(Philippine Assembly). Er galt als umstritten, da er im Horizont der philippinischen Revolution oft 
als „Verräter“ und typischer elitärer „Überläufer“ angesehen wurde (Mojares 2006: 1-118). 



 213 

Im späten 19. Jahrhundert schrieb und veröffentlichte Paterno – ähnlich wie de los Reyes – 
Bücher wie La antigua civilización Tagalog (1887; Die antike Tagalog-Zivilisation; Rath 2016) und 
El cristianismo en la antigua civilización tagalog (1892, Das Christentum in der antiken Tagalog-
Zivilisation), in denen er versucht, eine vorkoloniale tagalische Hochkultur zu rekonstruieren und 
argumentiert, dass die alten Tagalen bereits vor der Ankunft der Spanier im frühen 16. 
Jahrhundert „Spaniards at heart“ gewesen seien (Schumacher 1991: 107; Morrow 2009a). Sie 
hätten die Religion des „Tagalismus” (Tagalismo) oder „Bathalismus” (Bathalismo) praktiziert. 
Letzteren Namen leitet Paterno von Bathala ab, einer vorspanischen Tagalog-Gottheit (Thomas 
2012: 76). Thomas beschreibt dies in ihrer Analyse von Paternos Schriften wie folgt: 

Arguing that pre-Hispanic Tagalog religion was neither animist, „spiritist,“ nor 
pantheist, he wrote that Bathalism was a religion on par with Catholicism, equally 

inspired by truth. He proved this by finding in Bathalism institutions, concepts, and 
figures that paralleled those of Catholicism, including the Catholic idea of God (Bathala) 
but also equivalents for Catholic saints, priests, cathedrals, heaven, hell, bishops, 
confession, friar orders, and even for the virgin mother. (Thomas 2012: 77) 

Paterno behauptet auch, dass andere große antike Zivilisationen mit dieser Tagalog-Kultur in 
Verbindung standen. So stellt er sie in den Mittelpunkt einer universellen Geschichtsschreibung, 
in der vor der spanischen Eroberung ein reger Austausch zwischen China, Indien, Ägypten, 
Persien und den Philippinen stattgefunden habe. In diesem Sinne erscheint die antike tagalische 
Zivilisation für Paterno als ein wichtiges Zentrum der Weltgeschichte (Thomas 2012: 76). 

Im Gegensatz zu den meisten damaligen (und auch heutigen) Sichtweisen auf Paternos Schriften, 
welche diese überwiegend als mangelhafte Versuche von Geschichtsschreibung interpretierten, 
ließe sich sein Werk und insbesondere La antigua civilización Tagalog aber vielleicht auch als 
Beitrag zu einem anderen Genre, als spielerische Erkundung einer fantasievollen Vision einer 
alternativen Vergangenheit verstehen. Gelesen als speculative fiction (Gill 2013) zielen Paternos 
Texte darauf ab, den Filipinos zu ermöglichen, den spanischen Katholizismus teilweise 
abzuschütteln und für sich eine historische Hochkultur zu beanspruchen, die der europäischen 
Geschichte ebenbürtig ist. In diesem Sinne spielerisch verstanden, tragen Paterno (wie auch de 
los Reyes) mit dem Schreiben einer anderen Vergangenheit zu einer utopischen, postkolonialen 
Zukunft bei und schaffen Ressourcen für antikolonialen Widerstand und Subversion (Hermann 
2026). In gewisser Weise lässt sich Paterno so in eine Geschichte ähnlicher Rekonstruk-tionen 
einordnen, die indigene Schriftsteller beispielsweise in Südamerika entwickelt haben, wie etwa 
das berühmte peruanische Werk El primer nueva crónica y buen gobierno von Felipe Guamán 
Poma de Ayala aus dem Jahr 1615, das eine ähnliche rhetorische Strategie verwendet (Adorno 
2000). 

La religión del ‚Katipúnan‘ (1899/1900)  
In der 1899 in einer ersten Fassung und 1900 in erweiterter Form erschienenen Abhandlung La 
religión del ‚Katipúnan‘ versucht des los Reyes,  



 214 

[…] die Grundlagen jener primitiven philippinisch-malaiischen Religion [zu] 
rekonstruieren, die die Inselbewohner bei der Ankunft der Spanier im 16. 

Jahrhundert bekannten, so wie ich […] die ilokanische Theogonie rekonstruiert habe, in 
einer Reihe von Artikeln, die der gelehrte österreichische Professor Herr Blumentritt 
freundlicherweise ins Deutsche übersetzt und veröffentlicht hat […]. (de los Reyes 
1899a: 8; die erwähnten Artikel sind als de los Reyes 1888 erschienen) 

Zentrum dieser Religion des „Bathalismus“ (bathalismo; de los Reyes 1900) ist die 
Schöpfergottheit „Bathala“, ein „höchster und wahrhaftiger Begriff Gottes“. Wie seine 
Rekonstruktion ebenfalls zeige, „hatten die Filipinos [bereits] eine Vorstellung von der Trinität“ 
(de los Reyes 1899a: 11-12). Veröffentlicht im selben Jahr wie seine La sensacional memoria de 
Isabelo de los Reyes sobre La Revolucion Filipina de 1896-1897 (de los Reyes 1899b), bildet die 
Frage nach den ideologischen Grundlagen der (zukünftigen) philippinischen Nation für de los 
Reyes den Hintergrund seiner Überlegungen und Traktate dieser Jahre (zu den breiteren 
Zusammenhängen siehe Mojares 2006: 313-337). 

Er stellt die „ursprüngliche philippinische Religion“ im Anschluss in einen bereiteren 
religionsgeschichtlichen Vergleichszusammenhang:  

Für die Filipinos ist jede aufrichtig bekannte Religion gut, so barbarisch sie auch 
sein mag. […] Es ist bereits erwiesen, dass die großen Religionen Christentum, 

Buddhismus, die des Konfuzius, Mohammed usw. sich im Grunde alle ähnlich sind. […] 
Alle Religionen sind im Grunde genommen dasselbe: Die Unterschiede bestehen nur in 
der Verschiedenheit der Sprachen und Systeme, die durch die spätere Trennung der 
Völker voneinander entstanden sind; aber die Religion wie auch die Moral sind 
universell. Deshalb hatten die alten Filipinos, die keine Mohammedaner waren, keine 
Schwierigkeiten, den Katholizismus anzunehmen, weil sie nicht glaubten, dadurch etwas 
zu verlieren. (de los Reyes 1899a: 18) 

Auch bereits vor der Ankunft der Spanier verfügten die Filipinos laut de los Reyes somit über ein 
komplexes religiöses System. Die revolutionäre Arbeit der Katipunan – mit dem vollen Namen 
Kataas-taasang, Kagalang-galangang Katipunan ng̃ mg̃á Anak ng̃ Bayan (Höchste und 
ehrenhafteste Gesellschaft der Landeskinder) – als Akteur nationalistischer Emanzipation sollte 
daher eine auch religiöse Emanzipation sein: 

[D]er Katipunero-Philosoph muss sich umfassend bilden, um diesem religiösen 
System seine ursprüngliche Reinheit zurückzugeben und es von historischen 

Ungenauigkeiten und Aberglauben zu befreien, denn er darf nicht vergessen, dass in alle 
Religionen Aberglauben eingeführt wurde, mit dem einige dumme oder betrügerische 
Geistliche versucht haben, ihre Gläubigen zu täuschen, so wie auch die Mönche auf den 
Philippinen gezwungen waren, tausend Wunder zu erfinden, um ihre 
götzendienerischen Lehren zu bestätigen. Man muss Religion von Aberglauben 
unterscheiden können. (de los Reyes 1900: 21) 



 215 

Ein weiteres Motiv, das bereits in der ursprünglichen Fassung des Textes von 1899 auftaucht, ist 
die Bedeutung, die de los Reyes einer Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der (Natur-) 
Wissenschaft für jede Beschäftigung mit Religion zuweist:  

Es steht außer Frage, dass wir, obwohl wir Batalha nicht sehen können, seine 
Präsenz überall und in uns selbst spüren. Da die Wissenschaften heute sehr weit 

fortgeschritten sind, wissen wir, dass die Sonne nichts anderes ist als die anderen 
Fixsterne, ein riesiger Feuerball, der das Zentrum eines Planetensystems bildet, und dass 
diese nichts anderes sind als die Erde, auf der wir leben, die ebenfalls ein Planet ist […]. 
All das wissen wir […]. (de los Reyes 1900: 48) 

Die Grundlage für das (weiter) zu entwickelnde „religiöse System“ ist somit die Naturwissenschaft 
bzw. sind deren Erkenntnisse. Er führt aus: 

Und wie geschah das Wunder der Schöpfung? Wann? Ist sie ewig wie Bathala 
selbst? Hätte Gott ohne das Universum […] existieren können? Das sind die 

großen Geheimnisse der philippinischen Religion. Überlassen wir es den 
Naturwissenschaften, die akzeptabelste Hypothese zu erforschen, um uns zu erklären, 
wie die Schöpfung stattfand. Moderne Gelehrte sagen, dass das Alter der Erde nicht 
Tausende von Jahren beträgt, wie es in der Bibel steht, sondern Millionen von Jahren; 
dass sie als Feuerball begann, vielleicht als ein Stück der Sonne […]. (de los Reyes 1900: 
50) 

Anders als bei den „Katholiken“ gehe es daher auch nicht um „dogmatische Theologie und 
Moraltheologie“, sondern um Freiheit: „Wir erkennen keinerlei Dogmen an, sondern sind 
lediglich der Meinung, dass die Wissenschaften in ihrer freien Entfaltung keinerlei 
Einschränkungen unterliegen sollten.“ (de los Reyes 1900: 56) Folgerichtig formuliert de los Reyes 
hier schon eine Position, die er später noch einmal, u.a. in seiner „Biblia filipina“ (siehe unten), 
aufgreifen wird: 

Wir erkennen kein Dogma und kein unfehlbares Buch an, und unser Evangelium 
oder unsere Bibel ist allein die Wissenschaft, die wir frei mit der Vernunft, dem 

natürlichen Licht, das Gott uns gegeben hat, studieren müssen. (de los Reyes 1900: 64) 

Insgesamt geht de los Reyes damit über Paternos Darstellungen hinaus „by constructing ‚Filipino 
Religion‘ along Deist and scientistic lines“, verbunden mit rationalistischen Argumenten, die sich 
u.a. auch auf den Kardec‘schen Spiritismus stützen (Mojares 2006: 319). 

Wie hier ebenfalls erkennbar wird, finden sich in diesen beiden von de los Reyes Schriften alle 
drei Unterscheidungen der Religion – Pluralität, Differenzierung und Purifizierung – die ich als 
Charakteristika des modernen Religionsdiskurses bezeichnet habe (Hermann 2015: 188-194; 
2024: 274-275). 

Mit diesen theologischen, religionskomparativen, religionsphilosophischen – und in gewissem 
Sinne auch (proto)religionswissenschaftlichen – Überlegungen verbindet sich darüber hinaus bei 
de los Reyes ein praktisches politisches Ansinnen: zu den philosophischen und moralischen 



 216 

Grundlagen der Gesellschaft im Horizont der philippinischen Revolution beizutragen, im 
Anschluss an die Aktivitäten der revolutionären Geheimgesellschaft der „Landeskinder“, die ein 
neues Gemeinwesen, eine „kommunistische Republik“ (de los Reyes 1900: 37) begründen wollte 
(Koschorke et al. 2018: 113). 

Philippinische Zeitschriften in Spanien zum Ende des 19. Jahrhunderts: La 
Solidaridad (1889-1895), Filipinas ante Europa (1899-1901) und ihr massenmedialer 
Kontext 
Eine Verwissenschaftlichung von Religion fand jedoch auf den Philippinen und im 
spanischsprachigen philippinenbezogenen Diskurs der Zeit nicht nur im Medium des Buchs oder 
Traktats und im Genre der wissenschaftlichen Abhandlung statt, sondern ebenso im Rahmen 
öffentlicher Auseinandersetzungen in Zeitungen und Zeitschriften, was hier ebenfalls anhand von 
zwei beispielhaften Kontexten kurz angedeutet werden soll. 

Die berühmteste Zeitschrift in diesem Zusammenhang ist sicherlich La Solidaridad, die von 1889-
1895 in Barcelona herausgegeben wurde und als Sprachrohr der philippinischen Intellektuellen 
im Spanien dieser Zeit diente (Schumacher 1997). Neben vielen anderen Akteuren schrieben 
auch Paterno und de los Reyes hier Artikel und Kommentare (u.a. auch unter Pseudonymen). So 
findet sich im Jahr 1892 eine auf zehn Ausgaben vom 15. Juni bis 15. November 1892 verteilte 
Serie unter dem Titel „El cristianismo en la antigua civilización tagalog“, die im gleichen Jahr auch 
unter diesem Titel als Büchlein von 88 Seiten in Madrid erschien (Paterno 1892a). In Aufnahme 
von Motiven seines früheren Buches stellt Paterno erneut seine Rekonstruktion der kulturellen 
und religiösen Aspekte der antiken philippinischen Zivilisation zur Diskussion. Er reagiert damit 
direkt auf eine Publikation in der Zeitschrift La España Moderna, in welcher der Bischof von 
Oviedo, Ramón Martínez Vigil (1840-1904), der zuvor viele Jahre an der Universidad de Santo 
Tomás in Manila tätig gewesen war, in drei Ausgaben von April bis Juni „La antigua civilización de 
las islas filipinas“ beschrieben hatte (die Artikel erschienen im gleichen Jahr ebenfalls in einem 
kleinen Büchlein von 38 Seiten (Martínez Vigil 1891a). Paterno schreibt, dass er sich 
„angesprochen und zur Antwort verpflichtet“ fühlt, da der „ehrwürdige Bischof“ seine Artikel 
unter einem Titel veröffentlicht habe, zu dem er selbst bereits 1887 seine „kurzen Notizen“ 
(gemeint ist La antigua civilización tagálog) vorgelegt habe. Zusätzlich zu den von Martínez Vigil 
aufzeigten „Grenzen […], innerhalb derer wir die Zivilisation der alten Philippinen einordnen 
müssen“, intendierte Paterno (1892b: 725), „einige wahre Zusammenhänge aufzuzeigen, die ihm 
vielleicht unbekannt sind“ – „nicht um eine Kontroverse anzuzetteln“, sondern „mit dem 
gebührenden Respekt“. So berichtet Paterno, dass er bereits während seines Studiums 
festgestellt habe, „dass jedes christliche Konzept ein eigenes entsprechendes tagalisches Wort 
besaß“. Später kam er dann zu der Überzeugung „als sichere und wahre Lehre zu erachten, dass 
der Buddhismus einst die luzonischen Inseln beherrschte und ihre Horizonte vom Glanz der 
ersten Strahlen des Christentums erleuchtet wurden, lange vor der Zeit der spanischen 
Eroberung“. (Paterno 1892b: 725)  



 217 

In der Folge legt Paterno noch einmal seine eigene Rekonstruktion der antiken philippinischen 
Zivilisation dar, um dann zu betonen, dass er keineswegs eine „Rückkehr der Vergangenheit 
beschwören“, sondern mit seinen Studien vielmehr mit den „Spuren der Schönheit, die in der 
fernen Vergangenheit leuchten […] die von der modernen Epoche gebotenen vermehren und 
verschönern“ möchte, „in der festen Gewissheit, sie in den Erzeugnissen des universalen 
Fortschritts zu finden, in den klaren, leuchtenden, durchsichtigen Kristallen unserer Tage“. 
(1892c: 852-853) Auch wenn der ehrwürdige Bischof über „einige Schriftsteller aus dem 
philippinischen Archipel“ kritische Worte zu Beginn seiner Artikelserie fände, welche „die Kultur 
und Zivilisation zu verteidigen, die die Bewohner dieser Inseln erreicht hatten, bevor […] Legaspi 
dort die Gesetze und die Regierung Spaniens eingeführt […] hat“ (Martínez Vigil 1891b: 86-87), 
verwahrt sich Paterno dagegen,  

[…] dass mich ein einfältiger Stolz dazu getrieben habe, die Tagalog zu 
verherrlichen, denen […] dreihundert Jahre genügten, um sich von Wilden in 

zivilisierte Christen zu verwandeln und in drei Jahrhunderten zu vollbringen, was die 
europäischen Nationen ersten Ranges nicht in tausend oder zweitausend Jahren zu 
erreichen vermochten […]. Wenn es für den Herrn Bischof […] Tadel verdient, sich 
Studien […] zu widmen, […] besonders wenn es ein Filipino ist, der forscht, arbeitet und 
sich bildet, so ist es nicht meine Schuld, im 19. Jahrhundert geboren zu sein. (Paterno 
1892c: 853) 

Auf Basis dieser seiner Studien erhebt er den Anspruch, dass seine Darlegungen sehr wohl von 
Bedeutung seien und führt aus: 

Einige haben die meine Deutungen des Namens Bathala als Ausgeburten meiner 
Fantasie angesehen, da ich, so sagen sie, in einem einfachen Wort ganze Sätze 

tiefgründiger Gedanken zu lesen versuche; doch diese Kritiker […] kennen zweifellos die 
alten orientalischen Sprachen nicht, insbesondere die tagalische Sprache, in deren 
Wurzeln die meisten Elemente der ältesten oder vielleicht sogar der ersten Worte der 
menschlichen Sprache in reiner Weise erhalten geblieben sind […]. (Paterno 1892d: 838) 

An diesem Austausch lässt sich beispielhaft erkennen, wie die Debatte um den „Bathalismus“ 
nicht nur in Büchern, sondern u.a. eben auch in Zeitungen und Zeitschriften wie La Solidaridad 
geführt wurde. Und auch in Briefen war der „Bathalismus“ Thema, wie etwa in einem Schreiben 
des späteren philippinischen Nationalhelden José Rizal an den befreundeten deutschen 
Wissenschaftler Blumentritt. Rizal sah sich außer Stande, Paternos Darlegungen über Bathala 
inhaltlich zu kommentieren und gab seinem Unverständnis Ausdruck, indem er nur eine 
geschwungene Linie zeichnete, die vermutlich Paternos Geisteszustand beschreiben sollte 
(Morrow 2009b). 

Es handelt sich auch bei diesen Texten vorrangig um Beiträge zu theologischen und religiösen 
Diskursen, aber sie finden mit Bezug auf Wissenschaft und im Rahmen einer Auseinandersetzung 
über die Wissenschaftlichkeit der unterschiedlichen, von den Akteuren vertretenen Positionen 
statt. Somit lassen sie sich im Kontext der modernen Geschichte von „religion and the authority 



 218 

of science“ (Lewis/Hammer 2010) und der Globalen Religionsgeschichte analysieren. 
Insbesondere das Medium Zeitschrift verdient hier noch eine viel stärkere Aufmerksamkeit, da 
Zeitschriften zwar als Quellen in vielen rezenten Studien zur Globalen Religionsgeschichte zitiert 
werden, sie als Medium aber von der Religionswissenschaft meist nicht explizit thematisiert 
werden (Hermann 2025; vgl. aber Krüger 2012: 222-231). 

Auch de los Reyes war bereits seit 1880 als Journalist aktiv und gab ab 1889 mit El Ilocano (bis 
1896) eines der ersten (auch) lokalsprachlichen Periodika und später eine Vielzahl weiterer 
Zeitschriften heraus. Zu diesen gehörte in seiner Zeit in Spanien um 1900 auch Filipinas ante 
Europa: Órgano defensor de aquel pueblo (1899-1901), welche das Motto trug „Gegen 
Nordamerika, nein; gegen den Imperialismus, ja, bis zum Tod!“ Auch hier wurden 
religionsbezogene Themen ausführlich verhandelt, wie beispielsweise die Frage der 
Beschlagnahmung klösterlicher Ländereien („Las propriedades de los frailes“; Filipinas ante 
Europa 1900: 145). Ebenso findet sich etwa bereits in der ersten Ausgabe vom 25. Oktober 1899 
ein Bericht über die „religiöse Frage“ („La cuestión religiosa“), in dem diese wie folgt beschrieben 
wird: 

Wir erhalten beunruhigende Nachrichten für den philippinischen Klerus. […] Aus 
London schreibt man uns außerdem, dass bald ein Gesandter des Papstes nach 

Manila reisen werde, nicht nur, um die Interessen der spanischen Mönche zu schützen, 
sondern auch, um diese durch nordamerikanische Priester zu ersetzen […]. Und was 
unternimmt der philippinische Klerus angesichts all dessen? Wir werden uns Rom 
anschließen, wenn der Vatikan philippinische Bischöfe und Pfarrer ernennt und die 
legitimen Rechte des philippinischen Klerus anerkennt und unterstützt. Sollte er 
hingegen die Ambitionen der usurpatorischen Mönche unterstützen, würden wir die 
philippinischen Priester ohne zu zögern auffordern, sich als im Schisma befindlich zu 
erklären. (Filipinas ante Europa 1899: 5) 

Der vermutlich von ihm selbst geschriebene Artikel behauptet im Anschluss, dass man de los 
Reyes den „Titel eines protestantischen Bischofs“ angeboten habe, da man mit „großer 
Genugtuung“ seine Druckschrift La religión del ‚Katipúnan‘ gelesen habe: 

Wir […] begrüßen vorbehaltlos Ihre Absicht, […] die alte Religion 
wiederzubeleben, den Aberglauben zu vertreiben und breiten Raum für 

wissenschaftliche Forschung zu eröffnen; […] [N]ach Ihrer Druckschrift zu urteilen, ist 
Ihre philippinische Religion fortschrittlicher als all diejenigen, die sich auf Tradition 
stützen, denn Ihr Kriterium besteht darin, die Tradition als eine Tatsache zu betrachten, 
die im Lichte der Vernunft frei geprüft werden muss, im Gegensatz zu den Prinzipien der 
Romanisten, nach denen die Vernunft durch die Offenbarung oder Tradition erleuchtet 
werden muss. (Filipinas ante Europa 1899: 5) 

Auch der religionsvergleichende Blick wird hier erneut zum Thema:  

 



 219 

Ich begrüße auch die Weite Ihres Urteils, wenn Sie alle Religionen für gut 
befinden, da Sie sagen, dass die Filipinos kein Problem damit haben, zu 

akzeptieren, dass Bathala sich irgendwann in Jesus verkörpert habe […] Hätten Sie 
Bedenken, Bischof zu werden, um die Filipinos zu evangelisieren? (Filipinas ante Europa 
1899: 5) 

De los Reyes antwortet auf diesen Vorschlag und die Behauptung, dass ihm der philippinische 
„Klerus in seiner Gesamtheit“ sicherlich in ein Schisma folgen würde, dass er sein Leben für die 
Verteidigung der Filipinos geben würde, dass aber zunächst der Papst klar erklären müsse, ob er 
bereit sei (zukünftig) „ausschließlich philippinische Bischöfe und Gemeindepriester zu ernennen“ 
(Filipinas ante Europa 1899: 5). 

Daneben erscheint ab dem 25. Mai 1900 eine von de los Reyes selbst verfasste fünfteilige Serie 
über die „philippinische Kirche“ („Iglesia Filipina“, bis 25. Juli 1900), die – so berichtet nach dem 
ersten Teil die nächste Ausgabe am 10. Juni 1900 – große Aufruhr und eine Anzeige gegen 
Filipinas ante Europa und ihren Herausgeber zur Folge gehabt habe. Die Artikelserie nimmt dabei 
schon Einiges vorweg, was nach 1902 unter anderem von de los Reyes auf den Philippinen 
versucht werden sollte, in die Tat umzusetzen. 

Die Zeitschriften der Iglesia Filipina Independiente und ihr massenmedialer Kontext 
auf den Philippinen um 1900 
Nach seiner Rückkehr auf die Philippinen wird de los Reyes zu einem zentralen Akteur („the final 
catalyst“, de Achutegui/Bernad 1972: 4) in der zwischen August und Oktober 1902 erfolgenden 
Gründung der Iglesia Filipina Independiente (IFI). Es handelt sich dabei um eine antikoloniale 
religiöse Emanzipationsbewegung, die in der Folge der philippinischen Revolution und aus Protest 
gegen die in ihrer Perspektive inakzeptable Behandlung der philippinischen einheimischen 
Priester den Schritt der Abspaltung von Rom vollzieht. Deren frühe Geschichte sowie die 
Bedeutung ihrer Zeitschriften für die neu gegründete Kirche habe ich an anderer Stelle 
ausführlich dargelegt, ebenso wie eine breite Auswahl von Texten aus diesen Publikationen 
zusammengestellt (Koschorke et al. 2018: 53-62; Hermann 2019; Koschorke et al. 2016: 337-
445). Hier kann es daher reichen, das Motiv der Verwissenschaftlichung von Religion(skonzepten) 
auch in diesem Quellenbestand kurz aufzurufen und ebenfalls auf den breiteren Diskussions-
kontext in der kolonialen Öffentlichkeit zu verweisen. 

So schreibt ein junger Seminarist der IFI, Alejandro Remollino in der Zeitschrift Iglesia Filipina 
Independiente: Revista Catolica am 24. Januar 1904 in einem Artikel unter dem Titel 
„Gewissensfreiheit“ („Libertad de conciencia“) wie folgt: 

[W]ir treten an, um die Reinheit der Lehren Jesu Christi und seiner Apostel 
wiederherzustellen, indem wir die monströsen Zusätze und verwegenen 

Erfindungen beseitigen, die Rom zur ursprünglichen christlichen Religion hinzugefügt 
hat. Wir respektieren die Bibel als heiliges Buch; aber wenn die Wissenschaft es schafft, 
zu beweisen, dass einige heutige Auslegungen falsch sind, wie es in vielen Fällen 



 220 

offensichtlich geschehen ist, dann ist es klar, dass diese Auslegungen berichtigt und mit 
den Ergebnissen unserer heutigen Fortschritte in Einklang gebracht werden müssen; 
aber dies bedeutet nicht, dass die Bibel veränderlich ist (denn die Wahrheit ändert sich 
nicht), sondern dass einige Auslegungen fehlerhaft sind; und zwangsläufig sind viele 
Irrtümer und Ungenauigkeiten vorgekommen, angesichts des intellektuellen Zustands, 
der geringen Bildung, der Legenden, der Vorurteile und der Eigenarten derer, die sie uns 
überliefert haben, und vor allem wegen der großen Unvollkommenheit der 
Übertragungsmittel, die man benutzt hat, da die Schrift, verhältnismäßig betrachtet, 
eine vergleichsweise moderne Errungenschaft ist. […] Aber ein wahrhaft gelehrter 
Christ, der in den Natur- und semitischen Wissenschaften bewandert ist, würde heute 
den biblischen Schöpfungsbericht weit zufriedenstellender erklären, indem er ihn mit 
den Entdeckungen der Geologie und mit den darwinistischen Theorien in Einklang 
bringt, so wie es sogar englische und schweizerische Erzbischöfe tun; […] Wenn wir 
jedoch den Gläubigen verbieten würden, sich zu bilden, indem sie die gelehrtesten 
modernen Autoren lesen, die übrigens keine Romanisten sind, dann würden die 
religiösen Wissenschaften versteinert bleiben, mitten im durch die Druckmaschinen, die 
Reisen und die täglichen Entdeckungen der Orientalisten und Bibelgelehrten 
verursachten Strudel. (Remollino 1904: 63) 

Wie auf dem spanischen Festland wurden solche Themen auch auf den Philippinen nicht nur in 
den Zeitschriften der IFI besprochen, sondern waren ebenso Gegenstand öffentlicher 
Auseinandersetzung. So etwa zwischen den Zeitschriften der IFI und der römisch-katholischen 
Zeitschrift La Estrella de Antipolo (1899-1905?). Dieser kontroverse Austausch begleitete die IFI 
seit ihrer Gründung. So veröffentlicht La Estrella de Antipolo in ihrem Supplement bereits am 8. 
November 1902 einen ausführlichen Artikel unter dem Titel „La Iglesia Cismatica Aglipayana“ 
(Estrella 1902) und bezeichnet die IFI später als „Iglesia […] cismatica protestante racionalista“ 
(19. September 1903; Estrella 1903) Die Veröffentlichung der „Constitucion“ der IFI in der ersten 
Ausgabe ihrer Zeitschrift La Verdad am 21. Januar 1903 kommentiert La Estrella de Antipolo 
bereits am 14. Februar 1903. 

Die Auseinandersetzung spitzt sich mit Bezug auf verschiedene Themen zu, zu denen zu Beginn 
des Jahres 1904 die Trinität sowie die Möglichkeit von Wundern und ihre (natur)wissen-
schaftliche Bewertung gehört. Zunächst erscheint in der Iglesia Filipina Independiente: Revista 
Catolica ein Text, der bereits eine Replik auf eine Kritik von La Estrella de Antipolo an der 
Trinitätslehre der IFI darstellt. Die IFI nehme für sich eine Orientierung am modernen Fortschritt 
in Anspruch, denn in ihr herrsche „der Geist des modernen Jahrhunderts, welches der Geist 
Gottes ist, denn nur mit dem Geist Gottes existiert und bewegt sich die Welt.“ (Fonacier 1904: 
61) Auf diesen Artikel reagiert nun La Estrella de Antipolo mit dem Vorwurf, dass die Vertreter 
der IFI „weder Philosophie noch scholastische Theologie studiert“ hätten und somit theologisch 
ungebildet seien. Dies führe sie zur „Leugnung des Geheimnisses der Allerheiligsten 
Dreifaltigkeit“. Und warum? Weil sie denken würden, 



 221 

[…] dass die Dogmen, die uns Jesus Christus und die Apostel lehrten, 
verbesserungsfähig und veränderlich seien, wie die Theorien der physikalischen 

und naturwissenschaftlichen Disziplinen, was gleichbedeutend damit ist, zu sagen, dass 
Christus und die Apostel uns Unwahrheiten und Irrtümer gelehrt hätten, denn eine 
Lehre, die geändert werden muss, war vorher nicht wahr. Und was haben die 
Fortschritte in den physikalischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen durch Edison 
und Marconi und Flammarion mit dem Geheimnis der Allerheiligsten Dreifaltigkeit und 
den übrigen katholischen Dogmen zu tun? Und selbst die modernen [Denker], die sich 
der Philosophie mit ihren Theorien und oft unbegründeten Hypothesen gewidmet 
haben: Welches Argument haben sie entkräftet, das von Philosophen und schola-
stischen Theologen zur Stützung und Bestätigung der katholischen Dogmen vorgebracht 
wird? (Estrella 1904a: 21) 

Somit sei die IFI klarerweise eine Kirche, die „anti-katholisch und anti-christlich“ sei (Estrella 
1904a: 22). 

Auf solche Vorwürfe und diese Einschätzung der modernen (Natur-)Wissenschaft reagiert 
ihrerseits die Zeitschrift der IFI nach einiger Zeit wie folgt:  

Wir danken Ihnen für Ihre Aufrichtigkeit, wenn Sie gestehen, dass das, was wir 
über die Trinität gesagt haben, „schon seit den ersten Jahrhunderten der Kirche 

von Vielen vertreten worden“ sei […]. Wir finden auch nichts dabei, zu akzeptieren, was 
Ihr sagt: dass die alten Fatalisten, Pantheisten und Materialisten in Sachen Wunder 
genauso denken wie wir, und dass Platon bereits den Kommunismus der Güter 
verkündete, den wir jetzt wünschen. All diese gute Gesellschaft von Weisen ehrt uns; 
was uns aber sehr erröten lassen würde, wäre, uns in Ihre Gesellschaft zu begeben, die 
Sie mit aller Unverfrorenheit und ohne irgendein Skrupel diese höchst geistreiche 
Behauptung aufstellen: „DIE MODERNE WISSENSCHAFT IST NICHTS WEITER ALS EINE 
REIHE VON UNBEGRÜNDETEN HYPOTHESEN“[.] Man muss entweder völlig verrückt sein 
oder jede Scham verloren haben, um in der Öffentlichkeit solche Erklärungen 
abzugeben. (Peñalosa 1904: 91) 

Diese Auseinandersetzung wird noch über einige Ausgaben weitergeführt und stellt nur einen 
von vielen Kontakten und gegenseitigen Reaktionen zwischen den Zeitschriften der IFI und 
anderen Periodika auf den Philippinen und darüber hinaus dar (Hermann 2016: 108-113). 

In gleicher Weise wird im Estrella de Antipolo ebenfalls spöttisch kommentiert, dass die Autoren 
der IFI behaupten, sich nicht nur mit den modernen Gelehrten, sondern auch mit dem 
„Spiritismus, Brahmanismus, japanischen Buddhismus, Mohammedanismus und anderen großen 
fremden Religionen“ auszukennen, ebenso wie mit „rationalistischen Autoren, wie Voltair, 
Renan, etc.“, aber keine tiefgreifende theologische Bildung besitzen würden (Estrella 1904b: 5-
6).  



 222 

Biblia filipina (1908) und La Religion Antigua de los Filipinos (1909) 
Zwei weitere etwas später entstandene Werke, für die ebenfalls de los Reyes verantwortlich ist, 
sollen abschließend erwähnt werden, wobei der Fokus auf dem ersten Text liegt, auch wenn 
dessen Komplexität hier nur angedeutet werden kann. 

Im Jahr 1908 veröffentliche de los Reyes im Kontext der Iglesia Filipina Independiente ein Buch 
unter dem Titel Biblia filipina. Primera piedra para un Génesis científico, expuesto según las 
rectificaciones de Jesús (Filipinische Bibel. Erster [Bau]Stein für eine wissenschaftliche Genesis, 
dargelegt nach Jesus; generell zu Bibelinterpretationen der IFI: Smit 2021). Dieser Text stellt in 
direkter Anknüpfung an seine früheren Werke den Versuch dar, die Philippinen in einer 
universalen Religionsgeschichte der Menschheit zu verorten. So bietet das Buch nicht nur eine 
Übersetzung biblischer Texte des Buch Genesis aus dem Hebräischen und Griechischen ins 
Spanische, sondern umfasst unter dem Titel einer „vergleichenden Mythologie“ (Mitología 
comparada) darüber hinaus Kommentare, Darstellungen und vergleichende Reflexionen zu 
zahlreichen religiösen Traditionen. Behandelt werden im Anschluss ebenfalls die „Brahmanen“, 
der „Buddhismus“, „Persien“ oder „Ägypten“ sowie weitere Kontexte im Rahmen einer 
„vergleichenden Genesis“ (Génesis comparado). 

Verbunden wird dies u.a. mit einer ausführlichen Darlegung über die „Ursprünge der Religion“ 
(Orígines de la Religión; de los Reyes 1908: 67-124), die detailliert die „Ansichten der alten und 
modernen Gelehrten“ verhandelt, die „philippinische Mythologie“ in einen vergleichenden 
Zusammenhang stellt, Themen wie „Animismus, Reinkarnation, Fetischismus und Anthropo-
morphie“ behandelt sowie den „Polytheismus“, „Dualismus“ und „Gott und die Götter“ 
adressiert. Auch die „Herkunft der verschiedenen Kulte“ wird behandelt. Zum Abschluss dieses 
Kapitels (dem dann die Übersetzung von Teilen der Genesis sowie deren Kommentierung folgt), 
stellt de los Reyes fest:  

Die Wissenschaft führt zu Gott. […] Die Religion begann in einem embryonalen 
und groben Zustand, so wie auch unser Verstand, unser Mittel, Gott zu erkennen, 

sich in einem embryonalen und groben Zustand befand, und obwohl „irrend“ […], 
erkannte der Mensch nach und nach den wahren Gott dank des Lichts der Vernunft und 
der Wissenschaft. Jeder wissenschaftliche Fortschritt stellt einen weiteren Fortschritt in 
der Erkenntnis des Ewigen dar. Offenbar hat der Herr die natürliche Vernunft und die 
Wissenschaft als unsere Führer eingesetzt, um Ihn und Seine heiligen Gesetze zu 
erkennen. Eine Religion ist daher umso achtenswerter, je wissenschaftlicher sie ist. […] 
Nur religiöse Truggebilde und eigennützige Interessen, die im Schatten alter Irrtümer 
gedeihen, können sich vor Wissenschaft und freier Vernunft fürchten. (de los Reyes 
1908: 124) 

Direkt auf diese Passage folgt erneut eine komparative Feststellung:  

 



 223 

Alle Religionen sind in ihrem gemeinsamen Ziel und in ihrem natürlichen Instinkt, 
unseren himmlischen Vater zu suchen und zu lieben, gut und heilig – mit der 

einzigen Ausnahme von Betrug und Ausbeutung. Keine Religion hat das Recht, zu 
behaupten, dass sie die Wahrheit besitze, und [so] den anderen den Irrtum 
zuzuschreiben. (de los Reyes 1908: 124) 

Der Abschnitt endet wie folgt: 

Und mit dem Geist auf Gott gerichtet, lasst uns ehrfürchtig die Genesis 
aufschlagen. […] Leite unsere unwürdige Feder, und wenn es wahr ist, dass dieses 

Buch [Genesis] von Dir inspiriert wurde, lass es in keiner Weise entweiht werden; wenn 
nicht, so verleihe uns ein wenig Licht und Deinen heiligen Geist, damit wir mit frommer 
Absicht eine andere Genesis erheben, die mehr im Einklang mit den großen 
wissenschaftlichen Fortschritten unserer Zeit steht. Amen. (de los Reyes 1908: 124) 

Der philippinische Historiker Francis A. Gealogo beschreibt de los Reyes Vorhaben in der Biblia 
filipina wie folgt: 

This theme, that of the Philippines-as-part-of-the-world, presents both the 
appreciation of delos [sic!] Reyes to the universality of belief systems and the 

place of the Philippines in this system, as well as the uniqueness of the Philippine 
communities in expressing their specific and particular religious traditions. The 
Philippine nation as a religious community, therefore, is both located/related in this 
universal world and at the same time unique in this world. (Gealogo 2011: 110) 

In dieser Weise ermöglichen seine Untersuchungen zu den lokalen indigenen Religionen de los 
Reyes eine Verortung der Philippinen im Kontext einer universalen Religionsgeschichte. 

Das Motiv einer notwendigen Vereinbarkeit von Wissenschaft und Religion wird schon auf den 
ersten Seiten der Biblia filipina in der Vorstellung ausgedrückt, dass „die Wissenschaft […] das 
heilige Buch Gottes sein sollte.“ Denn das religiöse Denken täte gut daran, sich von demjenigen 
Obskurantismus und Aberglauben zu befreien, der von der römischen Kirche und besonders den 
römisch-katholischen Mönchen auf den Philippinen repräsentiert werde. De los Reyes schreibt: 
„Nur mit Hilfe der Zivilisation, welche mit den alten Märchen nicht vereinbar ist, können wir eine 
ernsthafte Religion begründen, die dem enormen Fortschritt unseres Jahrhunderts würdig ist.“ 
(de los Reyes 1908: 5) 

In dieser Weise verortet de los Reyes die IFI und die Philippinen nicht nur in einer universalen 
Religionsgeschichte, sondern befasst sich ebenso mit einer Rekonfiguration des eigenen 
Verständnisses des Christentums auf der Basis einer spezifischen Verhältnisbestimmung von 
Wissenschaft und Religion. 

Im Jahr 1909 veröffentlichte de los Reyes dann erneut ein Buch mit dem Titel La religion antigua 
de los filipinos (Die alte Religion der Filipinos), welches größtenteils das Material aus dem 
„Ursprünge der Religion“-Kapitel der Biblia filipina aufgriff und leicht variiert erneut 
zusammenstellte (Mojares 2006: 320-322). 



 224 

3. Schluss: Globale Religionsgeschichte als Medien- und 
Genregeschichte 

Jürgen Mohn hätte in seiner wissenschaftlichen Karriere um das Jahr 2006 einmal fast den Schritt 
in die Medienwissenschaft getan (er erhielt einen Ruf an die damalige Universität Koblenz-
Landau). Stattdessen folgte er dem Ruf nach Basel und blieb in der Religionswissenschaft. Dort 
entstanden verschiedene Forschungsprojekte zu Religionskonzepten und deren 
Verwissenschaftlichung im 19. und 20. Jahrhundert, von denen sich diese Ausgabe von AЯGOS 
einen Aspekt für den Titel leiht. Es scheint mir daher passend, diese Miszelle mit einer Überlegung 
zum Verhältnis von Religionswissenschaft und Medienwissenschaft bzw. von (Globaler) 
Religionsgeschichte, Mediengeschichte, Medientheorie und Genretheorie zu beschließen. 

Aus der Sicht von Forschenden, die sich aus religionswissenschaftlicher Perspektive mit 
narratologischen und erzähltheoretischen Fragestellungen befassen, mag es gar nicht so 
überraschend sein, dass Charles Bazerman (2010: xi) im Vorwort zu der Reihe, in welcher das 
Buch Genre. An Introduction to History, Theory, Research, and Pedagogy von Anis S. Bawarshi und 
Mary Jo Reiff erschienen ist, konstatiert, „genre is at a central nexus of human sense-making“. 
Zurecht wird der Begriff daher in diesem Heft systematisch für die Religionswissenschaft 
aufgegriffen, insbesondere mit Blick auf Positionen der letzten Jahrzehnte, die Genres nicht 
primär als Klassifikationen des Bestehenden verstehen, sondern als Formen sozialen Handels, als 
kultur- und sinnproduktive Formen, die – als „both organizing and generating“ – zentral für 
menschliche Sozialität erscheinen (Bawarshi/Reiff 2010: 4; Gripentrog/Kirsch 2025). 

Andererseits scheint es mir keine Übertreibung zu sein, dass viele (wenn nicht die meisten) 
kulturwissenschaftlich Forschenden sich – insbesondere jenseits der Literaturwissenschaft, in der 
eher der Begriff der Gattung dominiert (Zymner 2010; Keckeis/Michler 2020) – vermutlich noch 
nie intensiver mit dem Begriff des Genres auseinandergesetzt haben. So erscheint Genre letztlich 
selbst in der Medienwissenschaft und Medientheorie als relativ vernachlässigt, auch wenn sich 
argumentieren ließe, dass hier – vermittelt über die Filmwissenschaft als wichtige Gründungs-
disziplin der Medienwissenschaft – Debatten über den Begriff Genre (und seine Abgrenzung als 
medienästhetischer Begriff vom Begriff des „Formats“) disziplingeschichtlich eine große 
Bedeutung hatten (Ritzer 2021: 4-6). Dennoch taucht Genre in zahlreichen Einführungen oder 
Handbüchern zu Medienwissenschaft und Medientheorie nur am Rande, eher unsystematisch, 
oder gar nicht auf (Hickethier 2010; Schröter 2014; Kloock/Spahr 2012; Ströhl 2024). 

Angesichts dieses Befunds formuliert der Medienwissenschaftler Ivo Ritzer (2021: 1) eher 
überraschend in der Einleitung zu einem neueren Band mit dem Titel Media and Genre: „Media 
cultures are decisively shaped by genre structures.“ In Anknüpfung an den Philosophen Tristan 
Garcia bestimmt er Genre dann als ein „active principle“ (Garcia 2014: 264) und verweist auf die 
grundlegende (Kultur-)Produktivität von Genres. Dies eröffnet ein Verständnis von Genre, das 
dieses als spezifische Konfiguration von Möglichkeiten und Unmöglichkeiten versteht (Ritzer 
2021: 3). Mit Garcia (2014: 263-264) gesprochen: 



 225 

In the arts, genre is the most common thing there is. Each art, in its temporal 
evolution and spatial and cultural diversity, has a generic differentiation […]. Each 

art prepares the ground of possibilities that it opens through smaller territories, limited 
by rules, codes, and figures. These territories or regions of possibility are precisely what 
we call genres. They transform the wasteland of possibility into geography.  

Als „regionalisation of possibility“ stellt Genre somit eine Fixierung, eine Beschränkung auf 
bestimmte Formen dar, die aber gleichzeitig die Aufforderung impliziert, die „Regeln“ bzw. das 
„Spiel“, welches das Genre konstituiert, (auf) zu brechen und die reine Möglichkeit anderer 
Formbildungen wieder hervortreten zu lassen (Garcia 2014: 264-265). 

In abstrakter Weise lässt sich dies auch mit Niklas Luhmanns Medium/Form-Unterscheidung 
beschreiben. Medien als lose gekoppelte Elemente sind auf Formbildungen durch strikte 
Kopplung angewiesen, mithin bedingen sich Medium und Form in genau diesem Sinne: „Ohne 
Medium keine Form und ohne Form kein Medium […].“ (Luhmann 1997: 199) Für Luhmann ist 
dies eine Grundlage seiner Kommunikationstheorie: „Kommunikationssysteme konstituieren sich 
selbst mit Hilfe der Unterscheidung von Medium und Form. […] Kommunikation ist nur […] als 
Prozessieren dieser Differenz möglich.“ (Luhmann 1997: 195) 

Auch die Medienphilosophie greift eine solche Bestimmung auf (Grampp 2008: 131-134), etwa 
in Dieter Merschs (2006: 219) „negative[r] Medientheorie“. Er argumentiert in seiner 
Auseinandersetzung mit Luhmann, dass „Medium und Form […] aus denselben Elementen 
bestehen und sich nur durch ihre relative Unordnung und relative Ordnung voneinander 
unterscheiden“ (Mersch 2006: 216-217). Somit sind „Medien und Formen nicht selbst etwas […], 
sondern sie entstehen und vergehen nur in einem permanenten Prozess des Koppelns und 
Entkoppelns, so dass sie jeweils nur in Bezug auf diesen beschreibbar erscheinen“ (Mersch 2006: 
217). Wenn Mersch dann in Anlehnung an Derrida schreibt, dass das „Medium […] das 
Generierende, die Form das Generierte“ bezeichnet, das Generierende sich aber „auf immer 
entzieht und sich allein indirekt, d.h. vermöge des Generierten und seiner Bewegungen, 
Umstellungen und Umbesetzungen als ‚Spur‘ oder Residuum lesen lässt“ (2006: 217-218),3 
erscheint es fruchtbar, dies mit den oben angesprochenen Überlegungen zum Genre als Form 
sozialen Handelns in Verbindung bringen. Denn der Zusammenhang von Medium und Form, bzw. 
die Dynamik von Ermöglichung und Entzug kommt hier wie folgt zum Tragen: 

 

 

 
3  Mit Derrida (1994) wird Genre in diesem Sinne nur als „Spur“ sichtbar (Ritzer 2021: 9), als etwas, zu dem kein 

Text je vollständig gehört. Vielmehr hat jeder Text „Teil an einer oder mehreren Gattungen, es gibt keinen 
Text ohne Gattungen, aber diese Teilhabe ist niemals Zugehörigkeit“ (Derrida 1994: 260). Zu Derridas Begriff 
der Spur siehe auch Hermann 2015: 239-244. Ich unterschlage in diesen vorläufigen Überlegungen hier und 
im Folgenden den Unterschied zwischen den deutschen Begriffen Genre und Gattung als Übersetzung für 
das französische (und englische) genre (siehe dazu auch Niehaus 2024: 178-179). 



 226 

Grundsatz aller philosophisch radikalisierten Medientheorien, dass nämlich das 
Medium das Konstituierende ist, dem als Konstituens die Rolle eines 

Transzendentals zufällt; gleichzeitig verweigert es sich jedoch seiner Determination, 
sofern es sich […] allein in jenen Bahnungen enthüllt, die es in der ununterbrochenen 
Ereignung von Kopplung und Entkopplung hinterlässt. Das Medium „ist“ nicht: Wir 
haben nur die konkreten Formen und Artikulationen, das Geschehen der Formung und 
Entformung, so dass wir es schließlich mit einer konstitutionellen „Blindheit“ oder 
Negativität zu tun bekommen, deren Dialektik dem Medialen innewohnt und der 
Dialektik von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit entspricht. (Mersch 2006: 218) 

In all dem dürfen Medien den Formen dabei „keineswegs als Vorgängiges oder Ursprünglicheres“ 
gedacht werden, sondern als „ein in sich wandelbarer Bestand an möglichen Formen [, der] sich 
ständig selbst durch Aktualisierung überarbeitet“ (Engell 2003: 54). So betont etwa auch der 
Philosoph Daniel Martin Feige, dass „ästhetische Medien“ wie der Film oder das Computerspiel 
nicht als „feststehende Möglichkeitsräume“ verstanden werden sollten, deren „Ausdrucksmö-
glichkeiten […] schon vor den Praktiken ihrer Verwendung in Produktion und Rezeption 
feststehen“ (Feige 2020: 84). Vielmehr sind ästhetische Medien „im Lichte ihrer zukünftigen 
Verwendungsweisen unbestimmt […], sodass sie mit den einzelnen ästhetischen Gegenständen 
weiterentwickelt und neubestimmt werden“ (Feige 2020: 82). Bisher bestehende Formbildun-
gen, Praktiken und Gegenstände sind für zukünftige ästhetische Ausdrucksmöglichkeiten nicht 
vollständig determinierend, sondern stellen die bisherige, „nicht homogene und nicht 
abgeschlossene Gesamtheit“ eines ästhetischen Mediums dar, dessen „Wesen“ somit „Prozess 
und Produkt und nicht primordial gegebene Norm“ ist (Feige 2020: 91). 

Wenn also Medium und Form sich gegenseitig bedingen, oder – wie man sagen könnte – 
Verwendungen von Medien immer Formbildung und damit Genres, Gattungen und Formate 
implizieren (Hickethier 2010: 150-153), hängen medientheoretische und genretheoretische 
Überlegungen untrennbar zusammen.  

In diese Richtung weist auch eine weitere zumindest für die Medienwissenschaft bedeutsame 
Bestimmung dieses Verhältnisses. So entwickelt der Philosoph Stanley Cavell in den frühen 
1980er Jahren ein Verständnis von „genre-as-medium“ (1982: 79), das Genres als „common 
inheritance“ (1981: 31) auffasst: 

The idea is that the members of a genre share the inheritance of certain 
conditions, procedures and subjects and goals of composition, and that […] each 

member of such a genre represents a study of these conditions, something I think of as 
bearing the responsibility of the inheritance. (Cavell 1981: 28) 

Für Ritzer bedeutet dies im Wesentlichen, dass „participation in a genre means participation in 
an ever-ongoing process of conversation in negotiating and making meaning“ (2021: 23). Genre 
ist somit „not dependent on a medium, in fact it is itself a medium“ und lässt sich prozessual als 
„the ongoing self-reflexive negotiation of what constitutes a genre“ verstehen (Ritzer 2021: 23). 



 227 

Auf der Grundlage der hier präsentierten Überlegungen würde ich mich der Einschätzung 
anschließen, dass sich Medienbegriff und Gattungsbegriff letztlich nicht scharf voneinander 
abgrenzen lassen (Backe 2010: 105). Auch Ritzer sieht hier eine historisch enge Beziehung, wenn 
er im Anschluss an Garcia schreibt, dass in der Moderne statt von verschiedenen „art genres“ nun 
von unterschiedlichen „media“ gesprochen werde, Genres aber weiterhin „a key role in mass 
culture“ spielen würden, „both as bodies of rules as well as formal possibilities“ (Ritzer 2021: 4). 

In ähnlicher Weise grundlegend ist in der gattungstheoretischen Debatte im Anschluss an Michail 
Bachtins Begriff der „Sprechgattungen“ diskutiert worden, inwiefern Genre für menschliches 
Sprechen konstitutiv ist. Bachtin selbst scheint eine solche Maximalposition zu beziehen, wenn 
er schreibt, dass wir „nur in bestimmten sprachlichen Gattungen [sprechen], das heißt, [dass] 
allen unseren Äußerungen […] bestimmte, relativ beständige, typische Formen des Aufbaus des 
Ganzen [eignen]“ (Bachtin 2004: 464). In Aufnahme dieser Vorstellung einer Universalität von 
Genre, wenn auch gleichzeitig einschränkend, formuliert Thomas Luckmann: 

One may think of genres as providing routinized, comprehensive selections from 
the socially constructed and transmitted codes of ‚natural‘ languages to replace 

the continuous spontaneous selections in the flow of communicative interaction. Just as 
institutions, genres are a universal element in human communication; universal in the 
sense that they are part of communicative practice in all human societies – but not in 
the sense that every process of human communication is determined by genre […]. 
(Luckmann 2009: 271) 

Nichtsdestotrotz ist auch für Luckmann das „repertoire of communicative genres […] at the core 
of the communicative dimensions of social life“ (2009: 274). Denn nur eine (in der Praxis oftmals 
unvollständige) Kenntnis von Genrekonventionen ermöglicht im Kommunikationsprozess eine 
erfolgreiche situationsbezogene Einschätzung von sozialen Statusbeziehungen, Themen und 
linguistischen Formen (Luckmann 2009: 274). 

Es gibt also gute Gründe, wie in diesem Heft geschehen, den Begriff des Genres für die 
Religionswissenschaft fruchtbar zu machen. Ich habe in dieser Miszelle in einem ersten Schritt 
versucht, die mediale Vielfalt der Texte vorzustellen, in denen sich Prozesse der 
Verwissenschaftlichung von Religion auf den und in Bezug auf die Philippinen abspielen. Ebenso 
ist die Vielfalt der Genres auffällig, auf welche die philippinischen Intellektuellen in ihren 
Debattenbeiträgen zurückgreifen. 

Wenn ich an anderer Stelle argumentiert habe, dass es zu den zukünftigen Herausforderungen 
einer religionswissenschaftlichen Globalen Religionsgeschichte gehört, mediengeschichtliche 
und medientheoretische Aspekte stärker in den Blick zu nehmen (Hermann 2025: 361-362), ist 
dies angesichts der hier aufgegriffenen Forschungszusammenhänge um die Forderung nach 
einer genregeschichtlichen und genretheoretischen Reflexion zu ergänzen. Denn wie die 
verschiedenen Beiträge in diesem Heft, ebenso wie meine abschließenden Überlegungen, 
hoffentlich zeigen, sollte eine Globale Religionsgeschichte, die sich für diejenigen „Orte“ 



 228 

(Hermann/Mohn 2015) interessiert, an denen sich Religion und Religionskonzepte u.a. in 
Prozessen ihrer Verwissenschaftlichung weltweit etablieren, die enge Bezogenheit aufeinander 
von Medium und Genre zugrunde legen. Als Formen sozialer Handlung implizieren Genres 
beispielsweise, wie etwa eine detailliertere Beschäftigung mit medienwissenschaftlichen 
Beiträgen zur Genrediskussion zeigen könnte, genrespezifische „mediale Techniken der 
Involvierung“ (Neitzel 2008: 96; Beil 2010: 347-348), die in der Rezeption ein je konkret 
konstituiertes Spannungsfeld von Nähe und Distanz sowie Aktivität und Passivität eröffnen. 

Der Medienwissenschaftler Leif Weatherby vertritt in einem neuen Buch zum Thema generative 
künstliche Intelligenz die Auffassung, dass in dem Moment, in dem Sprache algorithmisch 
reproduzierbar wird (2025: 1), nicht-referentielle Aspekte von Sprache wie „linguistic iconicity, 
co-occurence, syntax, poetics, rhetoric, and ideology“ in den Vordergrund treten sollten (2025: 
13). Sein Buch versteht er als einen Beitrag zur Entwicklung einer „theory of meaning in the 
absence of intelligence“ (2025: 1) und betont, dass es sich bei „Genre“ um „[a]nother important 
nonreferential field“ handle (2025: 13), dessen analytische Bedeutung sich durch die 
kulturverändernde Kraft von Large Language Models, aber auch mit Blick auf die methodischen 
Möglichkeiten, die sich durch ihren wissenschaftlichen Einsatz ergeben könnten, stark zunehmen 
wird: „Genre might be sought deep in these machines, as a basic feature of language as such, 
rather than as a formal output benchmark, as some research attempts to do.“ (2025: 13-14) Mir 
erscheint dies als ein weiteres Argument dafür, dass die Entwicklung einer zukunftsweisenden 
„Theorie des Bedeutungsgeschehens“ (Hermann 2015: 233), welche für mich weiterhin eine 
unverzichtbare Grundlage für eine Globale Religionsgeschichte darstellt (Hermann 2024: 278-
283), eine Beschäftigung mit medien- und mit genretheoretischen Überlegungen voraussetzt. 

Literaturverzeichnis 
Adorno, Rolena. 22000. Guaman Poma. Writing and Resistance in Colonial Peru. Austin: University 

of Texas Press. 

Anderson, Benedict. 2005. Under three Flags. Anarchism and the Anti-colonial Imagination. 
London: Verso. 

Bachtin, Michail. 2004 [1978]. „Das Problem der sprachlichen Gattungen.“ Übers. von Jeannette 
Dittmar / Katharina Meng. In Die Aktualität des Verdrängten. Studien zur Geschichte der 
Sprachwissenschaft im 20. Jahrhundert, hg. von Konrad Ehlich / Katharina Meng. 
Heidelberg: Synchron, 447-484. 

Backe, Hans-Joachim. 2010. „Medialität und Gattung.“ In Handbuch Gattungstheorie, hg. von 
Rüdiger Zymner. Stuttgart: J.B. Metzler, 105-107. 

Bawarshi, Anis S. / Mary J. Reiff. 2010. Genre. An Introduction to History, Theory, Research, and 
Pedagogy. West Lafayette: Parlor Press. 



 229 

Bazerman, Charles. 2010. „Series Editor’s Preface.“ In Genre. An Introduction to History, Theory, 
Research, and Pedagogy, hg. von Bawarshi Anis S. / Mary Jo Reiff. West Lafayette: Parlor 
Press, xi-xii. 

Beil, Benjamin. 2010. „Computerspiele.“ In Handbuch Medienwissenschaft, hg. von Jens Schröter. 
Stuttgart: J.B. Metzler, 347-348. 

Bolata, Emmanuel Jayson V. / Vincent Christopher A. Santiago. 2025. “Editors’ note.” BANWAAN: 
The Philippine Journal of Folklore. Special Issue: Isabelo's Folklore, viii-xiv. 

Cavell, Stanley. 1981. Pursuits of Happiness. The Hollywood Comedy of Remarriage. Cambridge: 
Harvard University Press. 

Cavell, Stanley. 1982. „The fact of television.“ Daedalus 111 (4), 75-96. 

Chatterjee, Partha. 1986. Nationalist Thought and the Colonial World. A Derivative Discourse? 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 

de Achutegui, Pedro S. / Miguel A. Bernad. 1972. Religious Revolution in the Philippines. Vol. IV: 
The Schism of 1902. Quezon City: Ateneo de Manila University Press. 

de los Reyes, Isabelo. 1888. „Die religiösen Anschauungen der Ilocanen (Luzón).“ Mittheilungen 
der Kaiserlich-Königlichen Geographischen Gesellschaft in Wien 31, 552-375. 

de los Reyes, Isabelo. 1889. El Folk-Lore filipino. Manila: Tipo-Litografia de Chofre y C. 

de los Reyes, Isabelo. 1890. El Folk-Lore filipino. Tomo II. Manila: Imprenta de Santa Cruz. 

de los Reyes, Isabelo. 1899a. Apuntes para un ensayo de teodicea filipina. La Religión del 
„Katipunan.“ Madrid: Imprenta Palma Alta. 

de los Reyes, Isabelo. 1899b. La sensacional memoria de Isabelo de los Reyes sobre La Revolucion 
Filipina de 1896-1897. Madrid: Tip. Llt. de J. Corrales. 

de los Reyes, Isabelo. 1900. La Religión del ‚Katipunan‘. Segunda edición. Tipolit. de J. Corrales. 

de los Reyes, Isabelo. 1908. Biblia Filipina. Primer piedra para un génesis científico expuesto según 
las rectificaciones de Jesús. Barcelona: Imprenta de Antonio Virgili. 

de los Reyes, Isabelo. 1909. La religión antigua de los Filipinos. Manila: Imprenta de El 
Renacimiento. 

Deeg, Max / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. 2023. „Einleitung.“ 
In Grenzen der Religion: Säkularität in der Asiatischen Religionsgeschichte, hg. von Max 
Deeg / Oliver Freiberger / Christoph Kleine / Karénina Kollmar-Paulenz. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 9-18. 

Derrida, Jacques. 1994. „Das Gesetz der Gattung.“ In Gestade. Wien: Passagen Verlag, 245-283. 

Engell, Lorenz. 2003. „Tasten, Wählen, Denken. Genese und Funktion einer philosophischen 
Apparatur.“ In Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines Begriffs, hg. von Stefan 
Münker / Alexander Roesler / Mike Sandbothe. Frankfurt am Main: Fischer, 53-77. 



 230 

Estrella. 1902. „La iglesia cismatica aglipayana.“ La Estrella de Antipolo 4, Suplemento 45, 177-
179. 

Estrella. 1903. „Iglesia de Aglipay cismatica protestante racionalista.“ La Estrella de Antipolo 5, 
Suplemento 38, 357-358. 

Estrella. 1904a. „¡¡¡Interesante controversia!!!“ La Estrella de Antipolo 6, Suplemento 6, 21-22.  

Estrella. 1904b. „Cosas curiosas de los aglipayanos.“ La Estrella de Antipolo 6, Suplemento 2, 5-7.  

Feige, Daniel Martin. 2020. „Was ist das Computerspiel? Bausteine eines negativen 
Essentialismus ästhetischer Medien.“ In Einspielungen. Prozesse und Situationen digitalen 
Spielens, hg. von Markus Spöhrer / Harald Waldrich. Wiesbaden: Springer, 79-93. 

Filipinas ante Europa. 1899. „La cuestión religiosa.“ Filipinas ante Europa 1 (1), 5. 

Filipinas ante Europa. 1900. „Las propriedades de los frailes.“ Filipinas ante Europa 2 (18), 145. 

Fonacier, Santiago. 1904. „Interesante controversia.“ Iglesia Filipina Independiente: Revista 
Catolica 2 (16), 61. 

Garcia, Tristan. 2014. Form and Object. A Treatise on Things. Übers. von Mark Allan Ohm / Jon 
Cogburn. Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Gealogo, Francis A. 2011. „Religion, Science, and Bayan in the Iglesia Filipina Independiente.“ In 
From Wilderness to Nation. Interrogating bayan, hg. von Damon L. Woods. Quezon City: 
Ateneo de Manila University Press, 108-121. 

Gill, Rosalind B. 2013. „The Uses of Genre and the Classification of Speculative Fiction.“ Mosaic: 
An Interdisciplinary Critical Journal 46 (2), 71-85. 

Kirsch, Anja / Stephanie Gripentrog-Schedel. 2025. „Genres der Verwissenschaftlichung: zur 
Einführung.” AЯGOS 4 (2), 29-114. 

Grampp, Sven. 2008. „There‘s a new Marshall in town. Niklas Luhmanns Medien in der 
Medienwissenschaft.“ MEDIENwissenschaft: Rezensionen | Review 25 (2), 127-137. 

Hermann, Adrian / Mohn, Jürgen, Hg. 2015. Orte der europäischen Religionsgeschichte, 
Würzburg: Ergon.  

Hermann, Adrian. 2015. Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religionsdiskurs 
und dem Problem der Differenzierung von ‚Religion‘ in buddhistischen Kontexten des 19. 
und frühen 20. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Hermann, Adrian. 2016. „Publicizing Independence: The filipino ilustrado Isabelo de los Reyes and 
the ‘Iglesia Filipina Independiente’ in a Colonial Public Sphere.“ The Journal of World 
Christianity 6 (1), 99-122. 

 

 



 231 

Hermann, Adrian. 2019. „Grenzen der Ultramontanisierung. Unabhängige katholische 
Bewegungen in Asien um 1900.“ In Weltreligion im Umbruch. Transnationale 
Perspektiven auf das Christentum in der Globalisierung, hg. von Olaf Blaschke / Francisco 
Javier Ramón Solans. Frankfurt: Campus, 451-474. 

Hermann, Adrian. 2024. “Global Translations. Conceptualizing Differentiations between ‘Religion’ 
and ‘Science’ in Thailand and the Philippines in the Nineteenth and early Twentieth 
centuries.“ In Historicizing Secular-Religious Demarcations. Interdisciplinary Contributions 
to Differentiation Theory. Sonderband der Zeitschrift für Soziologie, hg. von Monika 
Wohlrab-Sahr / Daniel Witte / Christoph Kleine. Berlin: De Gruyter, 271-300. 

Hermann, Adrian. 2025. „Globale Religionsgeschichte. Zeitschriften als Medium von ‚Religion‘ um 
1900.“ In Religionswissenschaft: Aktuelle Annäherungen, hg. von Michael Stausberg / 
Katharina Wilkens. Berlin: De Gruyter, 353-364. 

Hermann, Adrian. 2026 (forthc.). „Another Kind of Future/Past: Decolonial and Asiafuturist 
Imagination in the Philippines from the 19th Century to the Contemporary Tabletop Role-
Playing Games of #rpgsea.“ International Journal of Role-Playing. 

Hickethier, Knut. 22010 [2003]: Einführung in die Medienwissenschaft. Stuttgart: J. B. Metzler. 

Keckeis, Paul / Werner Michler, Hg. 2020. Gattungstheorie. Berlin: Suhrkamp. 

Kleine, Christoph / Monika Wohlrab-Sahr / Florian Zemmin / Judith Zimmermann, Hg. 2024. 
Global secularity. A sourcebook. Berlin: De Gruyter Brill. 

Kloock, Daniela / Angela Spahr. 42012 [1997]. Medientheorien. Eine Einführung. Paderborn: Fink. 

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann / E. Phuti Mogase / Ciprian Burlacioiu, Hg. 2016. Discourses 
of Indigenous-Christian Elites in Colonial Societies in Asia and Africa around 1900. A 
Documentary Sourcebook from Selected Journals. Wiesbaden: Harrassowitz. 

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann / Frieder Ludwig / Ciprian Burlacioiu, Hg. 2018. „To give 
publicity to our thoughts.“ Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und 
die Entstehung einer transregionalen indigen-christlichen Öffentlichkeit. Wiesbaden: 
Harrassowitz. 

Koschorke, Klaus / Adrian Hermann. 2023. „‚Beyond their own Dwellings‘. The Emergence of a 
Transregional and Transcontinental Indigenous Christian Public Sphere in the late 
Nineteenth and early Twentieth Centuries.“ Studies in World Christianity 29 (2), 177-221. 

Lewis, James R. / Hammer, Olav, Hg. 2010. Handbook of Religion and the Authority of Science. 
Leiden: Brill. 

Luckmann, Thomas. 2009. „Observations on the structure and function of communicative 
genres.“ Semiotica 173, 267-282. 

Luhmann, Niklas. 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd. 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 



 232 

Martínez Vigil, Ramón. 1891a. La antigua civilización de las islas filipinas [o. O.: o. V.]. 

Martínez Vigil, Ramón. 1891b. „La antigua civilización de las islas filipinas.“ La España Moderna 3 
(30), 86-98. 

Mersch, Dieter. 2006. Medientheorien zur Einführung. Hamburg: Junius. 

Mohn, Jürgen. 2009. „Komparatistik als Position und Gegenstand der Religionswissenschaft. 
Anmerkungen zum religionswissenschaftlichen Vergleich anhand der Problematik einer 
Komparatistik des Zeitverständnisses im Christentum (Augustinus) und im Buddhismus 
(Dôgen).“ In Komparative Theologie. Interreligiöse Vergleiche als Weg der 
Religionstheologie, hg. von Reinhold Bernhardt / Klaus von Stosch. Zürich: Theologischer 
Verlag Zürich, 225-276. 

Mojares, Resil B. 2006. Brains of the nation. Pedro Paterno, T.H. Pardo de Tavera, Isabelo de los 
Reyes and the production of modern knowledge. Quezon City: Ateneo de Manila 
University Press.  

Morrow, Paul. 2009a. Da Bathala code. Part 3. Pedro Paterno’s grand illusion. The Pilipino Express 
5 (14), 16-31. 

Morrow, Paul. 2009b. Da Bathala code. Part 4. Paterno and his critics. The Pilipino Express 5 (15), 
1-15. 

Neitzel, Britta. 2008. „Medienrezeption und Spiel.“ In Game Over?! Perspektiven des 
Computerspiels, hg. von Jan Distelmeyer / Christine Hanke / Dieter Mersch. Bielefeld: 
transcript, 95-114. 

Niehaus, Michael. 2024. Was ist ein Genre? Eine Untersuchung in 463 Bemerkungen. Hagen: 
Hagen University Press. 

Paterno, Pedro A. 1887. La antigua civilización Tagalog. Madrid: Tipografía de Manuel G. 
Hernández.  

Paterno, Pedro A. 1892a: El cristianismo en la antigua civilización tagalog. Madrid: Imprenta 
Moderna. 

Paterno, Pedro A. 1892b. „El cristianismo en la antigua civilización tagalog.“ La Solidaridad 4 (81), 
725-727. 

Paterno, Pedro A. 1892c. „El cristianismo en la antigua civilización tagalog.“ La Solidaridad 4 (91), 
850-853. 

Paterno, Pedro A. 1892d. „El cristianismo en la antigua civilización tagalog.“ La Solidaridad 4 (90), 
837-839. 

Peñalosa, Isidoro. 1904. „‚La Estrella de Antipolo‘ en retirada.“ Iglesia Filipina Independiente: 
Revista Catolica 2 (23), 91. 



 233 

Rath, Imke. 2016. „Pedro Alejandro Paterno’s La antigua civilización tagálog (1887). An attempt 
to (re)construct one‘s own religious past.“ In The role of religions in the European 
perception of insular and mainland Southeast Asia. Travel accounts of the 16th to the 21st 
Century, hg. von Monika Arnez / Jürgen Sarnowsky. Cambridge: Cambridge Scholars 
Publishing, 227-238. 

Remollino, Alejandro. 1904. „Libertad de conciencia.“ Iglesia Filipina Independiente: Revista 
Catolica 2 (16), 63. 

Ritzer, Ivo. 2021. „Introduction. Media and genre.“ In Media and Genre. Dialogues in Aesthetics 
and Cultural Analysis, hg. von Ivo Ritzer. Cham: Palgrave Macmillan, 1-33. 

Schröter, Jens, Hg. 2014. Handbuch Medienwissenschaft. Stuttgart: J.B. Metzler. 

Schumacher, John N. 1991. The Making of a Nation. Essays on Nineteenth-Century Filipino 
Nationalism. Quezon City: Ateneo de Manila University Press. 

Schumacher, John N. 1997. The Propaganda Movement, 1880-1895. The Creation of a Filipino 
Consciousness, the Making of the Revolution. Revised Edition. Quezon City: Ateneo de 
Manila University Press. 

Smit, Peter-Ben. 2021. „The Bible in the Iglesia Filipina Independiente.“ Philippine Studies: 
Historical and Ethnographic Viewpoints 69 (3), 457-480. 

Ströhl, Andreas. 2024 [2015]. Medientheorien: Grundwissen und Geschichte, München: UVK. 

Thomas, Megan C. 2012. Orientalists, Propagandists, and Ilustrados. Filipino Scholarship and the 
End of Spanish Colonialism. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Weatherby, Leif. 2025. Language Machines: Cultural AI and the End of Remainder Humanism. 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Wohlrab-Sahr, Monika / Christoph Kleine. 2021. „Historicizing Secularity. A Proposal for 
Comparative Research from a Global Perspective.“ Comparative Sociology 20 (3), 287-
316. 

Zymner, Rüdiger, Hg. 2010. Handbuch Gattungstheorie. Stuttgart: J.B. Metzler. 

Über den Autor 
Adrian Hermann ist Professor für Religion und Gesellschaft an der Universität Bonn. Er arbeitet zur 
Religionsgeschichte der globalisierten Welt seit dem 19. Jahrhundert und zur Theorie und Methodik 
der Religionswissenschaft. Darüber hinaus setzt er sich mit Dokumentarfilmtheorie und -geschichte 
sowie Game Studies auseinander. Er leitet in Bonn die Abteilung für Religionswissenschaft sowie das 
Bonn Lab for Analog Games and Imaginative Play. 

E-Mail: adrian.hermann@uni-bonn.de 



 234 

Danksagung 
Die intellektuelle Intensität, die sich um das Jahr 2004 aus der ersten Begegnung mit Jürgen Mohn in 
München während meines Studiums an der LMU von 2002 bis 2006 entfaltete, hat meinen weiteren 
Weg in die Wissenschaft so stark geprägt, dass dann ich zwar noch den Magister-Abschluss in der 
Theaterwissenschaft gemacht habe, dies aber schon mit einer Arbeit zu „Theater als Religion“, die 
zwischen den Disziplinen oszillierte und von Jürgen Mohn gemeinsam mit Michael Gissenwehrer 
betreut wurde. Dass ich von Jürgen Mohn dann 2011 in Basel als erster Doktorand im Fach 
Religionswissenschaft promoviert werden würde, war damals noch nicht abzusehen. Für all dies, für 
die intellektuelle und persönliche Offenheit, die tollen Menschen, die ich im Basler Umfeld 
kennenlernen durfte (oder noch aus München kannte) und von denen viele auch in diesem Heft 
vertreten sind, bin ich wahnsinnig dankbar. Auch dafür, Jürgen Mohn nicht nur als akademischen 
Lehrer, sondern später auch als Freund kennenlernen zu dürfen, mit ihm in Hamburg aber auch in 
Bonn mehrfach Zeit verbringen und diskutieren zu können, immer mit der Hoffnung, die 
Gesprächsfäden, die sich hier entsponnen haben, über Jahrzehnte so fortsetzen zu können. Das 
Geschenk seiner Präsenz in meinem Leben als akademisches Vorbild und immer überraschender 
Denker ist von anhaltender Dauer. 

Abstract in English 
The article contributes to the study of processes of the scientization of religion in and with regard to 
the Philippines around 1900, particularly within the Spanish-language colonial public sphere. It is built 
around an exemplary presentation of Spanish sources authored by Filipino intellectuals around 1900 
that have so far received little attention in the study of religion. These texts in various media forms 
and genres, document manifold ways of negotiating the relationships between religion and science. 
In a preliminary account, this body of sources is made accessible for the ongoing discussion on a Global 
History of Religion. I present texts by Pedro Paterno and Isabelo de los Reyes, as well as contemporary 
journals and their mass-media environments. Finally, with reference to debates in media studies, the 
article raises the question of how genre theory and media theory might be related to one another as 
aspects of a Global History of Religion. 


