Weder , Kriegsmaschine” noch Apologetik: der
Beginn der Religionswissenschaft in Frankreich

AIGOS David Atwood

Perspectives in the Study of Religion
Perspectives en sciences des religions
Perspektiven in der Religionswissenschaft

Prospetive in scienze dellz reigione Veroffentlicht am 01.12.2025

Zusammenfass ung

Der Aufsatz geht der friihen franzdsischen Religionsforschung in ihren ersten zwei Generationen
seit der Institutionalisierung nach und zeigt exemplarisch, wie sich im historisch und politisch
spezifischen Kontext der Dritten Republik eine Religionsforschung bildete, die sich von der
Theologie abgrenzte und ihre eigene disziplinare Identitat suchte. Dabei stehen zuerst die
wissenschaftlichen Institutionen und ihre Genres (Antrittsvorlesungen, Zeitschriften, Lexika und
Kongresse) im Fokus. Mit zwei Beispielen wird anschliessend der Prozess der
Verwissenschaftlichung und die Verdnderung der friihen franzdsischsprachigen Religionswissen-
schaft von der ersten zur zweiten Generation illustriert: Léon Marillier steht exemplarisch fir die
erste Generation der franzosischen Religionswissenschaftler, wahrend mit Marcel Mauss die
Konsolidierung von Religionswissenschaft, -geschichte und -soziologie beschrieben wird. Die
frihe franzosischsprachige Religionswissenschaft wird somit anhand der Genese ihrer ersten
Denkstile konturiert, die sich im Durchgang durch die Genres aufzeigen lassen.

1. Einleitung

Die frihe franzosischsprachige Religionswissenschaft ist im deutschsprachigen Raum weder
bekannt noch fir die Wissenschaftsgeschichte aufbereitet. Die gegenwartige deutsche
Rezeption franzdsischer Religionsforschung setzt — abgesehen von wenigen Vorldufern® im
19. Jahrhundert wie Ernest Renan und Auguste Comte — erst bei Emile Durkheim und Marcel
Mauss an. Exemplarisch ist etwa die komplette Absenz dieser Generation in der Zeitschrift
flir Religionswissenschaft. Die englischsprachige Rezeption ist etwas ausflhrlicher (Sharpe
2009: 122; Wiebe 1999: 40). Auch wenn die Religionsforschung in den Nachbarlandern friiher
eine gewisse Institutionalisierung aufweist, wird gleichwohl eine ganze Generation von
franzosischen Religionswissenschaftler:innen sowie die charakteristische, weil politische

1 Das verwendete Maskulinum ist kein generisches, sondern ergibt sich aus der historischen Konstellation.
Nur im Fall von allgemein auf die franzdsische Religionswissenschaft bezogenen oder aber in demjenigen,
in denen auch Frauen dabei waren, werden beide Formen verwendet.

Korrespondierender Autor: David Atwood, Universitat Zurich.

Um diesen Artikel zu zitieren: Atwood, David. 2025. ,,Weder ‘Kriegsmaschine’ noch Apologetik — der Beginn
der Religionswissenschaft in Frankreich.” A9GOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 116-
151. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8218.

Lizenz durch ASIGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org.




Grindung dieser Disziplin GUbersehen. Im Folgenden mochte ich einen Beitrag zum Schliessen
dieser Licke leisten.

Dabei muss ich mich mehrfach beschranken: Erstens ergibt sich durch den schon genannten
Fokus auf die ersten zwei franzosischen, explizit religionswissenschaftlichen (sciences
religieuses) Generationen eine zeitliche Rahmung, die sich auf die Jahre 1879 bis ungefahr
1905 erstreckt. Zweitens wird es nicht moglich sein, sdamtliche beteiligten Personen
einzufihren. Stattdessen fokussiere ich nach einer Uberblicksartigen Darstellung dieser
Kohorte, ihres politischen Kontextes und ihrer Leitfiguren (was meint: die ersten
Lehrstuhlinhaber und Zeitschriftengriinder) auf zwei Personen, mit denen die ersten zwei
Generationen der Religionswissenschaft illustriert werden kénnen: Zum einen ist dies Léon
Marillier als Mitherausgeber der Zeitschrift Revue de I’Histoire des Religions, Mitveranstalter
des ersten Kongresses fur Religionsgeschichte im Jahr 1900 in Paris und Inhaber des
Lehrstuhls fir die , Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Vélker” an der Ecole Pratique des
Hautes Etudes (EPHE), mit dem die zentralen Institutionen der Zeitschrift, des ersten
Kongresses sowie des entsprechenden Instituts eingeflihrt und illustriert werden kénnen.
Zum anderen schliesse ich hier seinen prominenten Nachfolger und Schiler auf dem
genannten Lehrstuhl der Ecole Pratique des Hautes Etudes an — Marcel Mauss. In beiden
Fallen mochte ich an wenigen Beitrdgen dieser Wissenschaftler den Gang durch die
Institutionen und Genres der Wissenschaft illustrieren und damit veranschaulichen, was
unter Verwissenschaftlichung verstanden werden kann: die kollektive, intra- und
interdisziplindre Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen.

Die an den Institutionen und Genres orientierte Vorgehensweise bezieht sich direkt auf den
Mikrobiologen und Wissenschaftshistoriker Ludwik Fleck (1896-1961), der mit der Theorie
des wissenschaftlichen Denkkollektivs sowie der Denkstile lange vor Thomas Kuhn eine
Soziogenese wissenschaftlichen Wissens ins Auge gefasst hat, die jenseits der damals schon
Uberkommenen Idee der ,grossen Forscher” die kollektive Verfasstheit von Wissenschaft
betont hat. Fleck war es auch, der zwischen der ,Zeitschriftwissenschaft, der
,Handbuchwissenschaft” und der ,,populdaren Wissenschaft” unterschieden hat (Fleck 1980:
146-164). Er hat gezeigt, wie sich Wissen von den esoterischen Kreisen der nachsten
Fachpersonen zunehmend verallgemeinert und exoterischer wird, was im Gang von
Wissensbestanden durch die Zeitschriften- und Handbuchwissenschaft Gber Lexika und die
Lehrbuchwissenschaft deutlich wird und schliesslich zu dem fihrt, was Fleck als ,,populdres
Wissen”  bezeichnet (Fleck 1980: 148-149). Dieser Prozess, den ich hier
Verwissenschaftlichung nenne und im dritten Abschnitt ausfihre, soll anhand der beiden
Personen und ausgewadhlter Texte nachvollzogen werden.

Flecks Wissenschaftstheorie ist in mindestens einer Hinsicht zu erganzen: Bevor wir von einer
wissenschaftlichen Disziplin sprechen koénnen, ist die Frage ihrer Finanzierung und
Institutionalisierung zu kldren. Zwar ist es grundsatzlich denkbar, dass eine Disziplin
klandestin oder subkulturell entsteht. Allerdings ist es in der Situation der Hochschulpolitik

116



der meisten europaischen Lander kaum vorstellbar, dass daraus ein langerfristig bestehender
Denkstil mit dem entsprechenden Denkkollektiv wird. Dazu benétigt es eine (auch politisch
gewollte) Institutionalisierung der entsprechenden Strukturen sowie die Finanzierung des
wissenschaftlichen Personals.

Mit diesem ersten Schritt beginne ich und fihre in die politische Situation der ersten
Generation franzdsischsprachiger Religionswissenschaftler ein. Neben den Lehrstihlen,
Institutionen und Zeitschriften steht dabei die begleitende Debatte Uber Ausrichtung und
Werte einer Religionswissenschaft im Fokus, bei der nicht nur die jlingere Forschung ihre
stark protestantische Orientierung bemerkt und teilweise auch kritisiert, indem auf
protestantisch-apologetische Tendenzen hingewiesen werden (Grosse 2014: 189-208;
Cabanel 1994: 33-80). Andere Autoren verzeichnen zwar in personeller Hinsicht die
protestantische Dominanz, verweisen aber auch auf eine Pluralitdt in Methodik und
inhaltlicher Ausrichtung (Henriet 2020; Despland 1979, 1999, 2001; Simon-Nahum 2002;
Baubérot 2002; Baubérot et al. 1987; Sharpe 2009; Poulat 1987a, 1987b; Pinard de la
Boullaye 1922). Die starke protestantische Pragung dieser ersten Generation war auf keinen
Fall ein Hinderungsgrund fir die Suche nach der ,,morale laique”, einer laizistischen Moral,
was als wichtiger Diskursstrang in dieser Generation prominent mitlauft (Kiyonobu 2007;
Baubérot 1997). Neben der Darstellung der ersten Lehrstiihle und Institutionen spielen in

Kapite 2 auch der ,erste Kongress fir Religionsgeschichte” in Paris 1900 eine zentrale Rolle.

Danach blicke ich im dritten Kapitel auf die von Ludwik Fleck bereitgestellte Perspektive auf
Verwissenschaftlichung und die Entstehungsweise ,wissenschaftlicher Tatsachen”. Dies stellt
die Grundlage und die wissenschaftshistorische Vorbereitung des anschliessenden
Analyseteils (Kapitel 4) dar, in dem ich mich den zwei Beispielfallen von Léon Marillier und
Marcel Mauss zuwende und damit den ,Weg durch die Verwissenschaftlichung” illustriere.
Wahrend Marillier auch biografisch ausfihrlicher eingefiihrt wird, konzentriert sich die
Analyse des deutlich besser bekannten Marcel Mauss auf die Kritik an seinem Lehrer und
Lehrstuhlvorgdnger Marillier. Diese Analyse erkldrt so die Abgrenzung der zweiten von der
ersten Generation der Religionswissenschaftler, bei der die protestantische Ausrichtung eine
Schlusselrolle spielt (Cabanel 2017). Dadurch werden auch einige Griinde fir die geringe
Bekanntheit der ersten franzdsischen Religionswissenschaftsgeneration Gber Frankreich
hinaus formuliert.

2. Die Institutionalisierung der frithen Religionsforschung in
Frankreich

Mit vier Daten kann die Institutionalisierung der Religionswissenschaft in Frankreich

chronologisiert werden (Despland 2001: 5; Henriet 2020: 194): 1879 wird der Lehrstuhl fur

Religionsgeschichte am Collége de France eingerichtet; 1880 wird mit der Revue de I’Histoire

des Religions (im Folgenden Revue genannt) die erste genuin religionshistorische Zeitschrift
gegrindet; 1885 wird das Musée Guimet mit seinem Schwerpunkt auf die asiatischen

117



Kunstwerke von Lyon nach Paris disloziert; 1886 wird die finfte Sektion als neue Abteilung

an der Ecole Pratique des Hautes Etudes unter dem Titel , sciences religieuses” gegriindet.

Verstandlicherweise (bergeht diese Auflistung samtliche Vorgeschichten,? wie sie mit
bekannten Forschern wie Eugéne Burnouf,® Ernest Renan,* Edgar Quinet® oder Etienne
Vacherot,® aber auch mit Zeitschriften wie der ersten Kulturzeitschrift Europas, der Revue des
deux mondes, welche auch religionshistorische und ethnografische Themen behandelte,
angefihrt werden kénnten. Da allerdings samtliche Anfangs- und Ursprungserzdhlungen als
performative Sprechakte immer auch die entsprechende Geschichte begriinden (Atwood
2019) und die hier vorgestellte Geschichte diejenige der institutionalisierten
Religionsforschung ist, werden die unterschiedlichen Moglichkeiten einer Vorgeschichts-
erzahlung ausgeblendet. Stattdessen wird die Institutionalisierungsgeschichte mit vier Daten
naher erldutert und kontextualisiert, aufgegliedert auf die jeweilige Art der Institution: Auf
den ersten Lehrstuhl folgt ein Bericht Uber die ersten einschldagigen Zeitschriften, die
Einrichtung weiterer wissenschaftlicher Institutionen wie der 5. Sektion ,,sciences religieuses”
an der Ecole Pratique des Hautes Etudes und des Musée Guimets sowie die Beschreibung des
Lersten religionshisto-rischen Kongresses” 1900 in Paris.

Der erste Lehrstuhl in seinem politischen Kontext

Der Einrichtung des Lehrstuhls fir Religionsgeschichte am College de France 1879 geht eine
Senatsdebatte am 9. Juli 1879 voraus, die charakteristisch ist fir die erste Halfte der Dritten
Franzdsischen Republik (1870-1940). Dies war eine Zeit, die nach der Niederlage gegen das
deutsche Kaiserreich 1871 und der Gefangennahme von Kaiser Napoleon Ill. sowohl
aussenpolitisch wie auch innenpolitisch mit der Niederschlagung der Pariser Kommune von
1871 durch grosse Unruhen gekennzeichnet war. Nach ersten Jahren einer monarchistischen
Parlamentsmehrheit Gbernahm 1876 die republikanische Fraktion die Mehrheit, allerdings
stand dieser eine starke katholische Opposition gegentber, weshalb in der Forschung fir
diese Phase von den ,zwei Frankreichs” gesprochen wird (Baubérot 1997; Poulat 1987a).

Jean Baubérot nennt diese zwei Frankreichs das ,klerikale” und das ,antiklerikale

2 Vorgeschichten kénnten etwa auch mit dem Marquis de Condorcet, Benjamin Constant oder Victor

Cousin beginnen.

Eugéne Burnouf war als Sanskritlehrer an der Ecole normale supérieure tatig und tibersetzte zudem

Teile des Zend-Avesta sowie u.a. Teile aus dem Pali-Kanon. Er war einer der Lehrer von Ernest Renan,

ist aber nicht mit seinem Neffen Emile-Lous Burnouf zu verwechseln, der ebenfalls Orientalist war und

in der Gruppe um die beiden Réville eine wichtige Rolle spielte.

4 Renan hat ein grosses Werk hinterlassen, wobei im Kontext der Religionsgeschichte insbesondere La

vie de Jésus (1863), Saint Paul (1869) oder die verschiedenen religionsgeschichtlichen Vorlesungen in

den 1880er Jahren interessieren. In der 1882 erschienen Schrift und an der Sorbonne vorgetragenen

Vorlesung ,Qu’est-ce qu’une nation?“ hat Renan zudem eine wichtige Theorie des Nationalstaates aus

der Perspektive der Vertragstheorie vorgelegt.

Edgar Quinets Génie des religions (1842).

®  Etienne Vacherot veréffentlichte 1869 mit La religion ein Werk, das fir die folgenden Jahre pragend
wurde.

118



Frankreich”, wobei die Schaffung der Religionswissenschaft Teil der Laizisierung der Bildung
war und damit zum ,antiklerikalen Frankreich” gehorte (Baubérot 2002: 55). Diese
polarisierte Grosswetterlage war die Grundlage fir eine Situation, in der die laizistischen und
teilweise auch sozialistischen Republikaner bald sogar die Zwei-Drittel-Mehrheit hatten, aber
gleichwohl einer Opposition aus verschiedenen Fraktionen der Monarchisten, grossen Teilen
der katholischen Kirche sowie Teilen der Armee gegenlberstanden.

In diese Zeit fallt nicht nur die Laizisierung der Schule und der Hochschule, sie kulminierte
schliesslich in der Trennung von Staat und Kirche 1905. Auch die frihe franzosische
Religionswissenschaft war ein deutliches Produkt dieser Zeit, wie dieser Beitrag belegt.
Ebenfalls in diese Zeit fallt die symptomatische Affaire um den zu Unrecht verurteilten
judischen Hauptmann Alfred Dreyfus (1896-1906), welche kaum einen der im Weiteren zu
nennenden Wissenschaftler kalt liess — ja, in der auch der Begriff des Intellektuellen als eine
(zuerst pejorativ verwendete) Bezeichnung flr sich offentlich dussernde Wissenschaftler
Uberhaupt aufgekommen ist (Winock 2003; Jurt 2012: 11-12). Viele der frihen
Religionswissenschaftler dusserten sich offentlich als ,,Dreyfusards”.

In der genannten Senatsdebatte gab es zwei Einwande gegen die Einrichtung des Lehrstuhls
fur Religionsgeschichte am College de France (Despland 2001: 5): Einerseits sei die
Bezeichnung ,Religionsgeschichte” zu allgemein, andererseits stand die Frage nach der
Befangenheit im Raum. Dies schildert zeitgendssisch etwa der belgische Religionshistoriker
Goblet d’Alviella in seinem Aufsatz Gber die Religionsgeschichte in der 6ffentlichen Bildung.
Er berichtet, wie im Senat der Vorsitzende des Collége de France, Edouard Laboulaye,’
vehement gegen den von Léon Gambetta und Paul Bert eingebrachten Vorschlag opponierte:
,M. Ed. Laboulaye, professeur lui-méme au College de France, dénonca cette création
comme déplacée et dangereuse: un cours d'histoire des religions ne lui disait rien qui vaille;
il y flairait une ‘machine de guerre’, une ‘chaire de combat’.“® (Goblet d’Alviella 1911: 47) Der
grosse Fursprecher fir die Schaffung des Lehrstuhls, Paul Bert, gewann nichtsdestotrotz die
Debatte, nicht zuletzt deswegen, weil auch Jules Ferry, der bald danach das erste Mal
Ministerpradsident wurde, sich flr den Lehrstuhl mit dem Argument aussprach, dass man den
Lehrstuhl vor der Wissenschaft schafft (Poulat 1987a: 309; Despland 2001: 5). Allerdings
konnten sich Gambetta und Bert nicht zur Ganze durchsetzen, denn sie hatten durchaus
einen antiklerikalen Kampf-Lehrstuhl im Sinn und hatten dafir, wie Patrick Henriet zeigte,
auch einen eigenen Kandidaten im Blick: den antiklerikalen Jules Soury. Offenbar war dies
dem Bildungsminister Jules Ferry aber zu gefahrlich, was den liberalen protestantischen

7 Laboulaye war nicht nur Vorsitzender des Collége de France und ab 1875 Senator auf Lebenszeit,
sondern auf ihn geht auch die Idee zuriick, den Vereinigten Staaten die Freiheitsstatue zu schenken.

& M. Ed. Laboulaye, selbst Professor am Collége de France, denunziert die Schaffung als deplatziert und
gefdhrlich: Ein Kurs in Religionsgeschichte lohne sich nicht; er wittere darin eine Kriegsmaschine, ein
Kampf-Lehrstuhl.” Ubersetzungen franzésischer Texte sind meine eigenen, ausser im Fall von Teilen aus
Marcel Mauss’ Antrittsvorlesungen (2012).

119



Pfarrer, Theologen und Religionshistoriker Albert Réville (1826-1906) ins Spiel brachte
(Henriet 2020: 195). Im Januar 1880 wurde er dann vom Ministerium nominiert.

Réville, der davor in den Niederlanden fir die wallonische Kirche als Pastor arbeitete, wurde
in den folgenden 26 Jahren zum wichtigsten Akteur in der neuen Religionswissenschaft,® er
kann geradezu als ,Patron” der ersten beiden Generationen dieser entstehenden Disziplin
betrachtet werden. Gleich zu Beginn macht Réville deutlich, dass der Einwand im Senat, dass
hier ein ,Kampflehrstuhl”, eine machine de guerre, geschaffen wiirde, nicht begriindet war.
Er versuchte fortan die Gemditer zu beruhigen, indem er eine doppelte Verneinung zum
wissenschaftlichen Ethos der Religionswissenschaft erklarte: Weder Dogmatismus noch
Polemik kennzeichneten ihre Haltung, sondern die Pragung einer streng wissenschaftlichen
Methode (Réville 1880: 12).

Noch konflikthafter war der flinf Jahre spater stattfindende Streit um die katholisch-
theologischen Fakultdten, respektive ihre (indirekte — ndamlich Uber die Streichung ihres
Budgets verfasste) Schliessung am 21. Marz 1885 (Despland 2001: 6). Jean Baubérot weist
darauf hin, dass die Erforschung der Religion wie auch die religiose Morallehre an der Schule
nicht einfach beendet, sondern ersetzt wurde, eben durch die neue Sektion ,sciences
religieuses” (Baubérot et al. 1987: 55). Der Name selbst wurde durch das franzosische
Parlament, den Senat, vergeben, wobei der Name schon einige Jahre kursierte, insbesondere
unter liberalen protestantischen Theologen: Frédéric Lichtenberg publizierte 1877 eine
Encyclopédie de Sciences Religieuses und verband damit zwei ,,Feinde des 19. Jahrhunderts”
— die Religion und die Wissenschaft (Baubérot 2002: 56). Die hdchsten politischen
Institutionen fligten der Ecole Pratique des Hautes Etudes'® schliesslich eine fiinfte Sektion
hinzu, neben den ersten drei naturwissenschaftlichen Sektionen und der vierten Sektion fir
Geschichte und Philosophie, die alle bei ihrer Griindung 1868 geschaffen wurden. In den
ersten Jahren wurden zwolf Lehrstihle eingerichtet, finf davon flr das Christentum (das
kanonische Recht eingeschlossen), zwei flr semitische Studien, einer fir die
Religionsgeschichte der Griechen und Romer (André Berthelot), je einer fir Indien (Abel
Bergaigne, ab 1887 Sylvain Lévi) sowie fiir die Religion des alten Agyptens, fir ferndstliche
Religionen sowie fir die ,Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Volker”, die genannter
Léon Marillier Gbernahm (Baubérot et al. 1987: 163-164). Ich komme sogleich auf die 5.
Sektion zurlck, werde zuvor jedoch zuerst die Revue de [’histoire des religions (und
benachbarte Zeitschriften) einflihren, da diese zeitgleich mit Albert Révilles Aufnahme des
Lehrstuhls am College de France gegriindet wurde.

Religionsgeschichte (histoire des religions) und Religionswissenschaft (sciences religieuses) werden in
dieser Phase als austauschbare Begriffe verwendet. Ich halte mich soweit méglich an die entsprechend
verwendete Form.

10 Die Ecole Pratique des Hautes Etudes ist keine klassische Universitat, sondern eine Forschungseinrich-
tung, die zu den grandes écoles, den spezialisierten Hochschulinstitutionen, gehort.

120



Die ersten Zeitschriften

Das Jahr 1880 sah in Frankreich nicht nur den ersten Lehrstuhl flir Religionsgeschichte,
sondern auch die erste genuin religionswissenschaftliche Zeitschrift, was Christian Grosse
dazu bringt, vom annus mirabilis (vom Wunderjahr) der Religionswissenschaft zu sprechen
(Grosse 2014).

Maurice Vernes, ebenfalls ein liberaler Protestant, Gbernahm die Direktion der Revue und
beschrieb in der allerersten Ausgabe in programmatischer Weise Aufgabe und Stossrichtung
der neuen Zeitschrift. Die Grundlage bilde die philologische Arbeit der letzten Dekaden, ohne
die keine Religionsgeschichte zu betreiben sei, dabei gelte es, Arbeitsteilung anstatt
Konkurrenz zu leben (Vernes 1880: 1). Soweit stellt sich die Zeitschrift noch in eine
Kontinuitdt zu ihrer Forschungsvorgeschichte in der Philologie und Religionsgeschichte
(avant la lettre institutionalisé). Die darauffolgenden Darstellungen jedoch markieren einen
deutlichen Bruch: Die bis anhin vorhandene Unterscheidung von profaner und heiliger
Geschichte spielt nun keine Rolle mehr (Vernes 1880: 3). In methodischer Hinsicht sollen die
Regeln der historischen Kritik auf alle Texte inkl. etwa dem Alten Testament mit der Strenge
der wissenschaftlichen Regeln (Vernes 1880: 4) angewendet werden. Methodisch und
theoretisch zeigt sich ein deutliches und in der damaligen Zeit Ubliches Paradigma: neben
einer historisch-philologischen Textkritik dominiert eine evolutionistische Geschichts-
philosophie, erganzt durch (in Ansatzen) folkloristische Zugangsweisen oder ethnologische
Perspektiven. Die meisten Beitrdge jedoch prasentieren eine religionshistorische
Ausrichtung, wie sie der Name der Zeitschrift insinuiert.

Die Abgrenzungsarbeit der Zeitschrift wendet sich zwar in erster Linie gegen die Theologie
und die Religion selbst, aber auch die Philosophie fallt aus dem Rahmen dessen, was in der
Zeitschrift veroffentlicht wirde, wie Vernes bekannte: ,,Quant a nous, nous ne prétendons
faire ici ni philosophie, ni religion, rien que de I'histoire.“*! (Vernes 1880: 5) Vernes flgt aber
an, dass er hoffe, diese Geschichte zu betreiben, ohne eine Empfindlichkeit zu verletzen,
denn die Polemik in der Religionsgeschichte gehdre zwar in eine bestimmte Zeit, in der sie
legitim gewesen war. Heute allerdings, als die Barrieren gegen die Geschichtsforschung
niedergerissen worden seien, kdnne dieser polemisch-negativen Arbeit die positive Arbeit
der Geschichtskritik entgegengesetzt werden (Vernes 1880: 6). Die Religionsgeschichte
unterliege folglich den rigorosesten Kriterien der Wissenschaft (Vernes 1880: 12).

In den Folgejahren entwickelte sich eine rege religionshistorische Arbeit in der Zeitschrift im
Rahmen von Aufsdtzen, Rezensionen und ,Vermischtem®, bei der nicht nur franzosische
Autoren (neben dem engsten Kreis aus der 5. Sektion der Ecole Pratique des Hautes Etudes
auch Forscher wie James Darmesteter, Gaston Maspero, Auguste Barth), sondern auch
niederlandische (Cornelis P. Tiele), deutsche (Julius Wellhausen, Otto Pfleiderer oder Wilhelm

1 Was uns angeht, betreiben wir hier weder Philosophie noch Religion, sondern nichts anderes als

Geschichte.”

121



Schmidt) Autoren mitschrieben. Die Zeitschrift hat verschiedene, das Fach mitbestimmende
Artikel veroffentlicht, etwa van Genneps ,De quelques rites de passages en Savoie” (1910).
Ich werde spater auf einzelne, herausgegriffene Beitrdge der Revue zurlickkommen, aber an
dieser Stelle den Blick auf den allgemeinen disziplindren Institutionalisierungsprozess
behalten.

Maurice Vernes blieb flr die ersten finf Jahre als Direktor der Zeitschrift tétig, gab diese
Aufgabe dann aber 1896 an die jlingeren Jean Réville (der Sohn von Albert Réville) sowie Léon
Marillier weiter. Die Revue wurde zur zentralen Zeitschrift der 5. Sektion, bei der samtliche
Forscher regelmassig ihre Aufsatze publizierten — die Revue wurde somit zum Laboratorium
der entstehenden franzdsischsprachigen Religionswissenschaft, die durchaus auch
religionshistorische Forschungen aus den Nachbarldndern Ubersetze, rezensierte und
abdruckte.

Ebenfalls 1880 wurden die Revue des études juives sowie die auf die ferndstliche Kunst,
Kultur- und Religionsgeschichte spezialisierte Zeitschrift Annales Du Musée Guimet
gegriindet, welche bis 1908 in rund 25 Ausgaben erschien und teilweise enge Verbindungen
zur Revue aufwies. So veroffentlichte etwa James Darmesteter, der sowohl am College de
France (ab 1885) sowie (ab 1892) an der Ecole Pratique des Hautes Etudes lehrte und
forschte, Teile seiner Ubersetzungen aus dem Zend-Avesta in den Annales (1892, Tome 21
und 22). Wahrend die beiden Revues jedoch bis heute erscheinen, war der Annales Du Musée
Guimet nur eine kurze Erscheinungsphase beschieden.

Neben diesen stark oder zur Ganze religionshistorisch ausgerichteten Zeitschriften ist eine
dritte Zeitschrift zu nennen, deren Popularitdt bis heute weit Gber die Landesgrenzen
hinausgeht. 1896 wurde L’Année sociologique von Emile Durkheim gegriindet. Dies wird hier
zum einen deshalb genannt, weil selbstverstdndlich eine Kategorie sociologie religieuses
integriert wurde und sowohl thematisch als auch personell eine gewisse Nahe zwischen der
Revue und L’Année sociologique bestand. Gleichzeitig — und dies wird im vierten Kapitel
dargestellt — gab es auch deutliche Kritik an der ersten, religionshistorischen Generation, die
sich auch durch die religionswissenschaftliche Institutionengeschichte zieht. Wie Jean
Baubérot hinsichtlich des Religionsverstandnisses der 5. Sektion der Ecole Pratique des
Hautes Etudes schrieb: ,Elle va étre rapidement contestée par de jeunes durkheimiens, H.
Hubert et M. Mauss qui dirigeaient la section 'sociologie religieuse' dans I'Année
sociologique.“*? (Baubérot 2002: 59)

12 Dieses wurde rasch von den jungen Durkheimiens, H. Hubert und M. Mauss, welche die neue Sektion

‘Religionssoziologie” in L’Année sociologique leiteten, bestritten.”

122



Die erweiterte institutionelle Landschaft: 5. Sektion und Musée Guimet

Als der Prasident der Republik, Jules Grévy, am 30. Januar 1886 das Dekret zur Griindung der
5. Sektion sciences religieuses signierte, wurde damit die bis heute existierende (und
innerhalb Frankreichs massgebliche) Institution flr Religionswissenschaft gegriindet. Danach
ging es schnell; die nun laizisierte Einrichtung, die (budgetdr) an die Stelle der ehemaligen
katholisch-theologischen Fakultdt gestellt wurde, begann schon am 1. Marz mit der Lehre.
Von den zugehdrigen Lehrstihlen waren drei als directeurs d’études, vier als directeurs
adjoints und funf maitres de conférences eingerichtet worden.

Die zwolf Positionen wurden mehrheitlich von protestantischen Theologen und Pfarrern
Ubernommen: Albert Réville, der schon den Lehrstuhl am Collége de France innehatte, wurde
zum Direktor gewahlt und Gbernahm den Bereich der Dogmengeschichte. Sein Sohn Jean
wurde auf den Lehrstuhl flr Kirchengeschichte berufen, wadhrend Auguste Sabatier
,christliche Literatur” lehrte (Baubérot 2002: 58) und dessen Nachfolger der Protestant Louis
Massebieau wurde. Der vierte ehemalige Pastor war Maurice Vernes, dessen Positionen
allerdings sehr kirchenkritisch waren. Weitere Wissenschaftler waren der Indologe Sylvain
Lévy, der Althistoriker und Philologe André Berthelot sowie der katholische Jurist Adhémar
Esmein (fir kanonisches Recht), der in letzter Minute gefunden wurde. Unter den wenigen
Schuler:innen dieser ersten Dekade waren bekannte Namen wie Arnold van Gennep, Laetitia
M. Conrad, Henri Hubert oder Marcel Mauss, wobei die beiden Letztgenannten spater selbst
eine wichtige Rolle in der 5. Sektion Gibernehmen werden.

Die Sektion war

[...] décidément laique, dans I'esprit de la République qui I'avait créée. Elle

n’était pas antireligieuse, ou irréligieuse. A la moitié au moins de ses
membres, |'esprit religieux paraissait méme, comme a beaucoup de leurs
contemporains, la supréme valeur humaine, qui perdure a ses réalisations
historiques.*® (Poulat 1987b: 77)

Mit der damit begonnenen Laizisierung der Bildung im Allgemeinen und der
Religionsforschung im Speziellen werden gleichwohl verschiedene Tendenzen deutlich. Zum
einen ist damit eine institutionelle Offnung verbunden, da die neue Sektion als 6ffentliche
und laizistische Institution geschaffen wurde. Die Lehrenden mussten jedoch kein Bekenntnis
zu laizistischen Werten und Inhalten in ihrer Lehre abgeben (Poulat 1987b: 49). Dies hatte
zur Folge, dass liberale Protestanten Uberproportional vertreten waren. Einerseits wurden
die religionshistorischen Arbeiten vor der Institutionalisierung stark durch protestantische
Wissenschaftler betrieben, andererseits konnten nur wenige Katholiken fir die neue,
republikanisch-laizistische und damit politisch umstrittene 5. Sektion gewonnen werden.

13 Die Sektion war ,entschieden laizistisch, im Geist der Republik, die sie gegriindet hatte. Sie war nicht

antireligios, oder irreligios. Fur die Hélfte ihrer Mitglieder war der religidse Geist sogar, wie fir viele
ihrer Zeitgenossen, der hdchste menschliche Wert, der seine historischen Realisierungen tUberdauerte.”

123



Offenbar war es grundsatzlich schwierig gewesen, die verschiedenen Positionen Uberhaupt
zu besetzen, da die neue Sektion geradezu mit einer ,Explosion von Ressentiment, mit Hass
und Wut” vonseiten der katholischen Opposition konfrontiert gewesen war, wie Sylvain Lévy
1932 rlckblickend festhielt (zitiert nach Poulat 1987b: 77).

Die Gruppe der liberalen Protestanten und Religionshistoriker dominierte. Darunter waren
viele ehemalige Pfarrer, die eine fir Stromungen des damaligen liberalen Protestantismus
spezifische Frommigkeit aufwiesen, deren Ansichten sich mit der neu gegriindeten
Religionswissenschaft als ,Schule der Toleranz” und Forderin des ,religidsen Geistes” als
kompatibel erweisen wirde. Dass hier auch eine entsprechende Praferenz in der Besetzung
der Positionen vorhanden war, zeigte exemplarisch der Fall von Léon Marillier. Der spéatere
Inhaber des neuen Lehrstuhls flr die ,Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Volker” an
der Ecole Pratique des Hautes Etudes lehrte in den 1880er Jahren an der erst 1877
gegriindeten protestantischen theologischen Fakultdt der Sorbonne. Bevor seine dortige
Lehrveranstaltung akzeptiert wurde, musste Marillier beim dortigen Dekan Lichtenberger —
dem Herausgeber der erwahnten Encyclopédie des Sciences Religieuses —vorsprechen. Dieser
attestierte ihm am 11. Juli 1897 (Marillier war damals 24 Jahre alt) , [...] une impression
excellente, M. Marillier n"appart(enant) nullement aux esprits forts et critiques. C'est un
catholique qui vient au protestantisme et une nature profondément religieuse.“** (Le
Maléfan 2005: 269)

Emile Poulat wies darauf hin, dass sich hier eine Disziplin im Entstehen zeige, deren erste
Aufgabe es war, die Gemuter zu besanftigen und zu zeigen, dass mit den entsprechenden
Methoden und Engagement eine religionswissenschaftliche Forschung geleistet werden kann
(Poulat 1987b: 77-78): eine Religionswissenschaft, die den verschiedenen Ansprichen
gerecht werden kann und eben nicht zur politischen Kriegsmaschine oder zu einer Institution
religioser Apologetik wurde.

Die franzosischen Religionshistoriker waren eng mit ihren belgischen, niederldndischen und
schweizerischen Kollegen verbunden, die teilweise auch am gleich ndher zu beschreibenden
Kongress in Paris beteiligt waren. Dazu ist zuvorderst der protestantische belgische
Religionshistoriker und Freimaurer Comte Eugéne Goblet d’Alviella (1846-1925) zu nennen,
der ab 1884 Vorlesungen zur allgemeinen Religionsgeschichte an der Universitat Brissel hielt
(deren Rektor er spater wurde) und 1910 drei Bdnde zur allgemeinen Religionsgeschichte
publiziert. Er war eng mit den franzosischen Religionshistorikern verbunden. Goblet d’Alviella
war ein vehementer Vertreter der komparativen Methode und stand mit den beiden Réville
in engem Austausch (Boudin 1995) sowie mit Maurice Vernes in einem Streit Uber den
Stellenwert genannter Methode. Auch mit den frankophonen Religionshistorikern in der

1 Lichtenberg attestierte ihm ,ein[en] exzellente[n] Eindruck, M. Marillier gehdre keineswegs zu den
umstrittenen und kritischen Geistern. Er ist ein Katholik, der zum Protestantismus kommt und eine tief
religiose Natur aufweist.”

124



Schweiz bestand ein teilweise enger Austausch, etwa Uber Albert und Jean Réville (Grosse
2014).

Insgesamt sehen wir also eine disziplindre Neugriindung, die zwar einen eindeutigen
institutionellen Bruch darstellt, aber sowohl in epistemischer-methodischer (etwa mit der
Betonung der Bedeutung von Philologie) als auch in theoretischer Hinsicht (sichtbar etwa an
der evolutionistischen Geschichtsphilosophie) starke Kontinuitdten zu ihren Vorlaufern
aufweist. Daneben zeugt die neue Disziplin aber von einer Diskontinuitdt, was die
Akzentuierung der Geschichte und ihrer Beschreibung angeht — hier wird eine klare Zasur zur
christlich-apologetischen Geschichtsschreibung gezogen. Dies gilt sowohl fir den Umgang
mit den Quellen und ihrer Gleichwertigkeit als auch im Hinblick auf die Positionalitdt und das
Ethos der Religionswissenschaft und -geschichte. Diese widerspiegelt die dargestellte
polarisierte politische Debatte, in der sich die neue Disziplin auf die Seite des
republikanischen Frankreichs stellte und von dort aus versuchte, an der laizistischen Moral

mitzuwirken und etwa als ,,Schule der Toleranz” fir die entsprechenden Werte einzustehen.

Neben der massgeblichen 5. Sektion an der Ecole Pratique des Hautes Etudes zog 1886 auch
das 1880 gegriindete Musée Guimet von Lyon nach Paris. Der Griinder, Emile Guimet, der
auch als Griinder der Revue genannt wird (Réville 1901: 7), war ein Industrieller und Handler,
der auf vielen Reisen in asiatische Lander eine umfangreiche Kunstsammlung aufgebaut hatte
und diese zuerst in Lyon und ab 1886 in Paris ausstellte. Das Museum ist heute noch in der
Nahe des Eiffelturms zu besichtigen, vis-a-vis des Musée de I'Homme. Guimet war stark an
der asiatischen Religionsgeschichte interessiert und dadurch mit dem Kreis der
Religionshistoriker verbunden, weshalb er nicht nur die Revue griindete und unterstitzte,
sondern mit der Annales du Musée Guimet eine eigene Zeitschrift finanzierte. Wie erwahnt,
veroffentlichten viele der Religionshistoriker und an der 5. Sektion tatigen Wissenschaftler
auch in den Annales du Musée Guimet ihre Texte.

Der erste Kongress fiir Religionsgeschichte in Paris, 3.-8. September 1900

Zwanzig Jahre nach der Institutionalisierung des ersten Lehrstuhls fir Religionsgeschichte
und seiner Besetzung durch Albert Réville konnte derselbe am Kongress fir
Religionsgeschichte im September 1900 in Paris anldsslich seiner Eréffnungsrede verkiinden:

L'Histoire des Religions, comme toutes les histoires, se fait par le labeur

collectif de tous ceux qui y consacre leur forces, et on ne pourra jamais dire
gu’elle est faite complétement, définitivement et sans révision possible. Mais ce
gu’on peur dire, c’est que ces grandes lignes sont tracées, que le champ de mines a
été sondé, divisé, approfondi, et que c’est a chacun des mineurs de creuser de son
mieux, le filon qu’il s’est adjugé.’® (Réville 1901: 48)

15 Die Religionsgeschichte wird, wie jede historische Arbeit, durch die kollektive Arbeit all derer

ermoglicht, die sich ihr verschreiben, und man wird nie sagen konnen, ihre Arbeit sei vollstandig,
definitiv und ohne mogliche Revision. Aber was man sagen kann, ist, dass ihre grossen Linien

125



Das ,Minenfeld” war also sondiert und die grossen Linien nachgezeichnet. Was alles notig
war, damit diese weitreichende Aussage vom ersten Lehrstuhlinhaber flr Religionsge-
schichte in Frankreich Gberhaupt moglich wurde, lasst sich anhand des ,ersten Kongresses
fur Religionsgeschichte” in Paris, der gleichzeitig mit der Weltausstellung stattfand,
rekonstruieren. Die Herausbildung von Religion als eigenstandigem Begriff, als
wissenschaftlich erforschbare Tatsache und somit als eigenstandige Sphare in Geschichte
und Gegenwart zeigte sich an einer Aussage Léon Marilliers am Kongress: Alle Institutionen,
Gebrauche, Meinungen und Denkweisen seien einzig durch ihre historische Genese zu
rekonstruieren. Dies verhalte sich, so Marillier, nicht anders in Bezug auf Glaubensrichtungen
und Religionen. Aus diesem Grund habe die Religionsgeschichte die alten Dogmatiken
abgelost (Marillier 1901: 184). Wie die Neukonzeption von Religion als einem eigenstandigen
Faktum eingesetzt wird, unterscheidet sich also je nach Akteur:in, Zeit und Ort: Wahrend am
Weltparlament der Religionen in Chicago 1893 die Konzeption in Richtung einer Religion der
Zukunft ging und Fragen des interreligiosen Friedens und Zusammenlebens thematisiert
wurden (Liddeckens 2002; Seager 1993) und in Stockholm der erste ,erste” Kongress fir
Religionsgeschichte deutlich apologetisch ausfiel, so ldsst sich der Pariser Kongress durch das
Bemiihen zusammenfassen, Religion auf wissenschaftliche und nichtkonfessionelle Art und
Weise zu beschreiben.

Eine Abgrenzung gegenlber den gerade genannten Kongressen ist somit verstandlich.
Gaston Bonet-Maury, der Delegierte des Ministeriums fir offentliche Lehre und selbst
Religionsforscher, der verschiedentlich in der Revue publizierte, stellte in seinem Grusswort
am Pariser Kongress die Wissenschaftlichkeit der Kongresse in Chicago (1893) und Stockholm
(1897) in Frage: Ersterer habe die soziale Frage vernachlassigt, letzterer die Mehrheit der
Minister aller Konfessionen im Geiste eines ,heiligen Kreuzzugs gegen Materialismus und
Immoralismus” vereint und den religiésen Frieden somit fiir ein paar Tage hergestellt (Bonet-
Maury 1901: 51). Er halte dies nun im Frankreich der dritten Republik fir ganzlich unmaoglich.
Hierbei ist daran zu erinnern, dass dieser Religionskongress in die Wirren um die Dreyfus-
Affare fiel, in welcher sich einige der Kongressteilnehmer auch 6ffentlich dusserten.

Bonet-Maurys Hinweis auf den , Kreuzzug gegen Materialismus und Immoralismus®, der in
Stockholm seiner Auffassung nach stattfand, wird mit der Bemerkung ergdnzt, dass der
Kongress in Paris demgegenlber von der ,recherche désintéressé de la vérité”, der
Lunvoreingenommenen Suche nach der Wahrheit” gepragt sei (Bonet-Maury 1901: 52). Hier
wird der wissenschaftstheoretische wie auch -politische Anspruch des Kongresses deutlich
greifbar. Eine solche ,desinteressierte” oder ,unvoreingenommene” Suche nach der
Wahrheit meint jedoch nicht eine durchgehende Ausgrenzung ,religioser Wahrheit”,
sondern eine Neuausrichtung von Wissenschaftlichkeit, die eine Transformation von Religion
im Diskurs der Wissenschaft bedeutet und mit folgendem Diktum Albert Révilles

nachgezeichnet sind, dass das Minenfeld sondiert wurde und dass es an jedem Einzelnen ist, den Faden
bestmoglich zu verfolgen, den er aufgenommen hat.”

126



veranschaulicht werden kann: ,la recherche désintéressé et infatigable du vrai est une des
formes, non la moindre, de 'amour de Dieu.”*® (Réville 1901: 49) In der Eréffnungsrede
erwahnte Réville auch, dass ein universelles Naturgesetz menschlichen Lebens im BedUrfnis
nach einer umfanglichen ,Intensivierung des Lebens” liege (Réville 1901: 40). Dieses
Bedurfnis, welches an die von Max Miller (in einem vorgelesenen Brief am Kongress)
erwahnte Konzeption von Religion als Umgang mit den Tiefen der Seele erinnert, kénne durch
verschiedene Ziele erreicht werden — als schlechtes Beispiel sei etwa die Trunkenheit zu
erwahnen. Die unterschiedlichen, von Réville gutgeheissenen Beispiele umfassen etwa das
Horen schéner Musik, das Betrachten einer Landschaft, aber auch Tatigkeiten wie die
Philanthropie oder die theoretische sowie die praktische Wissenschaft. Explizit erwahnt als
,Verstarker (amplificateur) des Lebens” wurde auch die Geschichtswissenschaft sowie der
Religionskongress in Paris (Réville 1901: 41). Es ist hier einfach vorauszusehen, dass solche
Positionen schon in dieser Zeit, besonders aber in den kommenden Jahren als
protestantische Residuen oder sogar als religionsapologetische Tendenzen vehement
kritisiert wurden.

Es liegt nahe, das Anliegen einer wissenschaftlichen Religionsgeschichte als Projektionsflache
sowohl religionskritischer als auch religionsapologetischer Anliegen zu betrachten. Albert
Réville stellte in seiner Eroffnungsrede fest, dass die Religionsgeschichte in der
Vergangenheit gegen zwei Oppositionen zu kimpfen gehabt hatte: Die eine flrchtete, dass
die Religionsgeschichte die Dogmen erschittern wirde und ging davon aus, dass jenseits
dieser Dogmen nur die Krafte des Teufels herrschen wiirden. Die andere Opposition, welche
das Kind des 18. Jahrhunderts sei, habe in allem, was den Namen ,Religion” trug, nur das
Schlechte gesehen (Réville 1901: 46). Die Religionsgeschichte sei also sowohl von links als
auch von rechts mit Misstrauen und Unwillen konfrontiert gewesen und habe sich dennoch
ihren Platz in der ,,Enzyklopadie des zeitgendssischen Wissens” erobern kdnnen (Reville 1901:
47). Dies tat sie trotz der geringen Erwartungen, die man anfangs in sie setzte — man
erwartete von Réville insgesamt bloss drei bis vier Binde zur Religionsgeschichte (1901: 47).Y

Wenn Réville aber im Jahr 1900 — wie oben gezeigt — die grossen Linien der
Religionsgeschichte fir nachgezeichnet halt, so liegt dies auch an einer Wissenschaftstra-
dition, in der die Etappe der Institutionalisierung lediglich das Resultat einer langeren und
komplexen Vorgeschichte darstellt. Réville selbst liest die Vorgeschichte am Kongress
folgendermassen:

16 [..] die desinteressierte und unermidliche Suche nach dem Wahren ist eine der Formen, nicht die

Mindeste, der Liebe Gottes.”

Réville erwdhnt eine Begegnung mit einem Minister fur Bildung, der ihn zu Beginn seines Lehramtes
fragte, was er nach drei, vier Jahren der Forschung noch hinzuzufiigen hatte. Er entgegnete, dass sein
ganzes Leben nicht ausreiche, all dies zu veroffentlichen, was er zu schreiben beabsichtige — dies habe
beim Minister ein grosses Erstaunen ausgeldst (Réville 1901: 47).

17

127



Il fallait la sagacité d’un Montesquieu, I'imagination poétique d’un Herder, la

philosophie d’un Leibniz, la compléte émancipation de I'esprit proclamée au XVllle
siécle, les découvertes d’un Anquetil Duperron et de ses émules, les travaux toujours
méritoires des Bénédictins, ceux de la critique de la Bible suivie de celle de tous les autres
livres sacrées a mesure qu’on pouvait les étudier sur les textes, les études patientes et
subtiles de la philologie comparée, I'analyse attentive et intelligent enfin des croyances
primitives survivant au sein des peuplades les plus arriérées; il fallut, plus prés de nous
encore, l'influence admise ou subie de la philosophie de Hegel, mére du principe de
continuité et d’évolution, ce principe auquel toutes les sciences naturelles ont fini par rendre
hommage, - il fallut tout cela, et bien d’autres choses encore, pour habituer les esprits a cette
idée que toutes les manifestations de la vie humaine ont leur histoire, que la religion ne fait
pas exception et que I'on ne peut se prononcer sur leur valeur et leur véritable nature qu’a
la condition d’en connaitre I'histoire.'® (Réville 1901: 45-46)

Réville nimmt hier eine Tradition in Anspruch, durch die die Menschen daran gewdhnt
werden mussten, dass jede Manifestation des menschlichen Lebens seine eigene Geschichte
habe und dass die Religion diesbezlglich keine Ausnahme darstelle. Die Punkte, welche in
diesem Zitat zusammenkommen, zeugen von der Bandbreite der Forschungsrichtungen,
welche am wissenschaftlichen Religionsdiskurs partizipierten und dazu beitrugen,
Religionswissenschaft und -geschichte als eigenstandige Diskurse zu etablieren. Bei der
Betrachtung eines Kongresses, der sich als erster einer bestimmten Disziplin versteht, kann
auch damit gerechnet werden, dass die ,Vorldaufer” dieser Disziplin erwahnt und im Sinne
einer Ahnengalerie zusammengefihrt werden. Friedrich Max Miiller, der krankheits- und
altersbedingt am Kongress fehlen musste, dusserte sich in dem verlesenen Brief bezlglich
seiner Jahre in Paris, die er als die gliicklichsten seines Lebens bezeichnete!® und beschrieb
zudem die Besetzung des Lehrstuhls fir Religionsgeschichte am Collége de France als erste
Anerkennung, die ,ihrer Wissenschaft” in der Welt der Gebildeten zugekommen sei (Miller
1901: 34).%° Réville habe, so Max Miiller weiter, alle Angste zerstreut, die mit der Bildung
einer solchen Disziplin und dem Vergleich verschiedener Religionen einhergingen. Dies sei

18 Eserforderte den Scharfsinn eines Montesquieus, die poetische Fantasie eines Leibniz, die komplette

Emanzipation von dem im 18. Jahrhundert proklamierten Geist, die Entdeckungen eines Anquetil
Duperron und seiner Nacheiferer, die nach wie vor lobenswerten Arbeiten der Benediktiner, diejenige
der Bibelkritik, gefolgt von der kritischen Lektlire anderer heiliger Schriften sofern sie als Texte
zugdnglich waren, die geduldigen und scharfsinnigen Arbeiten der vergleichenden Philologie, die
aufmerksame und intelligente Analyse der primitiven Glaubenssysteme, wie sie bei den
zurlckgebliebenen Volkern noch zugénglich sind; es bendtigte, ndher bei uns gelegen, die Aufnahme
des Einflusses der Philosophie Hegels, Mutter des Kontinuitats- und Evolutionsprinzips, dem alle
Naturwissenschaften schliesslich sich zugewandt haben — es benétigte all dies und noch einiges mehr,
um die Menschen (eigtl. ,esprits“) an die Idee zu gewohnen, dass alle Manifestationen des
menschlichen Lebens ihre eigene Geschichte haben und dass die Religion hier keine Ausnahme
darstellt, schliesslich, dass man ihren Wert und ihre wahre Natur nur dann einzuschatzen vermag, wenn
man ihre Geschichte kennt.”

Dies habe er nicht zuletzt auch Eugene Burnouf zu verdanken, dem Sanskrit-Gelehrten, der ihn
massgeblich zu seiner Ubersetzung des Rigveda ermutigt hatte. Damit kann Max Mdillers Biografie eine
Facette beigefligt werden, die bisher wenig beachtet wurde (Klimkeit 1997: 29-40).

Max Mdller und Cornelis P. Tiele wurden in Abwesenheit zu Ehrenprasidenten des Kongresses ernannt.

19

20

128



bemerkenswert, da — als zum ersten Mal darauf hingewiesen worden sei, dass ,wer eine
kenne, keine kenne” — eine solche Haltung als haretisch bezeichnet worden sei. Zu den
weiteren, fir die Disziplin massgeblichen Autoren werden neben Burnouf auch die Philologen
Strauss und Reuss, die Religionshistoriker Tiele, Albert und sein Sohn Jean Réville, Auguste
Sabatier, Goblet d’Alviella, Barth und Kuenen, die Anthropologen Tylor, Lang, Nutt sowie mit
far Frankreich hervorgehobener Bedeutung Ernest Renan und Benjamin Constant angefihrt
(de Gubernatis 1901: 66; Bonet-Maury 1901: 50).

Diese Galerie bedeutender Religionsforscher (die in der zweiten Generation deutlich kritisiert
werden) nahm fir sich gleichwohl auch eine gesellschaftspolitische Dimension in Anspruch:
Albert Réville bezeichnete die Religionsgeschichte in seiner Eréffnungsrede als ,beste Schule
der Toleranz”, welche die Theologie bereichern, sie aber weder ersetzen kénne noch wolle
(Réville 1901: 48). Auch der Schlussredner am Pariser Kongress, Angelo de Gubernatis, wies
darauf hin, dass die historische Religionswissenschaft (science historique des religions) lehre,
den Glauben anderer zu respektieren. Damit ist einerseits auf die Entwicklung der
laizistischen Moral hingewiesen, andererseits auf die Verknlpfung von ,desinteressierter”
Forschung und den gesellschaftlichen Werten, welche diese gleichwohl zu beférdern sich
bemiht.

Es mag wohl kaum erstaunen, dass an einem ersten Kongress fiir Religionsgeschichte —neben
den sogleich naher erlduterten Methodendiskussionen — die junge Geschichte der neuen
Disziplin eine wichtige Rolle spielt. Albert Révilles Sohn Jean fasste die aktuelle Situation der
religionsgeschichtlichen Lehre am zweiten Tag des Kongresses in seinem Vortrag zusammen:
neben den Vorreiterrollen der Universitaten Genf (ab 1868 mit Bouvier besetzt, ab 1873 mit
Droz und Stroehlin, dann mit Oltramare), Basel (schon ab 1834 ein Lehrstuhl fir die
Geschichte der polytheistischen Religionen, besetzt mit Johann Georg Miiller; zur Zeit des
Kongresses mit Conrad von Orelli besetzt) und an niederlandischen Fakultdten (mit Tiele,
Chantepie de la Saussaye, Lamers). Jean Réville fasste die internationale Situation der
Religionsgeschichte und -wissenschaft in den weiteren europaischen Landern wie auch in den
USA zusammen und zog ein insgesamt positiv gestimmtes Fazit Gber eine zwar noch junge,
aber seines Erachtens schon gut etablierte Disziplin (J. Réville 1901: 17-19).

Wir kommen bald auf den ,ersten Kongress fur Religionsgeschichte” zurlick, da an diesem
auch die zeitgendssischen Methodendebatten abzulesen sind. Davor méchte ich jedoch die
wissenschaftstheoretische Perspektive einfiihren, anhand derer im Weiteren die Genres der
Verwissenschaftlichung analysiert werden.

3. Ein wissenschaftstheoretisches Intermezzo: Verwissenschaftlichung
und ihre Genres

Die zu Beginn erwadhnte, von Ludwik Flecks wissenschaftstheoretischen Ideen inspirierte
Darstellung von Wissenschaftsgeschichte orientiert sich an der intra- und interkollektiven

129



Entstehung wissenschaftlicher Tatsachen. Flecks Werk kdnnte, waren die Umstande andere
gewesen, heute zu den Klassikern der Wissenschaftstheorie gezadhlt werden — wie Lothar
Schéfer und Thomas Schnelle meinen sogar, sie ware mit Poppers Logik der Forschung von
1934 vergleichbar. Einerseits mag die Tatsache, dass dem nicht so ist, an der
Unzeitgemassheit des Textes gelegen haben, andererseits haben hierzu der
Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg massgeblich beigetragen: Der in Lwow lebende
Fleck wurde zuerst in das Ghetto von Lwow getrieben und Uberlebte danach die
Konzentrationslager Auschwitz und Buchenwald (Schafer/Schnelle 1980: X-XVII).%

Wahrend Popper und Fleck beide gegen den Wiener Kreis anschrieben, geht Fleck (1980) in
seinem Text zu Denkstil und Denkkollektiv von 1935 allerdings ,entschieden weiter” als das
ein Jahr zuvor erschienene Werk von Popper: ,Er stellt den als selbstversténdlich
angenommenen Tatsachenbegriff selbst in Frage.” (Schafer/Schnelle 1980: VII-VIII) Fleck
stellt Wissenschaft als ein kollektives Produkt einer heterogenen Forschergemeinschaft dar,
deren Neuerungen zwischen dem durch das Denkkollektiv etablierten Denkzwang und den
auch Zufélligkeiten zuzuschreibenden Briichen im Denkstil entstehen. Er hat damit das kurz
nach seinem Tod (1961 in Israel) verdffentlichte Buch von Thomas Kuhn The Structure of
Scientific Revolutions (1962) vorweggenommen (wie Kuhn selbst offenlegte, was aber bis
heute zu wenig bekannt ist; Kuhn 2012: xii).

Die hier fur die Darstellung von Verwissenschaftlichung wichtigen Passagen konzentrieren
sich auf die Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen im Ubergang von der
,Zeitschriftwissenschaft” zur ,Handbuch-“ und schliesslich zur ,populdaren Wissenschaft”
(Fleck 1980: 146-164). Fleck macht auf den Unterschied zwischen der engeren (esoterischen)
Fachgemeinschaft, der erweiterten (exoterischen) Wissenschaftsgemeinschaft und zuletzt
dem allgemeinen ,Kreise erwachsener, allgemein gebildeter Dilettanten” (1980: 149)
aufmerksam, der die Entstehung von wissenschaftlichen Tatsachen durch die erwahnten
Genres der Zeitschrift, dem Handbuch und Lexika charakterisiert. Das populare Wissen gipfle
in der , Weltanschauung”, einer spezifischen, , geflihlsbetonte[n] Auswahl populdren Wissens
verschiedener Gebiete entstammend” (Fleck 1980: 150). ,Frische Gedanken” entstiinden
allerdings in der ,Zeitschriftwissenschaft, die ,das Geprage des Vorldufigen und
Personlichen” trage (Fleck 1980: 156). Demgegeniber entstehe die ,,Handbuchwissenschaft”
nicht einfach durch Addition von Zeitschriftarbeiten, sondern durch die ,kritische
Zusammenfassung in ein geordnetes System” innerhalb des ,esoterischen Kreises” (Fleck
1980: 156). Gleichzeitig enthalte ,jede Zeitschriftarbeit eine solche Anknlipfung an die
Handbuchwissenschaft als Beweis, dass sie ins Handbuch strebt und ihre gegenwartige
Position fur vorldufig halt.” (Fleck 1980: 156) Sie unterwerfe sich dabei dem

2L Ein Grund fir sein Uberleben war wohl, dass Fleck im Ghetto unter einfachsten Bedingungen einen
Impfstoff flr Typhus herstellen konnte, worauf die SS in ihm einen der flihrendsten europdischen
Mikrobiologen und Typhusspezialisten erkannte. Letztlich Uberlebten Fleck, seine Frau und sein Sohn
Krieg und Nationalsozialismus.

130



,wissenschaftlichen Allerheiligste[n], namlich [dem] Urteilen Uber Existenz oder
Nichtexistenz einer Erscheinung”, fir ,das allein berechtigte Kollektiv“ zustandig sei (Fleck
1980: 157). All dies geschahe ,,in der Diskussion zwischen den Fachleuten, durch gegenseitige
Verstandigung und gegenseitiges Missverstandnis, durch gegenseitige Konzessionen und
wechselseitiges Hineinhetzen in Starrsinn® (Fleck 1980: 158).

Die frihe franzdsischsprachige Religionsforschung hat sich in den hier diskutierten Jahren
intensiv der Entwicklung sowie Ubersetzung von Handbiichern gewidmet. In geraffter

Nennung sind dies u.a. folgende:

— 1881 erscheinen die Prolégomeénes de ['histoires des religions von Albert Réville, in
der seine religionshistorische Methode sowie das darin vertretene evolutionistische
Geschichtsbild zum Tragen kommen. Réville veroffentlicht bald darauf zwei
Religionsgeschichten, deren erste (1883) den ,nichtzivilisierten Volkern” gewidmet
ist und die frihere These bestreitet, dass ebenjene Volker Gberhaupt keine Religion
hatten (Atwood 2016a; 2016b; 2013). Der zweite Band widmet sich den Religionen
Mexikos (Réville 1885), wobei hier der gesamte mittelamerikanische Raum gemeint
ist.

— 1887 erscheint von Eugéne Goblet d‘Alviella die Introduction a I'Histoire générale des
Religions, in der sich dieser intensiv der vergleichenden Methode widmet (und dabei
u.a. am Kongress in einen langeren Disput mit Maurice Vernes tritt).

— 1887 publiziert genannter Vernes L'histoire des religions. Son esprit, sa méthode et
ses divisions en enseignement en france et a I'étranger, worin viele Bezlige zur
Forschungsgeschichte, zur zuklinftigen Lehrform (an Schulen und Universitdten) und
zur politischen Kontextualisierung zu finden sind und gleichzeitig der Anspruch einer
disziplindren Programmatik vertreten ist.

— Das 1887 in den Niederlanden publizierte Lehrbuch der Religionsgeschichte von
Chantepie de la Saussaye wurde 1904 von Henri Hubert und Isodor Lévy lbersetzt.
Zwischen der religionsgeschichtlichen und der (sich Uberhaupt erst unter dieser
Bezeichnung etablierenden) Religionsphdnomenologie gebe es, so Hubert in der
Einleitung, in gegenstandsbezogener Hinsicht eine grosse Ahnlichkeit — die
Gegenstande seien sogar dieselben (Hubert 1904: XXIII).

Um den Prozess der Verwissenschaftlichung zu beobachten, eignen sich neben der
Entstehung der Handbuchwissenschaft insbesondere Kongressakten, denn neben den finanz-
und bildungspolitischen Rahmenbedingungen einer Disziplinengenese (die bei Fleck weniger
im Fokus stehen, aber weiter oben etwa im Hinblick auf die Auflésung der katholisch-
theologischen Fakultidten und ihre Ersetzung durch die 5. Sektion der Ecole Pratique des
Hautes Etudes illustriert wurden), haben auch wissenschaftliche Kongresse ihre eigene Rolle,
die man als semi-6ffentliche Aushandlung auf dem Weg von der Zeitschriften- zur
Handbuchwissenschaft beschreiben kann. Aus diesem Grunde lohnt es sich, nochmals auf

131



den Pariser Kongress zurickzukommen und auf die dort aufgefihrten
Methodendiskussionen und disziplindren Selbstbeschreibungen naher einzugehen.

Der Pariser Kongress versprach, die aktuellen Debatten, Theorien und Diskurse zu behandeln.
Insofern stellen auch die Kongressakten einen einfachen Zugang zum Stand der damaligen
Forschung nach ihrer ersten Konsolidierungsphase dar und es erstaunt umso mehr, dass sie
bisher nicht gesondert aufgearbeitet wurden. Im Folgenden gehe ich deshalb knapp auf die
Paradigmen, Methoden und Theorien, die Programmatiken sowie auf die massgeblichen

Akteure ein, die am Pariser Kongress die ,Diskussion der Fachleute” kennzeichneten.

Thematisch teilte sich der Kongress in sieben Sektionen auf, die spater auch am Kongress in
Basel Ubernommen wurden: Die erste Sektion befasste sich mit den ,,unzivilisierten” Volkern,
genauer den afrikanischen, amerikanischen und prakolumbianischen Voélkern und deren
Religionen. Es folgten die Geschichte der fernostlichen Religionen, darunter China, Japan,
Indo-China, der Mongolei und Finnland (Il), diejenige der agyptischen Religion (lll), der
semitischen Religionsgeschichte (IV), Indiens und Irans (V), die Religionsgeschichte
Griechenlands und Roms (VI), diejenige der Germanen, Kelten und Slawen (VII) und
schliesslich die christliche Religionsgeschichte (VIII). Zur methodischen Ausrichtung ist zu
bemerken, dass die vergleichende Philologie bei allen Autoren eine wichtige Ausgangslage
darstellte — sowohl fir die eigene Forschung als Ergdnzung zu hermeneutisch-textkritischen
Herangehensweisen als auch im Hinblick auf die Disziplingeschichte. Die Mehrheit der
Autoren sprach von der vergleichenden Linguistik oder Philologie. Am Kongress wird
gleichwohl darauf hingewiesen, dass man nicht bei der Philologie stehen geblieben sei,
sondern diese durch die historische (wo durch Quellen ermoglicht) oder ethnografische
Arbeit ergdnzt habe. Die historische Bibelkritik, wie sie insbesondere Auguste Sabatier vertrat
und sie als Teil der Ubergreifenden Disziplin Religionsgeschichte begriff, wurde ansonsten

nicht explizit stark gemacht.

Die Diskussionen um den Blick von Aussen oder von Innen, die in Stockholm noch kontrovers
geflhrt wurden, spielten am Pariser Kongress bereits keine herausragende Rolle mehr. Fir
die Mehrheit der Autoren sei eine Innenperspektive nicht erforderlich, jedoch stelle sie auch
kein methodisches Problem dar. Einzig der Schlussredner de Gubernatis erachtete ein ,tiefes

religioses Gefihl” als notwendig flr den Forscher und sah in seiner Religiositat eine Art
,Zweiten Blick”, der es ihm erlaube, sowohl das menschliche als auch das gottliche Werk zu

sehen. Derart explizit religiose Reden waren jedoch die Ausnahme am Kongress in Paris.

Neben dem philologischen, dem historischen und dem ethnografischen sind drei weitere
methodische Zugédnge hervorzuheben: Eine erste und breit vertretene Methode ist diejenige
des Vergleichs (la méthode comparative), welcher der belgische Religionshistoriker und
Comte Eugéne Goblet d’Alviella (1846-1925) einen Vortrag widmete. Goblet d’Alviella zufolge
ist die Suche nach Ahnlichkeiten ein Hauptziel des Religionsvergleichs (1901: 148-163).2?

22 7u Goblet d’Alviella siehe Dierkens (1995).

132



Durch den Vergleich kbnne man Klassifikationen erstellen, die weit Gber die vorhandenen
Quellen der Religionsgeschichte hinausgingen. Dabei sei in erster Linie morphologisch
vorzugehen. Ahnlichkeiten erkléren sich, so Goblet d’Alviella weiter, Gber drei Moglichkeiten:
Entweder es handle sich um ein gemeinsames Erbe (héritage commun), eine reziproke
Ubermittlung (transmission réciproque) oder aber eine parallele Entwicklung (formation
parallele). Goblet d’Alviella formuliert hier also neben einer Methodenlehre der
Komparatistik eine frilhe Theorie des Religionsaustausches. Die auch von Max Miller
hervorgehobene Lehre des Vergleichs wird hier in eine deutlich an der
naturwissenschaftlichen Taxonomie ausgerichteten Form nuanciert: Religion wird als Klasse
mit unterschiedlichen Spezies betrachtbar (Goblet d’Alviella 1901: 1-16).

Eine zweite methodische oder eher disziplindre Perspektive ist diejenige der Folkloristik,
welche von Léon Marillier systematisch eingefiihrt wurde. In der Folkloristik wirden
bedeutende Kapitel der sozialen Psychologie geschrieben (Marillier 1901: 195). Auch bei der
von Marillier vorgetragenen Folkloristik ist die BemuUhung deutlich zu sehen, religitse
Phanomene zu klassifizieren. An dieser Stelle wird ein positivistischer und den
Naturwissenschaften eigener Zug deutlich: Der ordnende Drang hat also auch die Welt der
sogenannten Volksreligiositat und der Sagen erreicht, welche nun in den Bereich der
,Religion” inkorporiert werden.

Als dritte Methode ist die Religionsstatistik zu nennen, der hier — ohne sie schon als
,Soziologie” zu beschreiben — Fournier de la Flaix eine global ausgerichtete Analyse widmete.
De la Flaix, der 1889 am Institut International de Statistique eine erste Arbeit zur
Religionsstatistik vorgelegt hatte, aktualisierte diese flir den Kongress, ohne seine 1889
verwendete Klassifikation zu verdndern. Sie unterscheidet neun verschiedene Religionstypen:
Christentum, Ahnenkult und Konfuzianismus (eine Klasse), Hinduismus, ,Mahométisme®,
Buddhismus, Taoismus, Schintoismus, Judaismus und Polytheismus. Jede dieser Klassen wird
nochmals in verschiedene Gruppen aufgeteilt. De la Flaix konnte auf verschiedene
Vorarbeiten (Statistiques des Religions; Church Atlas; Revue de I’lslam) zurlckgreifen, was
zeigt, dass die Religionsstatistik um 1900 kein vollkommen neuer Ansatz war. Gleichwohl
zeichneten sich hier quantitativ-soziologische Arbeitsweisen ab, welche bald darauf in der
Religionssoziologie disziplinadr verortet wurden.

Die geringe Bedeutung, die in Paris die Entscheidung zwischen Innen- und Aussenperspektive
hatte, widerspiegelt die politische Situation im Umfeld der entstehenden Disziplin
Religionsgeschichte. Die Innenperspektive gehort zwar nicht zur ausschliesslich der
institutionell aufgeldsten Theologie, hat aber in der Programmatik der bekenntnisfreien
Religionsgeschichte keinen zentralen Ort mehr. Damit einher gingen aber gleichwonhl
Verschrankungen von  wissenschaftlichen  Konzeptionalisierungen und  religidser
Valorisierung im Religionsdiskurs, wie etwa die Chiffre des ,intensiven Lebens” bei Albert
Réville zeigte.

133



4. Der Weg durch die Verwissenschaftlichung an zwei Beispielen

Die im Folgenden aufzuzeigende Entwicklung der Religionswissenschaft an den beiden
Beispielen Léon Marillier und Marcel Mauss beleuchtet nicht nur die ersten knapp dreissig
Jahre der franzosischen Religionswissenschaft, sondern steht auch fir einen
Generationenbruch, der sich innerhalb des Lehrstuhls flir die ,Religionsgeschichte der
nichtzivilisierten Volker” abspielt. Dabei ist dieser Bruch nicht absolut, sondern von einem
hohen Respekt des Nachfolgers Mauss fur die Leistung seines sehr frih verstorbenen
Vorgdngers und Lehrers Marillier gekennzeichnet.

Marcel Mauss ist im franzésischen Raum schon lange zu einer festen Grdsse im geistes- und
kulturwissenschaftlichen Kontext geworden und bis heute Gegenstand einer umfangreichen
Forschungsliteratur.?®> Mittlerweile gilt dies zunehmend auch fir den englisch- und
deutschsprachigen Raum, wo sein Werk zu einem Teil auch Ubersetzt worden ist (Mauss
2012, 2017). Demgegentiber ist Léon Marillier ausserhalb der franzésischsprachigen und mit
der religionswissenschaftlichen Fachgeschichte vertrauten Kreise gdnzlich unbekannt,
obschon er auch in der (franzosischen) Psychologiegeschichte wahrgenommen wird (Le
Maléfan 2005). Aus diesem Grund stelle ich Léon Marillier ausfihrlicher vor, da er einerseits
zur ersten Generation der Religionswissenschaftler an der Ecole Pratique des Hautes Etudes
gehort, andererseits an ihm der programmatische Bruch deutlich wird, der von den jiingeren
Religionssoziologen Mauss und Hubert vollzogen wurde, obgleich die institutionelle Einheit
im Falle von Mauss und Marillier dieselbe war: eben der Lehrstuhl fur die

,Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Volker”.

Léon Marillier und die Religionsgeschichte der , nicht-zivilisierten Volker”

Léon Marillier wurde 1862 in Lyon als Sohn des friih verstorbenen und wohlhabenden
Handlers Auguste Marillier und Cécile Chaley geboren, die ihrerseits die Urenkelin der
Madame Roland, einer wichtigen und tragischen Figur der franzosischen Revolution, war. Die
Tradition des republikanischen Salons der Urahnin wurde auch von Léon Marilliers Mutter
weitergefiihrt. lhren Salon frequentierten verschiedene Persénlichkeiten wie Lucien Herr,
Henry Wickam Steed oder Charles Seignobos — letzterer wurde nicht nur ein Freund des
Sohnes, sondern auch der Lebensgefdhrte der frih verwitweten Mutter von Léon (Le Maléfan
2005: 268). Der zehn Jahre altere Seignobos, Sozialist und Dreyfusard, der sich nicht nur fur
die Menschenrechte engagierte, sondern Uberhaupt ein politisch stark involvierter Akteur
der Dritten Republik war, spielte zweifelslos eine wichtige Rolle fir Marillier, vermutlich auch
fur das wachsende Interesse Marilliers an der Psychologie, die beide auch als
geschichtswissenschaftliche Methode ansahen. Marillier studierte zunachst Philosophie in
Lyon und wandte sich danach — aufgrund seiner begiterten familidaren Situation musste er
nicht arbeiten —zunehmend der klinischen Psychologie zu. Dies geschah zu einer Zeit, als sich

23 Bert (2017, 2020, 2023); Strenski (1993, 2004); Fournier (1994).

134



analog zur Religionswissenschaft auch die Psychologie neu zu verorten begann und sich dabei
von ihren metaphysischen Vorldufern trennte. In diesem Kontext wurde Marillier bald eine
wichtige Figur, insofern er mit Théodule Ribot und Charles Richet die Société de psychologie
physiologique grindete und entsprechende Konferenzen organisierte.

Marillier Gbernahm zu einem grossen Teil die Ubersetzung und Kommentierung vieler
englischsprachiger Texte. Darunter ist etwa Andrew Langs Myth, Ritual and Religion von 1877
zu nennen, welches er mit dem deutschen Philologen Adolf Dirr zusammen Ubersetzte, oder
auch das gemeinsame Werk von Edmund Gurney, Frederic Myers und Frank Podmore
Phantasms of the Living, welches Léon Marillier Ubersetzte und 1892 unter dem Titel Les
hallucinations télépathique veroffentlichte. Ein weiteres Buch, das heute leider kaum
beachtet wird, ist die Doktorarbeit der amerikanischen Soziologin und Okonomin Elisabeth
Laetitia Moon Conrad (1871-1946). Marillier Gbersetzte sie und brachte sie 1901 unter dem
Titel ,Les idée des Indiens Algonquins relatives a la vie doutre-tombe”in der Revue heraus.

Daneben publiziert er selbst Aufsatze zum ,Relikt der Seele und der Idee der Gerechtigkeit
bei den nichtzivilisierten Volkern” (1894), zur ,Rolle der Psychologie in der vergleichenden
Mythologie” (in der Revue 1895 erschienen) und gab Vorlesungen zum ,religidsen Charakter
des melanesischen Tabus” welche Mauss gehort hatte.

Ein weiteres Interessengebiet zwischen der Religionswissenschaft und der Psychologie betraf
die Frage nach der Halluzination, bezlglich derer Marillier eine Statistik Uber alle
Uberlieferten Falle sammelte. Schliesslich widmete er sich auch der Folkloristik, welche er als
eine Unterdisziplin der Religionswissenschaft betrachtete und sich entsprechend am Pariser
Kongress fur Religionsgeschichte dusserte (Marillier 1901), wie oben berichtet.

Marillier ging in der Folge sowohl in der religionswissenschaftlichen, in der folkloristischen
wie auch in der psychologischen Fachgeschichte vergessen. Dies lag Maléfan zufolge daran,
dass er eine ,liminale Position” zwischen den entstehenden Fachidentitdten einnahm und
sowohl Religionswissenschaftler als auch Psychologe war (Le Maléfan 2005: 276).
Nichtsdestotrotz Gbernahm er fir beide Disziplinen massgebliche Arbeiten in der Herausgabe
von Zeitschriften, Organisation von Konferenzen und dem Aufbau von Fachverbdnden —
Marillier war somit fir die Institutionalisierung der Religionswissenschaft wie der Psychologie
eine wichtige, sogar zentrale Figur. Seine eigenen wissenschaftlichen Leistungen haben unter
dieser Arbeitslast sicherlich gelitten. Die Uberschaubare Anzahl an eigenen Aufsdtzen griindet
jedoch in seinem tragischen und frilhen Tod: Die Familie Marillier besass ein Haus in der
Bretagne, in der Bucht von Launay in der Ndhe von Paimpol, wo die Familie viel Zeit
verbrachte und auch auf dem Meer segelte. Am 12. Oktober geschah in dieser Gegend auf
dem Fluss Jaudy ein Unglick, als Marillier mit seiner Frau Jeanne (welche die Schwester des
bretonischen Dichters, Ubersetzers und Folkloristen Anatole Le Braz war) und 15 weiteren
Personen auf dem Boot Marie-Thérese unterwegs war. Das Boot kenterte und von den 17
Personen starben 13. Léon Marillier selbst konnte sich auf einen Felsen retten, wo er die

135



Nacht verbrachte und, wie Pascal Le Maléfan beschreibt, verzweifelt nach Hilfe schrie. Dies
ist aus einem tragischen und ironischen Grunde zugleich interessant: Wie sein Schwager
Anatole Le Braz in der Einfihrung zu seinem Buch La /égende de la mort von 1892 (wozu
Marillier das Vorwort schrieb) notierte, handelte es sich bei dem Ufer, an welches der
verunglickte Marillier gelangte, um einen Ort, wovon die Einheimischen glaubten, dass dort
des Nachts Seelen aus der Holle rufen wirden. Marilliers Hilferufe wurde dort zwar gehort,
allerdings unternahm aus ebendiesem Grund niemand etwas. Die von Le Maléfan bemerkte
,makabre lronie” dieses Unfalls besteht also darin, dass Marillier selbst in genanntem
Vorwort schreibt, dass die folkloristischen Legenden und Sagen bis heute ,aktiv und
fruchtbar” seien —und somit letztlich zu Marilliers Tragodie beitrugen (Le Maléfan 2005: 276).
Marillier Gberlebte den Unfall, starb aber drei Tage spater im Alter von nur 38 Jahren in der
Folge des Unfalls, an dem nicht nur seine Frau Jeanne starb, sondern ein grosser Teil von
Anatole Le Braz’ Familie.

In ihrem Nachruf sprach Laetitia Moon Conrad von einem riesigen Verlust flr die
Religionswissenschaft. Marillier habe schon in seinem jungen Alter eine weltweite Reputation
gewonnen und seinen Zenit noch nicht erreicht. Sie selbst habe das Vergnligen gehabt, seine
Vorlesungen in den Jahren 1897-98 iber Heiratsriten sowie lber das Opfer zu besuchen (wo
sie vermutlich auch Marcel Mauss begegnete). Seine Methode, das vorliegende Material
genau und kritisch zu diskutieren (was fast identisch auch von Mauss positiv hervorgehoben
wird), sei fir die Student:innen ein grosser Gewinn gewesen. Conrad wies aber auch darauf
hin, dass die Themen nicht populdr gewesen waren und sie teilweise sogar die einzige
Studentin im Publikum gewesen sei, was Marillier nicht davon abgehalten hatte, seine
Vorlesung nach Plan durchzufiihren (Conrad 1902).

Marilliers Bedeutung fir die friihe Religionswissenschaft ist nicht nur in den genannten
Institutionalisierungsarbeiten in Zeitschriftenherausgeberschaften, Konferenzorganisationen
und Verbandstatigkeiten zu sehen, wo er sich somit massgeblich in der Entstehung des
Denkstils der sciences religieuses beteiligte. Er war neben diesen fir die
,Zeitschriftwissenschaft” zentralen Tatigkeiten auch fir die Transmission in die
,Handbuchwissenschaft” wichtig. Hierflr steht sein Artikel ,Religion” in der Grande
Encyclopédie** von 1900, worin Marillier die Synthese sowohl seines Religionsversténdnisses
wie auch seiner religionswissenschaftlichen Methode prasentierte und der hier deshalb
etwas ausflhrlicher beschrieben wird. Dass mit diesem Artikel eine gewisse Bedeutung
einhergeht, stellt 1902 auch Mauss fest, wenn er in seiner (insgesamt kritischen und weiter
unten zu besprechenden Rezension) konstatiert, dass dieser Artikel ,veritable Bedeutung”

2 la Grande Encyclopédie wurde von 1886 bis 1902 von Henri Lamirault herausgegeben; Marillier
steuerte auch den Eintrag ,Tabou” bei. Unter den vielen Autoren publizierten auch Mauss und
Durkheim darin. Der erste Aufsatz von Mauss und Hubert, der die im Folgenden an Durkheim angelegte
Sichtweise auf die Soziologie dokumentierte, war der 1901 von Mauss und Paul Fauconnet in der
Grande Encyclopédie veroffentlichte Artikel ,,Sociologie” (Band 30), Mauss (1969: 133-177).

136



besass und Marilliers ,Autoritdt im Fach der vergleichenden Religionswissenschaft”
widerspiegelt (Mauss 1968: 124).

Marilliers Artikel beginnt mit der Feststellung, dass es unterschiedliche Definitions-
moglichkeiten von Religion gebe, wobei das Problem entstehe, dass jede einzelne Definition
wichtige Elemente aus anderen Definitionen ausschliesse (Marillier 1900: 341). Marillier
grenzt seine religionswissenschaftliche Position gleich anfangs von Theologie (aufgrund ihrer
Gebundenheit) und Philosophie ab und bezieht sich stattdessen auf ein psychologisch
fundiertes Verstandnis des religiosen Gefilihls, welches den gesamten Lexikonartikel
bestimmt.

Weil das religiose Gefiihl fir ihn mit der religidsen Praxis eng verbunden ist und beides der
religidsen Autoritat vorausgehe, also der kollektiven Formierung von Autoritat, grenzt sich
Marillier von Durkheims Religionsverstdndnis ab. Es sei ihm ,nicht moglich”, Durkheims
Definition von 1899 ,als eine gulltige Definition des religidsen Phdnomens zu akzeptieren”
(Marillier 1900: 342). Dessen kollektives Verstandnis von Religion komme einer ,philosophie
obligatoire” gleich, wie Marillier anmerkt. Stattdessen bezieht er sich auf das religitse Gefihl,
wobei er hier Tiele und Sabatier folgt. Alle Religionen seien ihrem urspriinglichen Wesen nach
individuell, tendieren aber dazu, sozial und kollektiv zu werden.?®

Sowohl Schleiermacher wie auch Darmesteter werden zwar von Marillier referiert, aber nicht
uneingeschrankt gutgeheissen (Marillier 1900: 345). Schleiermacher spielt zwar eine wichtige
Rolle in der Entwicklung der Idee des religiosen Gefiihls, wird aber insofern revidiert, als dass
Marillier die Ideen der Abhangigkeit und Allmachtigkeit als ,relativ neue Begriffe” begreift,
welche etwa der ,Nichtzivilisierte” noch nicht in dieser Weise verstehe (Marillier 1900: 345-
346). Die Bedeutung des religidsen Geflihls zeigt sich auch dadurch, dass sie das erste
Unterkapitel im Artikel ist. Danach kommt Marillier auf die ,méthode de la science des
religions” zu sprechen (Marillier 1900: 343), die er ahnlich auch in seinem Beitrag ,Le folklore
et la science des religions” (1901) prasentiert. Entworfen wird das Programm einer
laizistischen und konfessionell ungebundenen Wissenschaft. Es geht, so Marillier, nicht
darum, Gber den Wert der religiosen Dogmen zu sprechen, sondern diese zu analysieren und
zu beschreiben: , il doit se borner a constater, a analyser et a décrire” (Marillier 1900: 343).
Hierdurch unterscheide sich die Religionswissenschaft von der Philosophie und der
Dogmatik. Damit widerspiegelt Marillier den Konsens der ersten Generation
franzosischsprachiger Religionswissenschaftler und -historiker, wie er oben schon gezeichnet

wurde.

25

“

,D’individuelle en son essence a l'origine, toute religion tend a devenir sociale et collective [..].
(Marillier 1900: 342).

137



Sodann werden drei Methoden ndher ausgefiihrt: die historische, die komparative sowie die
psychologische Methode, wobei die komparative Methode der letzte Schritt einer
vorhergehenden genauen Analyse sei. Dadurch kdénnen die unterschiedlichen ,Phasen der
sozialen und mentalen Evolution des Menschen” nachgezeichnet werden (Marillier 1900:
343). Spatestens hier wird die evolutionistische Grundierung von Marilliers Verstandnis von
Religionsgeschichte deutlich. Es gibt ihm zufolge eine gemeinsame Religion der Menschheit,
die sich in unterschiedliche Formen und Typen ausdifferenziert habe (Marillier 1900: 344).
Dabei ist es flr Marillier offenkundig, dass zwischen ,primitiven” oder ,nichtzivilisierten”
Volkern und Formen der Religion zu unterscheiden ist. Hier ist in der Klassifikation der
Religionen die Unterscheidung von naturalistischen und ethischen Religionen grundlegend
(Marillier 1900: 362).

Die weiteren Unterkapitel des Artikels besprechen verschiedene Aspekte, die auch
zeitgenodssische Lexika-Eintrdge zu ,Religion” kennzeichnen, zuvorderst die Frage nach den
Religionsdefinitionen (Kriger 2017). Marillier diskutiert insbesondere diejenigen von Goblet
d’Alviella, Albert Réville, Sabatier und Tiele. In weiterer Auseinandersetzung werden auch die
Religionsverstandnisse von James Darmesteter sowie Schleiermacher diskutiert.

Marilliers eigene Definition nimmt verschiedene Elemente von Sabatier, Tieles
Gefuhlsbezogenheit sowie die Tylorschen Ubernatirlichen Machte auf:

La religion, a nos yeux, est I'ensemble des états affectifs suscités dans I'esprit

de I'homme par I‘obscure conscience de la présence en lui et autour de lui de
Puissances, a la fois supérieures, et analogues a lui, avec lesquelles il peut entrer en
relation, des représentations engendrées par ces sentiments et qui leur fournissent
des objets définis, et des actes rituels auxquels il est provoqué par I‘action combinée
de ces émotions et de ces croyances.?® (Marillier 1900: 346)

Die letzten Unterkapitel umfassen Themensetzungen, die eine grosse Uberschneidung zum
Lehrstuhlnachfolger Mauss aufweisen: die primitiven Formen des religiosen Gefihls
(Marillier 1900: 346-347); die primitiven Formen der Gotter (Marillier 1900: 348-349); die
Magie und ihr Begriff (Marillier 1900: 349); die Evolution des Opfers und des Gebets (Marillier
1900: 351); Animismus und Totenkult (Marillier 1900: 355); Mythen (Marillier 1900: 357); die
religivse Metaphysik und der Symbolismus (Marillier 1900: 358); Religion, Moral und
Eschatologie (Marillier 1900: 360); Klassifikationen der Religionen (naturalistische und
ethische Religionen; Marillier 1900: 362) sowie zum Schluss die ,Zukunft der Religion”
(Marillier 1900: 363).

26 Religion ist in unseren Augen die Gesamtheit der affektiven Zustinde, die im Geist des Menschen

durch das dunkle Bewusstsein der Prasenz in ihm und um ihn herum von ihm Gberlegenen und ihm
analogen Machten hervorgerufen werden, mit denen er in Beziehung treten kann sowie durch diese
Geflhle erzeugte Reprasentationen, die ihm definierte Objekte und rituelle Handlungen liefern, zu
denen die Menschen durch die kombinierte Wirkung dieser Emotionen und dieser Uberzeugungen
provoziert werden.”

138



Im Schlusskapitel zur ,Zukunft der Religion® wird nochmals eine affirmative Position
zugunsten des religiosen Geflhls sichtbar. In einer Zeit, in der die Moral ,sich sdkularisiert
und menschlich wird” (Marillier 1900: 363), gebe dennoch nur das religitse Gefihl, welches
ein spezifischer Komplex von Emotionen sei, ,,der Seele das Geflihl des Friedens, der inneren
Freude” (Marillier 1900: 363). Marillier verbleibt allerdings nicht bei dieser Apologetik des
religiosen Geflihls stehen, sondern weist auch in eine Zukunft, in der —nachdem Religion von
Wissenschaft, Metaphysik und Moral getrennt sein wird —, der Gottesbegriff nur noch
symbolisch gedacht werden kann. An diesem symbolischen Gottesbegriff bleibe sodann das
religiose Geflhl haften. Denn nicht die Formen seien das wichtige, sondern der diesen
innewohnende ,innere Modus”, eben: das religidse Gefuhl. Es erstaunt nicht, dass — wie im
letzten Kapitel gezeigt wird — sich ein Religionssoziologe wie Marcel Mauss an solchen
Formulierungen storte und sie u.a. flr ihre protestantischen Residuen kritisiert. Damit
machen wir den Schritt von der ,Handbuchwissenschaft” der ersten religionswissenschaft-
lichen Generation zur ,Zeitschriftwissenschaft” der zweiten, was sogleich auch die
Vorldufigkeit von Lexika- und Handbuchwissenschaft aus der Perspektive des exoterischen
Fachwissenschaftlers zeigt.

Von Marillier zu Mauss - die Kritik der zweiten an der ersten Generation

Marcel Mauss dusserte sich 6ffentlich zuerst in seiner Antrittsvorlesung , L’enseignement de
I'histoire des religions des peuples non civilisés a I'école des hautes études“?’ von 1902
ausfthrlicher Gber seinen verstorbenen Vorganger und Lehrer, bei dem er zwischen 1895
und 1898 verschiedene Vorlesungen besucht hatte (Fournier 1994: 44). Dabei ist diese
Antrittsvorlesung fir die Darstellung der Verwissenschaftlichung ein geeigneter
Ausgangstext, der als Rede Teil eines wissenschaftlichen Einsetzungsrituals war und den
somit eine Programmatik auszeichnet. Danach wurde die Antrittsvorlesung in Form eines
Zeitschriftenartikels in der Revue publiziert und spater in Mauss’ Werksammlung, den
(Euvres, aufgenommen, wahrend viele der in ihr genannten Themen Eingang in Mauss’
zentrale Schriften und weitere Vorlesungen fanden. Die Antrittsvorlesung illustriert damit
auch den Gang durch die Genres der Verwissenschaftlichung. Weil die Kritik in der
Antrittsvorlesung aus offensichtlichen Griinden zurtickhaltend ausgedrickt wird, werde ich
danach weitere Texte Mauss beiziehen, in denen er sich zu Marillier dussert und welche den
Bruch starker verdeutlichen.

Mauss verspricht in der Antrittsvorlesung, ,dieselben Fragen zu behandeln”, die auch flr
Marillier an seinem Lehrstuhl sowie in dessen Vorlesungen wichtig waren (Mauss 2012: 230).
Er zeichnet zuerst die elf Jahre von Marilliers Wirken an der 5. Sektion der sciences religieuses
nach, die er selbst als Student teilweise miterlebt hat: Als maitre de conférence der 1890 an

27 Leider wurden in der deutschen Ubersetzung ,Uber den Unterricht in der Religionsgeschichte der

nichtzivilisierten Volker” von 2012 viele entsprechende Passagen ausgelassen, welche sodann aus der
franzésischen Ausgabe seiner Oeuvres referiert und lGbersetzt werden.

139



der 5. Sektion eingefiihrten ,conférence” der ,Religionsgeschichte der nichtzivilisierten
Volker” Gbernahm Marillier eine Thematik, die Mauss zufolge vom ,verehrten Prasidenten®
Albert Réville in einer Vorlesung am College de France sowie in seiner darauffolgenden
Publikation institutionalisiert wurde. Das Jahr 1890, in dem Marillier diesen Lehrstuhl an der
vier Jahre zuvor gegriindeten 5. Sektion Gbernommen hatte, markierte fir Mauss eine Art
,wissenschaftliche Epoche[zasur]” (Mauss 1969: 460), als in diesem Jahr zwei Blcher
erschienen sind, die fir die Religionswissenschaft pragend waren: William Roberston Smiths
Religion of the Semites und James Frazers Golden Bough. Neben Edward B. Tylor und Andrew
Lang waren insbesondere Robertson Smith und Frazer fir die ethnologische
Religionsforschung wie sie sowohl Marillier als auch Mauss vertraten und lehrten, zentrale
(wiewohl auch unterschiedlich bewertete) Figuren. Wahrend allerdings Marillier bald als
franzosischer Vertreter der angelsdchsischen Anthropologie a la Tylor, Frazer, Robertson
Smith und Lang galt, der diese rezensierte und Ubersetzte, wurden diese fir Mauss und
Durkheim bald zum wichtigsten Abgrenzungsgrund — Uberhaupt flir die franzdsische
Religionssoziologie. Somit liegt hierin der erste Riss zwischen Marillier und Mauss.

Allerdings machte Mauss auch deutlich, dass Marillier kein unkritischer Rezipient der
englischen Anthropologen war. Mauss zufolge begann mit Marilliers Auseinandersetzung mit
dem Totemismus die kritische Beschaftigung mit der ,ibertriebenen Bedeutung, die einige
englische Autoren” dem Totemismus zumassen (Mauss 1969: 463). Damit wird die fir die
franzosische Religionssoziologie charakteristische Abgrenzung gegentber der englischen
Anthropologie explizit gemacht, die auch fiir Emile Durkheim sowie Mauss‘ Arbeitszwilling
Henri Hubert charakteristisch ist (Fournier 1994: 48).

Neben der englischen Anthropologie rezipierte der Psychologe Marillier auch William James
und schatzte diesen als eine wichtige Referenz in der Religionspsychologie, was wiederum
Mauss zu Kritik an beiden brachte. Mauss schreibt einige Jahre spater, 1939, Gber Marillier,
dass dieser ,, [...] était résolument partisan de la psychologie religieuse; il pensait avoir
expliqué un fait religieux lorsqu’il I'avait ramené a une loi psychologique générale dont il
constatait I'existence universelle dans I'"humanité.“?® (Mauss 1969: 461)

Sowohl Mauss als auch Durkheim dusserten immer wieder Kritik an der englischen Schule der
Anthropologie wie auch an James’ Religionspsychologie. Mauss selbst macht dies in seiner
Antrittsvorlesung explizit: ,In dieser Hinsicht verlassen wir die anthropologischen und
psychologischen Methoden, die vor Marillier funktionierten und die er sich zu eigen gemacht
hatte. Wir werden nicht nach den allgemeinen Motiven suchen, die zu religiosen Handlungen
gefiihrt haben mogen.” (Mauss 2012: 235) Die Kritik an der Religionspsychologie ist also die

2 Marillier sei ,ein resoluter Partisan der Religionspsychologie gewesen; er meinte eine religidse Tatsache

dann erklart zu haben, wenn er sie mit einem allgemeinen psychologischen Gesetz in Verbindung
gebracht hatte, dessen universelle Existenz fur die Menschheit er festgestellt hatte.”

140



zweite Bruchstelle, welche den Unterschied zwischen den beiden Vertretern desselben
Lehrstuhls an der 5. Sektion der sciences religieuses ausmacht.

Diese beiden methodischen Punkte bringen auch eine Kritik an der Themensetzung — weniger
an den eigentlichen Themen, sondern an ihrer Ausgestaltung in den Farben der genannten
zwei Perspektiven der Anthropologie und der Psychologie. So kritisiert Mauss etwa Marilliers
Umgang mit der Idee der Seele (Le Maléfan 2005: 272) oder des religiosen Geflihls. Letzteres
bringt gleichzeitig auch eine grundlegende Kritik Mauss’ an Marilliers Religionsverstandnis
mit sich, die letzterer in seinem Artikel der Grande Encyclopédie systematisiert. Darauf
bezugnehmend bemangelt Mauss, dass Marillier sich zu stark an den Theorien von Tiele und
Sabatier, die Mauss als zu sentimentalistisch kritisierte, orientiere. Demgegeniber stellte
Mauss (wie auch sein Onkel Durkheim) die soziale Tatsache der Religion in den Vordergrund,
was schon in der Antrittsvorlesung von 1902 heraustritt. Mauss macht deutlich, wie er
,religiose Tatsachen” versteht —ndmlich ,vor allem als soziale Tatsachen” (Mauss 2012: 234).
Diese fur die Religionssoziologie bis heute klassische Definition wird hier von Mauss zehn
Jahre vor Durkheims Grundlagenwerk Les Formes élémentaires de la vie religieuse (1994)
expliziert. Damit soll nicht behauptet werden, dass Mauss die eigentliche Urheberschaft
dieser Idee zukdme, denn vier Jahre vor Mauss’ Antrittsvorlesung hatte Durkheim in seinem
Aufsatz ,Uber die Definition der religiésen Phanomene” in der zweiten Ausgabe von L’Année
sociologique schon sehr dhnlich argumentiert (Durkheim 1899). Allerdings wird hieraus die
enge Zusammenarbeit der beiden Soziologen deutlich.

Die Kritik von Mauss an Marilliers Artikel ,Religion” in der Grande Encyclopédie wird 1902 in
einer Rezension noch einmal deutlich verstarkt: In der flnften Ausgabe von L’Année
sociologique rezensiert Mauss ausflhrlich Marilliers Artikel und bemangelt deutliche
,protestantische Residuen” darin (Mauss 1968: 125). Mit der Ubernahme einer
,sentimentalistischen Religionstheorie” nach Tiele und Sabatier hatte Marillier sogar die
Wissenschaftlichkeit seiner Forschung zur Disposition gestellt: ,Peut-etre ne se rendait-il pas
compte que I'adopter, c’est proclamer un postulat qui rend impossible la science qu’il s’agit
de fonder.”?® (Mauss 1968: 125) In dieser Rezension wird der Bruch zwischen den
Durkheimien zu ihren Vorgangern an der 5. Sektion Gberdeutlich. Mauss wendet sich gegen
die individualistische Erklarung von Religion, welche die kollektive Dimension ihrer
individuellen als nachgeordnet und das religiose Gefiihl den Dogmen und Riten historisch und
systematisch als vorgelagert betrachtete: ,Une croyance est obligatoire par cela seul gu’elle

s'impose mécaniquement aux individus faisant partie d’'un groupe détermine.”°

(Mauss
1968: 129) Auch wenn gesellschaftliche Institutionen sich Uber die Geschichte dnderten und

damit auch die Mythen, Rituale und letztlich die jeweils hervorgerufenen Geflihle, auch wenn

2% Vielleicht war ihm nicht bewusst, dass diese Ubernahme ein Postulat verkiindet, das die zu

begriindende Wissenschaft unmaoglich macht.”
,Ein Glaube ist einfach deshalb obligatorisch, weil er Einzelpersonen, die Teil einer bestimmten Gruppe
sind, mechanisch aufgezwungen wird.”

30

141



sie sich als ,instabil” erwiesen, so blieben dennoch die Institutionen der Ort der Genese

religioser Vorstellungswelten. Mauss schliesst seine Rezension folgendermassen:

7 Mais une institution, religieuse ou autre, n’est pas necessairement fixée d’une
maniere immuable. Le langage chez les Australiens en général, les
groupements totémiques chez les Aruntas, les sociétés relgieuses dans I’Amerique
du Nord, sont essentiellement variables. Ce sont pourtant des institutions.3! (Mauss
1968: 129)

Die grundsatzliche Kritik von Mauss gegenliber Marillier verlauft also neben der
methodischen Abgrenzung vor allem Uber die theoretische Konzeption von Religion und
offenbart einen damit einhergehenden epistemischen Bruch (Vernant 1987: 81), der sich an
der individuellen oder aber der Soziogenese religidser Institutionen entziindet. Hierin zeigt
sich die flir die nachkommenden Jahrzehnte franz6sischer Gesellschaftstheorie zentrale
Perspektive der Religionssoziologie um Durkheim, Mauss und Hubert und ihren weiteren

Mitstreiter:innen.

Eine dritte spezifische Bruchstelle verlduft schliesslich entlang des evolutionistischen
Geschichtsbildes: Fir Marcel Mauss gibt es keine ,nichtzivilisierten Volker” (Le Maléfan 2005:
274), wie er in der Antrittsvorlesung Uberraschend deutlich sagt: ,In Wirklichkeit gibt es keine
nichtzivilisierten Volker. Es gibt nur Volker unterschiedlicher Zivilisationen. Die Hypothese des
,nattrlichen” Menschen wurde endglltig fallengelassen.” (Mauss 2012: 227) Stattdessen
spricht er — der den Lehrstuhl fir die ,Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Vélker” noch
viele Jahre innehaben wird — zwar weiterhin von nichtzivilisierten Volkern, versteht darunter

aber

7 [...] einfach Volker, die auf der Stufenleiter der bekannten Gesellschaften
einen sehr niedrigen Rang einnehmen. Es sind kleine, nicht sehr dichte soziale
Gruppen mit kleinem Siedlungsgebiet [...], wenig perfektionierten Sprachen und
Techniken, hinreichend elementaren Systemen bezlglich des Rechts, der Familie,
der Religion und der Wirtschaft. (Mauss 2012: 227)

Es ware somit falsch, von einer ganzlichen Absage an den Sozialevolutionismus zu sprechen.
Viel eher kann diese Veranderung als eine , dichotomische Aktualisierung” begriffen werden,
was meint, dass die Dichotomien nicht aufgeldst, sondern ,aktualisiert und in neue
Semantiken” transformiert werden (Atwood 2013: 378). Mauss folgert ausserdem, dass es
solche Volker in Europa nicht gdbe, wobei sein ,Freund Hubert hier die primitiven religidsen
Tatsachen, die es noch geben mag” untersucht (Mauss 2012: 227). Trotz dieser Ambivalenz

31 Aber eine Institution, ob religids oder nicht, ist nicht unbedingt unveranderlich festgelegt. Die Sprache
unter den Australiern im Allgemeinen und die totemistischen Gruppierungen unter den Aruntas, den
religiosen Gesellschaften in Nordamerika, sind im Wesentlichen unterschiedlich. Dennoch sind sie
Institutionen.”

142



ist Mauss’ Absage an die ,nichtzivilisierten Volker” bemerkenswert, zumal in der
Antrittsvorlesung zum ebenso benannten Lehrstuhl.

Neben all dieser Kritik an seinem Lehrer zeigt Mauss diesem gegenliber immer wieder eine
grosse Dankbarkeit, etwa in der Rezension eines Buches von Sebald R. Steinmetz: Marillier
habe ihm stets seine Bibliographien und Notizen zu seinen verschiedenen Veranstaltungen
Uber die Themen , Tabu, Bestattungsriten, Totenverehrung und Heirat” Gberlassen (Fournier
1994: 46).

Einem Hinweis von Pascal Le Maléfan ist es schliesslich zu verdanken, dass Marillier und
Mauss zumindest in einem popularen Text im selben Atemzug — in derselben Fussnote —
genannt werden: Sigmund Freud wies in Totem und Tabu in einer Fussnote auf die Theorien
des Opfers von ,Marillier, Hubert und Mauss u.a.” hin, die der Bedeutung der Aufzehrung
des Totemtiers — die Freud von Robertson Smith zustimmend Ubernahm — kritisch
gegenlberstanden. Somit nahm Freud also sowohl Marillier als auch die nachfolgenden
Mauss und Hubert wahr und sorgte nicht zuletzt daflr, dass in der Fussnote eines bis heute
kulturgeschichtlich prominenten Textes die beiden ersten Generationen der franzdsischen
Religionswissenschaft ganzlich ohne Bruch vereint wurden (Freud 2012: 194).

5. Schlussfolgerungen

Die Verwissenschaftlichung von Religion ist ein vielschichtiger Prozess, der sich ab der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts Uber mehrere Jahrzehnte und in den verschiedenen
Landern auf unterschiedliche Weise erstreckte, aber letztlich Uberall dazu fihrte, dass
Religion als ein Grundkonzept (Stausberg 2011) der kulturhistorischen Deutung bereitstand
und auch als umstrittenes Konzept seiner unendlichen Definitionsarbeit entgegensah
(Dubuisson 2003; Nongbri 2013; Jensen 2014; Masuzawa 2005; Asad 2003; McCutcheon
1997).

Das Ziel dieses Beitrags lag darin, den Institutionalisierungsprozess der franzdsischen
Religionswissenschaft dem deutschsprachigen Publikum zuganglich zu machen und diese
wissenschaftshistorische Phase sowohl allgemein als auch an zwei Beispielen
nachzuzeichnen. Sie wird als ein Prozess sichtbar, der in erster Linie durch eine politische
Situation ausgeldst wurde: Die Religionswissenschaft in Frankreich ist eindeutig eine
politische Grindung, die vonseiten der republikanischen Laizisten gegenlber der
katholischen Opposition geschaffen wurde. Dabei erstaunt es nicht, wenn die erste
Generation dieser Religionswissenschaftler bemiht war, gerade nicht als eine
,Kriegsmaschine” wahrgenommen zu werden, sondern eben weder theologische Apologetik
oder Dogmatik noch religionskritische Polemik, sondern eine genaue, historische und
vergleichende Analyse der religisen Formen des menschlichen Lebens zu betreiben. Mit
diesem Ethos bewegt sie sich im Rahmen einer laizistischen Moral, die in diesem Beitrag nur
ansatzweise angedeutet werden konnte und im deutschsprachigen Kontext weiterhin einer
ausfthrlicheren Auseinandersetzung harrt. Auch konnte die friihe Religionswissenschaft in

143



Frankreich selbst nur hinsichtlich einer oberflachlichen Darstellung der Institutionalisierungs-
geschichte sowie mit zwei Schlaglichtern auf die ersten beiden Inhaber des Lehrstuhls flr die
,L’histoire des religions des peuples non civilisés” illustriert werden. Neuere Forschungsbei-
trage haben hier etwa die Geschichte der 5. Sektion nachgezeichnet (Henriet 2020) oder
einzelne Forscher dieser Institution untersucht (Lannoy 2020).

Auch wenn die ersten Jahre der institutionalisierten franzosischen Religionswissenschaft zum
laizistischen Frankreich gehorten, zeigte sich eine Tendenz zu einer religiésen Bevorzugung
bestimmter, innerlicher Positionen, die etwa das ,religidse Geflhl“ zum Schlusspunkt
religionswissenschaftlicher Theoriearbeit machen, was an Marillier deutlich wurde. Ein Grund
fur diese Tendenz liegt sicherlich in der Tatsache, dass die erste Generation der
Religionswissenschaftler zu grossen Teilen aus liberalen Protestanten bestand. Dies war wie
dargelegt auf die politische Situation zurlickzufiihren, in der die katholischen Theologen der
neuen Disziplin und ihren Institutionen nicht nur Misstrauen, sondern geradezu ,Hass”
entgegenbrachten und damit die Religionswissenschaft den protestantischen und jadischen
Minderheiten Uberliessen.

Weiter wird an der Darstellung der Verwissenschaftlichung durch die Institutionen und
Genres sichtbar, wie die ,Zeitschriftwissenschaft” als vorlaufige und persoénliche immer ins
Handbuch strebt, dort aber gleichwohl die Behauptung von wissenschaftlicher Tatsachlich-
keit nicht halten kann. Stattdessen wird das in Handbuch, Lexikon oder Enzyklopadie
publizierte Wissen von der nachfolgenden Generation wiederum — wie am Beispiel von
Mauss und Marillier deutlich gemacht werden konnte — teilweise rasch mit einer
fundamentalen Kritik konfrontiert. Flecks typologische Darstellung der ,Zeitschrift- und
Handbuchwissenschaft” verweist somit auf die soziale Konstitution wissenschaftlichen
Wissens und konnte hier punktuell am wissenschaftshistorischen Material der frihen
Religionsforschung illustriert und nuanciert werden.

Hinsichtlich der diskutierten Positionalitat, die sich in der ersten Generation franzosischer
Religionswissenschaftler zu etablieren begann und die als Teil der republikanischen Fraktion
in einer tief gespaltenen Nation gleichwohl weder in eine polemisch-religionskritische
Kriegsmaschine noch (viel weniger) in die Position einer religionsaffirmativen Apologetik
gedrdngt werden wollte, zeigt sich in dieser doppelten Abgrenzung eine Ambivalenz, welche
die Disziplin der Religionswissenschaft bis heute pragt. Die Frage nach der Positionalitat, die
mit einer Regelmassigkeit immer wieder in internen Debatten auftaucht — sei es in den
1960er Jahren im Moment der kulturwissenschaftlichen Ubernahme oder zeitgendssisch
etwa an der Frage nach der postkolonialen Neupragung der religionswissenschaftlichen
Disziplinenidentitat — liegt somit am Anfangspunkt der institutionellen Religionswissenschaft,
zumindest in Frankreich. Der Grund fir diese Tatsache ist weitaus weniger in der Disziplin
Religionswissenschaft zu suchen als in der fur die europaische Moderne charakteristischen
Unterscheidung zwischen Religion und ihren verschiedenen konstitutiven Aussen, in der sich
die massgeblichen Funktionsbereiche moderner Gesellschaften situieren, sei es Politik,

144



Recht, Wissenschaft, Geschichte oder Wirtschaft (Atwood 2019). Die Kreation der Disziplin
Religionswissenschaft zeugt letztlich vom Wunsch, den Signifikanten ,Religion und das damit
einhergehende und sich stetig erweiternde Diskursfeld von einem seiner konstitutiven
Aussen her zu begreifen: von dem der Wissenschaft. Dadurch wird das konstitutive Aussen
der Religionswissenschaft — eben: Religion — offenkundig selbst erst gebildet, stabilisiert und
wieder verunsichert, etwa durch neue Methodenstreite wie die dargestellten zwischen
Mauss und Marillier. Die Wahl der beiden Vertreter des Lehrstuhls fur die ,L’histoire des
religions des peuples non civilisés” griindete darin, dass Léon Marillier einerseits ein fir die
Institutionalisierungsgeschichte zentraler Akteur war, wahrend an seinem bekannten
Nachfolger Mauss andererseits die Kritik der zweiten Generation franzdsischer
Religionswissenschaftler an der ersten deutlich sichtbar gemacht werden konnte.

Vermutlich kein anderer Landerkontext zeigt das politische Begehren hinter dieser Grindung
und Institutionalisierung expliziter als der franzosische Kontext, bei dem wissenschaftliches
und politisches Anliegen eine enge Verbindung eingehen und die Etablierung
religionswissenschaftlicher Institutionen das direkte Ergebnis eines Parlamentsentscheids
sind.

Literaturverzeichnis

Asad, Talal. 2003. Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford
University Press.

Atwood, David. 2013. ,Die Religion der Anderen. Zur Diskursgeschichte der frihen
Religionsforschung.” In Erfassen - Deuten - Urteilen. Empirische Zugénge zur Religion-
forschung, hg. von Andreas Heuser / Claudia Hoffmann / Tabitha Walter. Zirich:
Theologischer Verlag, 367-382.

Atwood, David. 2016a. , The Discourse on Primal Religion: Disentangling Regimes of Truth.”
Method and Theory for the Study of Religion 28, 445-464.

Atwood, David. 2016b. ,Primitive Religion: ‘Africa’ as a Marker for Transformations in
European History of Religion.” Ghana Bulletin of Theology 5, 5-19.

Atwood, David. 2019. Schwellenzeiten. Mythopoetische Urspriinge von Religion in der
Zeitgeschichte. Wirzburg: Ergon.

Baubérot, Jean / Jacques Béguin / Francois Laplanche / Emile Poulat / Claude Tardits / Jean-
Pierre Vernant, Hg. 1987. Cent ans de sciences religieuses en France. Paris: Les
Editions du Cerf.

Baubérot, Jean. 1997. La morale laique contre I'ordre moral. Paris: Ed. du Seuil.

145



Baubérot, Jean. 2002. ,Deux institutions de sciences des religions en France: la section des
sciences religieuses de I'Ecole Pratique des Hautes Etudes (EPHE), le groupe de
sociologie des religions.” In Modern Societies and the Science of Religions. Studies in
Honor of Lammert Leertouwer, hg. von Gerard A. Wiegers. Leiden: Brill, 55-66.

Bert, Jean-Francois. 2017. ,Marcel Mauss ou I'ethnologie au miroir d'une bibliotheque.”
Etudes sociales 2 (166), 21-45.

Bert, Jean-Francois. 2020. ,Le sacrifice: un lourd fardeau? L’ambivalence du sacré chez
Marcel Mauss et Henri Hubert.” Revue des sciences sociales 63, 142-151.

Bert, Jean-Francois. 2023. ,L'impossible comparatisme de Marcel Mauss au College de
France. Deux candidatures, deux échecs frappants: 1907 et 1909.” In Dieu au Colléege
de France, hg. von Antoine Compagnon / Céline Surprenant. Paris: Collége de France.

Bonet-Maury, Gustave. 1901. ,Discours de Bienvenue.” In Actes du premier congres
international d’histoire des religions. Réuni a Paris, du 3 au 8 septembre 1900 a
I'occasion de I’Exposition Universelle. Premiére Partie. Séances Générales. Paris:
Ernest Leroux, 50-53.

IM

Boudin, Hugh R. 1995. ,Eugene Goblet d’Alviella et le protestantisme liberal.” In Eugene
Goblet d'Alviella, historien et francmagon, hg. von Alain Dierkens (Problémes

d’histoire des religions), 6, Editions de I’Université de Bruxelles, 35-50.

Cabanel, Patrick. 1994. ,Linstitutionnalisation des ,sciences religieuses’ en France (1789-
1908). Une entreprise protestante?” Bulletin de la Société de ['histoire du
protestantisme francgais 140 (Janvier-Février-Mars), 33-80.

Cabanel, Patrick. 2017. ,V¢ section de I'EPHE vs. Année sociologique: Une querelle
intellectuelle au coeur de 'institutionnalisation des sciences religieuses”, Archives de
sciences sociales des religions 180, 35-50.

Conrad, Laetitia Moon. 1902. ,Leon Marillier. Orbituary Notice.” The Open Court: A Monthly
Magazine 16 (1), no. 548, 50-51.

De Gubernatis, Angelo. 1901. ,L’avenir de I'histoire des religions.” In Actes du premier
congres international d’histoire des religions. Réuni a Paris, du 3 au 8 septembre 1900
a l'occasion de I'Exposition Universelle. Premiére Partie. Séances Générales. Paris:
Ernest Leroux, 53-74.

Despland, Michel. 1979. La religion en Occident: Evolution des idées et du vécu. Paris: Editions
du Cerf.

Despland, Michel. 1999. L’émergence des sciences de la religion. La monarchie du Juillet: un
moment fondateur. Paris: L'Harmattan.

Despland, Michel. 2001. ,Les sciences que I'on pratique mais que I'on n‘enseigne pas.”
Archive des Sciences Sociales des Religions 46, 5-25.

146



Dierkens, Alain, Hg. 1995. Eugéne Goblet d'Alviella, historien et francmagon. Problemes

d’histoire des religions, 6, Editions de I'Université de Bruxelles.

Dubuisson, Daniel. 2003. The Western Construction of Religion: Myths, Knowledge, and
Ideology. Baltimore: John Hopkins University Press.

Durkheim, Emile. 1899. ,De la définition des phénomenes religieux.” L’Année Sociologique 2,
1-18.

Durkheim, Emile. 1994 [1912]. Die elementaren Formen des religidsen Lebens. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Fleck, Ludwik. 1980 [1935]. Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache.
Einflihrung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fournier, Marcel. 1994. Marcel Mauss. A Biography. Princeton: Princeton University Press.
Freud, Sigmund. 2012. Totem und Tabu. Frankfurt a.M.: Fischer.

Goblet d’Alviella, Eugéne. 1901. ,De I'emploi de la méthode comparative dans I'étude des
phénomenes religieux.” In Actes du premier congrés international d’histoire des
religions. Réuni a Paris, du 3 au 8 septembre 1900 a l'occasion de I’Exposition
Universelle. Premiére Partie. Séances Générales. Paris: Ernest Leroux, 148-163.

Goblet d’Alviella, Eugéne. 1911. Croyances, Rites, Institutions, Tome Il (Questions de méthode

et d'origines, hiérologie). Paris: Paul Geuthner.

Grosse, Christian 2014. ,Apologétique et science des religions. 1880, annus mirabilis du
processus d‘institutionnalisation des sciences des religions.” In Mises en scéne de
I'humain. Sciences des religions, philosophie, théologie, hg. von Jacques Ehrenfreund
/ Pierre Gisel. Paris: Beachesne, 189-208.

Gurney, Edmund / Frederic Myers / Frank Podmore. 1891. Les hallucinations télépathiques,
Ubers. von Léon Marillier, Paris, Alcan.

Henriet, Patrick. 2020. ,La création de la chaire d’Histoire des religions au Collége de France
(1880): les rapports de Jules Soury et d’un savant anonyme [Ernest Renan].” Revue
de Synthése 141 (3-4), 189-238.

Hubert, Henri. 1904. , Introduction a la traduction francaise.” In Pierre-Daniel Chantepie de la
Saussaye: Manuel d’histoire des religions, hg. von Henri Hubert / Isidore Lévy. Paris:
Armand Colin, 103-106.

Jensen, Jeppe S. 2014. What is Religion? Durham: Acumen.

Jurt, Joseph. 2012. Frankreichs engagierte Intellektuelle. Von Zola bis Bourdieu. Gottingen:
Wallstein.

Kiyonobu, Date-Tedo. 2007. L’histoire religieuse au miroir de la morale laique au XIXe siécle
en France. Lille: Universitat Charles de Gaulle.

147



Klimkeit, Hans-Joachim. 1997. ,Friedrich Max Miller (1823-1900)“. In Klassiker der
Religionswissenschaft: VVon Friedrich Schleiermachen bis Mircea Eliade, hg. von Axel
Michaels. Minchen: C.H. Beck, 29-40.

Kuhn, Thomas S. 2012 [1962]. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of
Chicago Press.

Kriger, Oliver. 2017. ,‘Religion’ definieren. Eine wissenssoziologische Analyse
religionsbezogener  Enzyklopadistik”.  In  Zeitschrift  fiir ~ Religions-  und
Geistesgeschichte 69/1, 1-46.

Lang, Andrew. 1896. Mythes, cultes et religion, Gbers. und eingefthrt von Léon Marillier und
Adolf Dirr. Paris, Alcan, 1896.

Lannoy, Annelies. 2020. Alfred Loisy and the Making of History of Religions: A Study of the
Development of Comparative Religion in the Early 20th Century. Berlin: De Gruyter.

Le Maléfan, Pascal. 2005. ,Léon Marillier, figure de la psychologie naissante (1862-1901).”
Bulletin de psychologie 2 (476), 267-280.

Luddeckens, Dorothea. 2002. Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen
interreligiéser Begegnung im 19. Jahrhundert. Berlin: De Gruyter.

Marillier, Léon. 1893. ,Introduction.” In Anatole Le Braz. La légende de la mort en Basse-
Bretagne, croyances, traditions et usages des Bretons armoricains, Paris: H.
Champion, VI-LXXI.

Marillier, Léon. 1894. ,La survivance de I'ame et l'idée de justice chez les peuples non
civilisés.“ Rapports annuels de I'Ecole pratique des hautes études, Section des sciences
religieuses 3, Paris: E. Leroux, 1-46.

Marillier, Léon. 1895. ,Du role de la psychologie dans les études de mythologie comparée.”
Revue de I'histoire des religions 32, 116-141.

Marillier, Léon. 1986. ,Sur le caractére religieux du tabou mélanésien, Etude de critique et
d’histoire.“ 2e série, Bibliotheque de I'Ecole des hautes études, Sciences
religieuses, 1896, 7, 2, p. 35-74.

Marillier, Léon. 1900. ,Religion.” La Grande Encyclopédie 28, Paris: Lamirault, 341-366.

Marillier, Léon. 1901. ,Le folklore et la science des religions.” In Actes du premier congres
international d’histoire des religions. Réuni a Paris, du 3 au 8 septembre 1900 a
I'occasion de I’Exposition Universelle. Premiére Partie. Séances Générales. Paris:
Ernest Leroux, 182-199.

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions. Chicago: University of Chicago
Press.

Mauss, Marcel. 1968. (Euvres, 1: les fonctions sociales du sacré. Paris: Editions de Minuit.

148



Mauss, Marcel. 1969. (Euvres, 3: cohésion sociale et divisions de la sociologie. Paris: Editions
de Minuit.

Mauss, Marcel. 2012. Schriften zur Religionssoziologie, hg. von Stephan Moebius / Frithjof
Nungesser / Christian Papilloud. Berlin: Suhrkamp.

Mauss, Marcel. 2017. Die Nation oder der Sinn fiirs Soziale, hg. von Jean Terrier / Marcel
Fournier. Frankfurt: Campus.

McCutcheon, Russell. 1997. Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Generis Religion
and the Politics of Nostalgia. New York: Oxford University Press.

Moon Conard, Laetitia Elisabeth. 1901. Les idées des Indiens Algonquins relatives a la vie
d’outre-tombe, Ubers. von Léon Marillier, Paris, E. Leroux.

Muller, Max. 1901. ,Lettre adressé par M. le Professeur Max Mdller”. In Actes du premier
congres international d’histoire des religions. Réuni a Paris, du 3 au 8 septembre 1900
a 'occasion de I'Exposition Universelle. Premiére Partie. Séances Générales. Paris:
Ernest Leroux, 34-36.

Nongbri, Brent. 2013. Before Religion. A History of a Modern Concept. Yale: University Press.

Pinard de la Boullaye, Henri. 1922. L’étude comparée des religions. Essai critique. Paris:
Beauchesne.

Popper, Karl. 1966 [1934]. Logik der Forschung. Tibingen: J.C.B. Mohr.

Poulat, Emile. 1987a. Liberté, laicité. La guerre des deux France et le principe de la modernité.
Paris: Editions du Cerf.

Poulat, Emile. 1987b. ,Linstitution des ,sciences religieuses.” In Cent ans de sciences
religieuses en France, hg. von Jean Baubérot / Jacques Béguin / Claude Tardits /
Francois Laplanche / Emile Poulat / Jean-Pierre Vernant. Paris: Le Cerf, 49-78.

Réville, Albert. 1880. Legcon d’ouverture du cours d’histoire des religions au Collége de France.
Paris: Fischbacher.

Réville, Albert. 1883. Histoire des religions I: Les religions des peuples non-civilisés. Paris:
Fischbacher.

Réville, Albert. 1885. Histoire des religions Il: Religions du mexique. De 'amérique centrale et
du Pérou. Paris: Fischbacher.

Réville, Albert. 1901. ,Discours d’ouverture.” In Actes du premier congrés international
d’histoire des religions. Réuni a Paris, du 3 au 8 septembre 1900 a I'occasion de
I’Exposition Universelle. Premiére Partie. Séances Générales. Paris: Ernest Leroux, 37-
49,

149



Réville, Jean. 1901. ,Lla situation actuelle de I'enseignement de I’histoire des religions.
Mémoire lu en séance générale au Congres internationale d’histoire des religions, le
4 septembre 1900.“ Revue d’histoire des religions 43, 58-74.

Schéfer, Lothar / Thomas Schnelle. 1980. ,Einleitung. Ludwik Flecks Begriindung der
soziologischen Betrachtungsweise in der Wissenschaftstheorie.” In Ludwik Fleck.
Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einfiihrung in die
Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, vii-xlix.

Seager, Richard H., Hg. 1993. The Dawn of Religious Pluralism: Voices from the World's
Parliament of Religions, 1893. La Salle: Open Court.

Sharpe, Eric J. 2009 [1986]. Comparative Religion. A History. London: Duckworth.

Simon-Nahum, Perrine. 2002. ,L’histoire des religions en France autour de 1880.“ Revue
germanique internationale 17, 177-192.

Stausberg, Michael. 2011. , The Study of Religion(s) in Western Europe (I): Prehistory and
History until World War I.” Religion 37 (4), 294-318.

Strenski, lvan. 1993. Religion in Relation. London: Palgrave MacMillan.

Strenski, Ivan. 2004. ,Hubert and Mauss’ Sacrifice: its Nature and Functions. Reading its plain
Meaning and Reading between the Lines.” In Religion im heutigen Diskurs, hg. von
Brigitte Lucchesi / Kocku von Stuckrad. Berlin: de Gruyter, 479-494.

Van Gennep 1910. ,De quelques rites de passages en Savioie. ” Revue d’histoire des religions
62, 37-55.

Vernes, Maurice. 1880. ,Introduction.” Revue d’histoire des religions 1, 1-17.

Wiebe, Donald. 1999. The Politics of Religious Studies. The Continuing Conflict with Theology
in the Academy. New York: St. Martin’s Press.

Winock, Michel. 2003. Das Jahrhundert der Intellektuellen. Konstanz: UVK.

Uber den Autor

Prof. Dr. David Atwood ist Assistenzprofessor fiir Religion und Offentlichkeit an der Universitat
Zlrich. Er leitet als geschaftsfihrender Direktor das Zentrum flr Religion, Wirtschaft und Politik
(ZRWP). Seine Forschungsschwerpunkte liegen auf dem Zusammenhang von Religion, Recht und
Politik sowie der Wissenschaftsgeschichte der Religionswissenschaft.

E-Mail: david.atwood@uzh.ch

150



Danksagung

Mein Dank geht an Stephanie Gripentrog-Schedel, Anja Kirsch, Dirk Johannsen, Lorenz Trein,
Stefan Ragaz und Juirgen Mohn fir die langjahrige freundschaftliche und intellektuelle
Zusammenarbeit, die in dieser Ausgabe ein wissenschaftliches Ergebnis erhalt. Ganz besonders
danke ich Jirgen Mohn, mit dem mich nun viele Jahre verbinden, zuerst als Student, dann als
Assistent und Doktorand, schliesslich als Freund und Kollege. Wir haben Uber viele Jahre
zusammen gearbeitet, gedacht, diskutiert und unterschiedliche Veranstaltungen wie die
Beuggener Theorie-Seminare oder die religions-promenadologischen Exkursionen in
verschiedene Gebirge und Landschaften Europas gemeinsam geleitet.

Jurgen zeigt uns allen, wie Wissenschaft anarchistisch gelebt werden kann, wie disziplinare
Grenzen keinen Respekt verdienen und wie Materialien, Genres und Perspektiven aus selbst
entlegenen Gebieten Teil unseres Denkens werden dirfen: Sein nie explizites (denn das ware ja
wieder dogmatisch gewesen), immer aber vorgelebtes ,(almost) anything goes” hat uns
Schiiler:innen gepragt — gerade auch deshalb, weil er sich die Rede von der Schilerschaft
verbitten wirde. Eine Absolutheit, die er ausschliesslich in Fragen der personlichen
Aggrandisierung an den Tag legt.

Abstract in English

This article traces early French religious studies in its first two generations since its
institutionalization and shows by way of example how, in the historically and politically specific
context of the Third Republic, a religious studies discipline was formed that set itself apart from
theology and sought its own disciplinary identity. The first focus is on academic institutions and
their genres (inaugural lectures, journals, encyclopedias, and congresses). Two examples are then
used to illustrate the process of scientification and the transformation of early French-language
religious studies from the first to the second generation: Léon Marillier represents the first
generation of French scholars of religion, while Marcel Mauss exemplifies the consolidation of
religious studies, history, and sociology. Early French-language religious studies is thus outlined
on the basis of the genesis of its first styles of thought, which can be traced through the genres.

Résumé en francais

L'article suit les débuts des sciences religieuses en France dans ses deux premieres générations
depuis son institutionnalisation. Il montre a titre d’exemple comment, dans le contexte historique
et politique spécifique de la Troisieme République, s’est formée une recherche religieuse qui se
différencie de la théologie et recherche sa propre identité disciplinaire. L'accent est mis dans un
premier temps sur les institutions scientifiques et leurs genres (lecons inaugurales, revues,
encyclopédies et conférences). Le processus de scientification et I'évolution des premiéres études
religieuses en langue francaise de la premiére a la deuxieme génération sont ensuite illustrés par
deux exemples : Léon Marillier est un exemple de la premiere génération d'érudits religieux
francais, tandis que Marcel Mauss représente la consolidation des religions. Les premieres études
religieuses de langue francaise se dessinent ainsi a partir de la genese de leurs premiers styles de
pensée, qui peuvent se révéler au fur et a mesure que I'on évolue a travers les genres.

151



