
 
Korrespondierender Autor: David Atwood, Universität Zürich. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Atwood, David. 2025. „Weder ‘Kriegsmaschine’ noch Apologetik – der Beginn 
der Religionswissenschaft in Frankreich.” AЯGOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 116-
151. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8218. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

Zusammenfassung 
Der Aufsatz geht der frühen französischen Religionsforschung in ihren ersten zwei Generationen 
seit der Institutionalisierung nach und zeigt exemplarisch, wie sich im historisch und politisch 
spezifischen Kontext der Dritten Republik eine Religionsforschung bildete, die sich von der 
Theologie abgrenzte und ihre eigene disziplinäre Identität suchte. Dabei stehen zuerst die 
wissenschaftlichen Institutionen und ihre Genres (Antrittsvorlesungen, Zeitschriften, Lexika und 
Kongresse) im Fokus. Mit zwei Beispielen wird anschliessend der Prozess der 
Verwissenschaftlichung und die Veränderung der frühen französischsprachigen Religionswissen-
schaft von der ersten zur zweiten Generation illustriert: Léon Marillier steht exemplarisch für die 
erste Generation der französischen Religionswissenschaftler, während mit Marcel Mauss die 
Konsolidierung von Religionswissenschaft, -geschichte und -soziologie beschrieben wird. Die 
frühe französischsprachige Religionswissenschaft wird somit anhand der Genese ihrer ersten 
Denkstile konturiert, die sich im Durchgang durch die Genres aufzeigen lassen.  

 

1. Einleitung 
Die frühe französischsprachige Religionswissenschaft ist im deutschsprachigen Raum weder 
bekannt noch für die Wissenschaftsgeschichte aufbereitet. Die gegenwärtige deutsche 
Rezeption französischer Religionsforschung setzt – abgesehen von wenigen Vorläufern1 im 
19. Jahrhundert wie Ernest Renan und Auguste Comte – erst bei Émile Durkheim und Marcel 
Mauss an. Exemplarisch ist etwa die komplette Absenz dieser Generation in der Zeitschrift 
für Religionswissenschaft. Die englischsprachige Rezeption ist etwas ausführlicher (Sharpe 
2009: 122; Wiebe 1999: 40). Auch wenn die Religionsforschung in den Nachbarländern früher 
eine gewisse Institutionalisierung aufweist, wird gleichwohl eine ganze Generation von 
französischen Religionswissenschaftler:innen sowie die charakteristische, weil politische 

 
1 Das verwendete Maskulinum ist kein generisches, sondern ergibt sich aus der historischen Konstellation. 
Nur im Fall von allgemein auf die französische Religionswissenschaft bezogenen oder aber in demjenigen, 
in denen auch Frauen dabei waren, werden beide Formen verwendet. 

Weder „Kriegsmaschine“ noch Apologetik: der 
Beginn der Religionswissenschaft in Frankreich  

David Atwood 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 116 

Gründung dieser Disziplin übersehen. Im Folgenden möchte ich einen Beitrag zum Schliessen 
dieser Lücke leisten. 

Dabei muss ich mich mehrfach beschränken: Erstens ergibt sich durch den schon genannten 
Fokus auf die ersten zwei französischen, explizit religionswissenschaftlichen (sciences 
religieuses) Generationen eine zeitliche Rahmung, die sich auf die Jahre 1879 bis ungefähr 
1905 erstreckt. Zweitens wird es nicht möglich sein, sämtliche beteiligten Personen 
einzuführen. Stattdessen fokussiere ich nach einer überblicksartigen Darstellung dieser 
Kohorte, ihres politischen Kontextes und ihrer Leitfiguren (was meint: die ersten 
Lehrstuhlinhaber und Zeitschriftengründer) auf zwei Personen, mit denen die ersten zwei 
Generationen der Religionswissenschaft illustriert werden können: Zum einen ist dies Léon 
Marillier als Mitherausgeber der Zeitschrift Revue de l’Histoire des Religions, Mitveranstalter 
des ersten Kongresses für Religionsgeschichte im Jahr 1900 in Paris und Inhaber des 
Lehrstuhls für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ an der École Pratique des 
Hautes Études (EPHE), mit dem die zentralen Institutionen der Zeitschrift, des ersten 
Kongresses sowie des entsprechenden Instituts eingeführt und illustriert werden können. 
Zum anderen schliesse ich hier seinen prominenten Nachfolger und Schüler auf dem 
genannten Lehrstuhl der École Pratique des Hautes Études an – Marcel Mauss. In beiden 
Fällen möchte ich an wenigen Beiträgen dieser Wissenschaftler den Gang durch die 
Institutionen und Genres der Wissenschaft illustrieren und damit veranschaulichen, was 
unter Verwissenschaftlichung verstanden werden kann: die kollektive, intra- und 
interdisziplinäre Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen. 

Die an den Institutionen und Genres orientierte Vorgehensweise bezieht sich direkt auf den 
Mikrobiologen und Wissenschaftshistoriker Ludwik Fleck (1896-1961), der mit der Theorie 
des wissenschaftlichen Denkkollektivs sowie der Denkstile lange vor Thomas Kuhn eine 
Soziogenese wissenschaftlichen Wissens ins Auge gefasst hat, die jenseits der damals schon 
überkommenen Idee der „grossen Forscher“ die kollektive Verfasstheit von Wissenschaft 
betont hat. Fleck war es auch, der zwischen der „Zeitschriftwissenschaft“, der 
„Handbuchwissenschaft“ und der „populären Wissenschaft“ unterschieden hat (Fleck 1980: 
146-164). Er hat gezeigt, wie sich Wissen von den esoterischen Kreisen der nächsten 
Fachpersonen zunehmend verallgemeinert und exoterischer wird, was im Gang von 
Wissensbeständen durch die Zeitschriften- und Handbuchwissenschaft über Lexika und die 
Lehrbuchwissenschaft deutlich wird und schliesslich zu dem führt, was Fleck als „populäres 
Wissen“ bezeichnet (Fleck 1980: 148-149). Dieser Prozess, den ich hier 
Verwissenschaftlichung nenne und im dritten Abschnitt ausführe, soll anhand der beiden 
Personen und ausgewählter Texte nachvollzogen werden. 

Flecks Wissenschaftstheorie ist in mindestens einer Hinsicht zu ergänzen: Bevor wir von einer 
wissenschaftlichen Disziplin sprechen können, ist die Frage ihrer Finanzierung und 
Institutionalisierung zu klären. Zwar ist es grundsätzlich denkbar, dass eine Disziplin 
klandestin oder subkulturell entsteht. Allerdings ist es in der Situation der Hochschulpolitik 



 117 

der meisten europäischen Länder kaum vorstellbar, dass daraus ein längerfristig bestehender 
Denkstil mit dem entsprechenden Denkkollektiv wird. Dazu benötigt es eine (auch politisch 
gewollte) Institutionalisierung der entsprechenden Strukturen sowie die Finanzierung des 
wissenschaftlichen Personals.  

Mit diesem ersten Schritt beginne ich und führe in die politische Situation der ersten 
Generation französischsprachiger Religionswissenschaftler ein. Neben den Lehrstühlen, 
Institutionen und Zeitschriften steht dabei die begleitende Debatte über Ausrichtung und 
Werte einer Religionswissenschaft im Fokus, bei der nicht nur die jüngere Forschung ihre 
stark protestantische Orientierung bemerkt und teilweise auch kritisiert, indem auf 
protestantisch-apologetische Tendenzen hingewiesen werden (Grosse 2014: 189-208; 
Cabanel 1994: 33-80). Andere Autoren verzeichnen zwar in personeller Hinsicht die 
protestantische Dominanz, verweisen aber auch auf eine Pluralität in Methodik und 
inhaltlicher Ausrichtung (Henriet 2020; Despland 1979, 1999, 2001; Simon-Nahum 2002; 
Baubérot 2002; Baubérot et al. 1987; Sharpe 2009; Poulat 1987a, 1987b; Pinard de la 
Boullaye 1922). Die starke protestantische Prägung dieser ersten Generation war auf keinen 
Fall ein Hinderungsgrund für die Suche nach der „morale laïque“, einer laizistischen Moral, 
was als wichtiger Diskursstrang in dieser Generation prominent mitläuft (Kiyonobu 2007; 
Baubérot 1997). Neben der Darstellung der ersten Lehrstühle und Institutionen spielen in 
Kapite 2 auch der „erste Kongress für Religionsgeschichte“ in Paris 1900 eine zentrale Rolle.  

Danach blicke ich im dritten Kapitel auf die von Ludwik Fleck bereitgestellte Perspektive auf 
Verwissenschaftlichung und die Entstehungsweise „wissenschaftlicher Tatsachen“. Dies stellt 
die Grundlage und die wissenschaftshistorische Vorbereitung des anschliessenden 
Analyseteils (Kapitel 4) dar, in dem ich mich den zwei Beispielfällen von Léon Marillier und 
Marcel Mauss zuwende und damit den „Weg durch die Verwissenschaftlichung“ illustriere. 
Während Marillier auch biografisch ausführlicher eingeführt wird, konzentriert sich die 
Analyse des deutlich besser bekannten Marcel Mauss auf die Kritik an seinem Lehrer und 
Lehrstuhlvorgänger Marillier. Diese Analyse erklärt so die Abgrenzung der zweiten von der 
ersten Generation der Religionswissenschaftler, bei der die protestantische Ausrichtung eine 
Schlüsselrolle spielt (Cabanel 2017). Dadurch werden auch einige Gründe für die geringe 
Bekanntheit der ersten französischen Religionswissenschaftsgeneration über Frankreich 
hinaus formuliert. 

2. Die Institutionalisierung der frühen Religionsforschung in 
Frankreich 

Mit vier Daten kann die Institutionalisierung der Religionswissenschaft in Frankreich 
chronologisiert werden (Despland 2001: 5; Henriet 2020: 194): 1879 wird der Lehrstuhl für 
Religionsgeschichte am Collège de France eingerichtet; 1880 wird mit der Revue de l’Histoire 
des Religions (im Folgenden Revue genannt) die erste genuin religionshistorische Zeitschrift 
gegründet; 1885 wird das Musée Guimet mit seinem Schwerpunkt auf die asiatischen 



 118 

Kunstwerke von Lyon nach Paris disloziert; 1886 wird die fünfte Sektion als neue Abteilung 
an der École Pratique des Hautes Études unter dem Titel „sciences religieuses“ gegründet. 

Verständlicherweise übergeht diese Auflistung sämtliche Vorgeschichten,2 wie sie mit 
bekannten Forschern wie Eugène Burnouf,3 Ernest Renan,4 Edgar Quinet5 oder Étienne 
Vacherot,6 aber auch mit Zeitschriften wie der ersten Kulturzeitschrift Europas, der Revue des 
deux mondes, welche auch religionshistorische und ethnografische Themen behandelte, 
angeführt werden könnten. Da allerdings sämtliche Anfangs- und Ursprungserzählungen als 
performative Sprechakte immer auch die entsprechende Geschichte begründen (Atwood 
2019) und die hier vorgestellte Geschichte diejenige der institutionalisierten 
Religionsforschung ist, werden die unterschiedlichen Möglichkeiten einer Vorgeschichts-
erzählung ausgeblendet. Stattdessen wird die Institutionalisierungsgeschichte mit vier Daten 
näher erläutert und kontextualisiert, aufgegliedert auf die jeweilige Art der Institution: Auf 
den ersten Lehrstuhl folgt ein Bericht über die ersten einschlägigen Zeitschriften, die 
Einrichtung weiterer wissenschaftlicher Institutionen wie der 5. Sektion „sciences religieuses“ 
an der École Pratique des Hautes Études und des Musée Guimets sowie die Beschreibung des 
„ersten religionshisto-rischen Kongresses“ 1900 in Paris. 

Der erste Lehrstuhl in seinem politischen Kontext 
Der Einrichtung des Lehrstuhls für Religionsgeschichte am Collège de France 1879 geht eine 
Senatsdebatte am 9. Juli 1879 voraus, die charakteristisch ist für die erste Hälfte der Dritten 
Französischen Republik (1870-1940). Dies war eine Zeit, die nach der Niederlage gegen das 
deutsche Kaiserreich 1871 und der Gefangennahme von Kaiser Napoleon III. sowohl 
aussenpolitisch wie auch innenpolitisch mit der Niederschlagung der Pariser Kommune von 
1871 durch grosse Unruhen gekennzeichnet war. Nach ersten Jahren einer monarchistischen 
Parlamentsmehrheit übernahm 1876 die republikanische Fraktion die Mehrheit, allerdings 
stand dieser eine starke katholische Opposition gegenüber, weshalb in der Forschung für 
diese Phase von den „zwei Frankreichs“ gesprochen wird (Baubérot 1997; Poulat 1987a). 
Jean Baubérot nennt diese zwei Frankreichs das „klerikale“ und das „antiklerikale 

 
2  Vorgeschichten könnten etwa auch mit dem Marquis de Condorcet, Benjamin Constant oder Victor 

Cousin beginnen. 
3  Eugène Burnouf war als Sanskritlehrer an der École normale supérieure tätig und übersetzte zudem 

Teile des Zend-Avesta sowie u.a. Teile aus dem Pali-Kanon. Er war einer der Lehrer von Ernest Renan, 
ist aber nicht mit seinem Neffen Émile-Lous Burnouf zu verwechseln, der ebenfalls Orientalist war und 
in der Gruppe um die beiden Réville eine wichtige Rolle spielte. 

4  Renan hat ein grosses Werk hinterlassen, wobei im Kontext der Religionsgeschichte insbesondere La 
vie de Jésus (1863), Saint Paul (1869) oder die verschiedenen religionsgeschichtlichen Vorlesungen in 
den 1880er Jahren interessieren. In der 1882 erschienen Schrift und an der Sorbonne vorgetragenen 
Vorlesung „Qu’est-ce qu’une nation?“ hat Renan zudem eine wichtige Theorie des Nationalstaates aus 
der Perspektive der Vertragstheorie vorgelegt. 

5  Edgar Quinets Génie des religions (1842). 
6  Étienne Vacherot veröffentlichte 1869 mit La religion ein Werk, das für die folgenden Jahre prägend 

wurde. 



 119 

Frankreich“, wobei die Schaffung der Religionswissenschaft Teil der Laizisierung der Bildung 
war und damit zum „antiklerikalen Frankreich“ gehörte (Baubérot 2002: 55). Diese 
polarisierte Grosswetterlage war die Grundlage für eine Situation, in der die laizistischen und 
teilweise auch sozialistischen Republikaner bald sogar die Zwei-Drittel-Mehrheit hatten, aber 
gleichwohl einer Opposition aus verschiedenen Fraktionen der Monarchisten, grossen Teilen 
der katholischen Kirche sowie Teilen der Armee gegenüberstanden. 

In diese Zeit fällt nicht nur die Laizisierung der Schule und der Hochschule, sie kulminierte 
schliesslich in der Trennung von Staat und Kirche 1905. Auch die frühe französische 
Religionswissenschaft war ein deutliches Produkt dieser Zeit, wie dieser Beitrag belegt. 
Ebenfalls in diese Zeit fällt die symptomatische Affäre um den zu Unrecht verurteilten 
jüdischen Hauptmann Alfred Dreyfus (1896-1906), welche kaum einen der im Weiteren zu 
nennenden Wissenschaftler kalt liess – ja, in der auch der Begriff des Intellektuellen als eine 
(zuerst pejorativ verwendete) Bezeichnung für sich öffentlich äussernde Wissenschaftler 
überhaupt aufgekommen ist (Winock 2003; Jurt 2012: 11-12). Viele der frühen 
Religionswissenschaftler äusserten sich öffentlich als „Dreyfusards“. 

In der genannten Senatsdebatte gab es zwei Einwände gegen die Einrichtung des Lehrstuhls 
für Religionsgeschichte am Collège de France (Despland 2001: 5): Einerseits sei die 
Bezeichnung „Religionsgeschichte“ zu allgemein, andererseits stand die Frage nach der 
Befangenheit im Raum. Dies schildert zeitgenössisch etwa der belgische Religionshistoriker 
Goblet d’Alviella in seinem Aufsatz über die Religionsgeschichte in der öffentlichen Bildung. 
Er berichtet, wie im Senat der Vorsitzende des Collège de France, Édouard Laboulaye,7 
vehement gegen den von Léon Gambetta und Paul Bert eingebrachten Vorschlag opponierte: 
„M. Ed. Laboulaye, professeur lui-même au Collège de France, dénonça cette création 
comme déplacée et dangereuse: un cours d'histoire des religions ne lui disait rien qui vaille; 
il y flairait une ‘machine de guerre’, une ‘chaire de combat’.“8 (Goblet d’Alviella 1911: 47) Der 
grosse Fürsprecher für die Schaffung des Lehrstuhls, Paul Bert, gewann nichtsdestotrotz die 
Debatte, nicht zuletzt deswegen, weil auch Jules Ferry, der bald danach das erste Mal 
Ministerpräsident wurde, sich für den Lehrstuhl mit dem Argument aussprach, dass man den 
Lehrstuhl vor der Wissenschaft schafft (Poulat 1987a: 309; Despland 2001: 5). Allerdings 
konnten sich Gambetta und Bert nicht zur Gänze durchsetzen, denn sie hatten durchaus 
einen antiklerikalen Kampf-Lehrstuhl im Sinn und hatten dafür, wie Patrick Henriet zeigte, 
auch einen eigenen Kandidaten im Blick: den antiklerikalen Jules Soury. Offenbar war dies 
dem Bildungsminister Jules Ferry aber zu gefährlich, was den liberalen protestantischen 

 
7  Laboulaye war nicht nur Vorsitzender des Collège de France und ab 1875 Senator auf Lebenszeit, 

sondern auf ihn geht auch die Idee zurück, den Vereinigten Staaten die Freiheitsstatue zu schenken. 
8  „M. Ed. Laboulaye, selbst Professor am Collège de France, denunziert die Schaffung als deplatziert und 

gefährlich: Ein Kurs in Religionsgeschichte lohne sich nicht; er wittere darin eine Kriegsmaschine, ein 
Kampf-Lehrstuhl.“ Übersetzungen französischer Texte sind meine eigenen, ausser im Fall von Teilen aus 
Marcel Mauss‘ Antrittsvorlesungen (2012). 



 120 

Pfarrer, Theologen und Religionshistoriker Albert Réville (1826-1906) ins Spiel brachte 
(Henriet 2020: 195). Im Januar 1880 wurde er dann vom Ministerium nominiert. 

Réville, der davor in den Niederlanden für die wallonische Kirche als Pastor arbeitete, wurde 
in den folgenden 26 Jahren zum wichtigsten Akteur in der neuen Religionswissenschaft,9 er 
kann geradezu als „Patron“ der ersten beiden Generationen dieser entstehenden Disziplin 
betrachtet werden. Gleich zu Beginn macht Réville deutlich, dass der Einwand im Senat, dass 
hier ein „Kampflehrstuhl“, eine machine de guerre, geschaffen würde, nicht begründet war. 
Er versuchte fortan die Gemüter zu beruhigen, indem er eine doppelte Verneinung zum 
wissenschaftlichen Ethos der Religionswissenschaft erklärte: Weder Dogmatismus noch 
Polemik kennzeichneten ihre Haltung, sondern die Prägung einer streng wissenschaftlichen 
Methode (Réville 1880: 12). 

Noch konflikthafter war der fünf Jahre später stattfindende Streit um die katholisch-
theologischen Fakultäten, respektive ihre (indirekte – nämlich über die Streichung ihres 
Budgets verfasste) Schliessung am 21. März 1885 (Despland 2001: 6). Jean Baubérot weist 
darauf hin, dass die Erforschung der Religion wie auch die religiöse Morallehre an der Schule 
nicht einfach beendet, sondern ersetzt wurde, eben durch die neue Sektion „sciences 
religieuses“ (Baubérot et al. 1987: 55). Der Name selbst wurde durch das französische 
Parlament, den Senat, vergeben, wobei der Name schon einige Jahre kursierte, insbesondere 
unter liberalen protestantischen Theologen: Frédéric Lichtenberg publizierte 1877 eine 
Encyclopédie de Sciences Religieuses und verband damit zwei „Feinde des 19. Jahrhunderts“ 
– die Religion und die Wissenschaft (Baubérot 2002: 56). Die höchsten politischen 
Institutionen fügten der École Pratique des Hautes Études10 schliesslich eine fünfte Sektion 
hinzu, neben den ersten drei naturwissenschaftlichen Sektionen und der vierten Sektion für 
Geschichte und Philosophie, die alle bei ihrer Gründung 1868 geschaffen wurden. In den 
ersten Jahren wurden zwölf Lehrstühle eingerichtet, fünf davon für das Christentum (das 
kanonische Recht eingeschlossen), zwei für semitische Studien, einer für die 
Religionsgeschichte der Griechen und Römer (André Berthelot), je einer für Indien (Abel 
Bergaigne, ab 1887 Sylvain Lévi) sowie für die Religion des alten Ägyptens, für fernöstliche 
Religionen sowie für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“, die genannter 
Léon Marillier übernahm (Baubérot et al. 1987: 163-164). Ich komme sogleich auf die 5. 
Sektion zurück, werde zuvor jedoch zuerst die Revue de l’histoire des religions (und 
benachbarte Zeitschriften) einführen, da diese zeitgleich mit Albert Révilles Aufnahme des 
Lehrstuhls am Collège de France gegründet wurde. 

 
9  Religionsgeschichte (histoire des religions) und Religionswissenschaft (sciences religieuses) werden in 

dieser Phase als austauschbare Begriffe verwendet. Ich halte mich soweit möglich an die entsprechend 
verwendete Form.  

10  Die École Pratique des Hautes Études ist keine klassische Universität, sondern eine Forschungseinrich-
tung, die zu den grandes écoles, den spezialisierten Hochschulinstitutionen, gehört. 



 121 

Die ersten Zeitschriften 
Das Jahr 1880 sah in Frankreich nicht nur den ersten Lehrstuhl für Religionsgeschichte, 
sondern auch die erste genuin religionswissenschaftliche Zeitschrift, was Christian Grosse 
dazu bringt, vom annus mirabilis (vom Wunderjahr) der Religionswissenschaft zu sprechen 
(Grosse 2014). 

Maurice Vernes, ebenfalls ein liberaler Protestant, übernahm die Direktion der Revue und 
beschrieb in der allerersten Ausgabe in programmatischer Weise Aufgabe und Stossrichtung 
der neuen Zeitschrift. Die Grundlage bilde die philologische Arbeit der letzten Dekaden, ohne 
die keine Religionsgeschichte zu betreiben sei, dabei gelte es, Arbeitsteilung anstatt 
Konkurrenz zu leben (Vernes 1880: 1). Soweit stellt sich die Zeitschrift noch in eine 
Kontinuität zu ihrer Forschungsvorgeschichte in der Philologie und Religionsgeschichte 
(avant la lettre institutionalisé). Die darauffolgenden Darstellungen jedoch markieren einen 
deutlichen Bruch: Die bis anhin vorhandene Unterscheidung von profaner und heiliger 
Geschichte spielt nun keine Rolle mehr (Vernes 1880: 3). In methodischer Hinsicht sollen die 
Regeln der historischen Kritik auf alle Texte inkl. etwa dem Alten Testament mit der Strenge 
der wissenschaftlichen Regeln (Vernes 1880: 4) angewendet werden. Methodisch und 
theoretisch zeigt sich ein deutliches und in der damaligen Zeit übliches Paradigma: neben 
einer historisch-philologischen Textkritik dominiert eine evolutionistische Geschichts-
philosophie, ergänzt durch (in Ansätzen) folkloristische Zugangsweisen oder ethnologische 
Perspektiven. Die meisten Beiträge jedoch präsentieren eine religionshistorische 
Ausrichtung, wie sie der Name der Zeitschrift insinuiert. 

Die Abgrenzungsarbeit der Zeitschrift wendet sich zwar in erster Linie gegen die Theologie 
und die Religion selbst, aber auch die Philosophie fällt aus dem Rahmen dessen, was in der 
Zeitschrift veröffentlicht würde, wie Vernes bekannte: „Quant à nous, nous ne prétendons 
faire ici ni philosophie, ni religion, rien que de l’histoire.“11 (Vernes 1880: 5) Vernes fügt aber 
an, dass er hoffe, diese Geschichte zu betreiben, ohne eine Empfindlichkeit zu verletzen, 
denn die Polemik in der Religionsgeschichte gehöre zwar in eine bestimmte Zeit, in der sie 
legitim gewesen war. Heute allerdings, als die Barrieren gegen die Geschichtsforschung 
niedergerissen worden seien, könne dieser polemisch-negativen Arbeit die positive Arbeit 
der Geschichtskritik entgegengesetzt werden (Vernes 1880: 6). Die Religionsgeschichte 
unterliege folglich den rigorosesten Kriterien der Wissenschaft (Vernes 1880: 12). 

In den Folgejahren entwickelte sich eine rege religionshistorische Arbeit in der Zeitschrift im 
Rahmen von Aufsätzen, Rezensionen und „Vermischtem“, bei der nicht nur französische 
Autoren (neben dem engsten Kreis aus der 5. Sektion der École Pratique des Hautes Études 
auch Forscher wie James Darmesteter, Gaston Maspero, Auguste Barth), sondern auch 
niederländische (Cornelis P. Tiele), deutsche (Julius Wellhausen, Otto Pfleiderer oder Wilhelm 

 
11  „Was uns angeht, betreiben wir hier weder Philosophie noch Religion, sondern nichts anderes als 

Geschichte.“ 



 122 

Schmidt) Autoren mitschrieben. Die Zeitschrift hat verschiedene, das Fach mitbestimmende 
Artikel veröffentlicht, etwa van Genneps „De quelques rites de passages en Savoie“ (1910). 
Ich werde später auf einzelne, herausgegriffene Beiträge der Revue zurückkommen, aber an 
dieser Stelle den Blick auf den allgemeinen disziplinären Institutionalisierungsprozess 
behalten.  

Maurice Vernes blieb für die ersten fünf Jahre als Direktor der Zeitschrift tätig, gab diese 
Aufgabe dann aber 1896 an die jüngeren Jean Réville (der Sohn von Albert Réville) sowie Léon 
Marillier weiter. Die Revue wurde zur zentralen Zeitschrift der 5. Sektion, bei der sämtliche 
Forscher regelmässig ihre Aufsätze publizierten – die Revue wurde somit zum Laboratorium 
der entstehenden französischsprachigen Religionswissenschaft, die durchaus auch 
religionshistorische Forschungen aus den Nachbarländern übersetze, rezensierte und 
abdruckte.  

Ebenfalls 1880 wurden die Revue des études juives sowie die auf die fernöstliche Kunst, 
Kultur- und Religionsgeschichte spezialisierte Zeitschrift Annales Du Musée Guimet 
gegründet, welche bis 1908 in rund 25 Ausgaben erschien und teilweise enge Verbindungen 
zur Revue aufwies. So veröffentlichte etwa James Darmesteter, der sowohl am Collège de 
France (ab 1885) sowie (ab 1892) an der École Pratique des Hautes Études lehrte und 
forschte, Teile seiner Übersetzungen aus dem Zend-Avesta in den Annales (1892, Tome 21 
und 22). Während die beiden Revues jedoch bis heute erscheinen, war der Annales Du Musée 
Guimet nur eine kurze Erscheinungsphase beschieden. 

Neben diesen stark oder zur Gänze religionshistorisch ausgerichteten Zeitschriften ist eine 
dritte Zeitschrift zu nennen, deren Popularität bis heute weit über die Landesgrenzen 
hinausgeht. 1896 wurde L’Année sociologique von Émile Durkheim gegründet. Dies wird hier 
zum einen deshalb genannt, weil selbstverständlich eine Kategorie sociologie religieuses 
integriert wurde und sowohl thematisch als auch personell eine gewisse Nähe zwischen der 
Revue und L’Année sociologique bestand. Gleichzeitig – und dies wird im vierten Kapitel 
dargestellt – gab es auch deutliche Kritik an der ersten, religionshistorischen Generation, die 
sich auch durch die religionswissenschaftliche Institutionengeschichte zieht. Wie Jean 
Baubérot hinsichtlich des Religionsverständnisses der 5. Sektion der École Pratique des 
Hautes Études schrieb: „Elle va être rapidement contestée par de jeunes durkheimiens, H. 
Hubert et M. Mauss qui dirigeaient la section 'sociologie religieuse' dans l'Année 
sociologique.“12 (Baubérot 2002: 59) 

 

 
12   „Dieses wurde rasch von den jungen Durkheimiens, H. Hubert und M. Mauss, welche die neue Sektion 

‘Religionssoziologie’ in L’Année sociologique leiteten, bestritten.“ 



 123 

Die erweiterte institutionelle Landschaft: 5. Sektion und Musée Guimet 
Als der Präsident der Republik, Jules Grévy, am 30. Januar 1886 das Dekret zur Gründung der 
5. Sektion sciences religieuses signierte, wurde damit die bis heute existierende (und 
innerhalb Frankreichs massgebliche) Institution für Religionswissenschaft gegründet. Danach 
ging es schnell; die nun laizisierte Einrichtung, die (budgetär) an die Stelle der ehemaligen 
katholisch-theologischen Fakultät gestellt wurde, begann schon am 1. März mit der Lehre. 
Von den zugehörigen Lehrstühlen waren drei als directeurs d’études, vier als directeurs 
adjoints und fünf maîtres de conférences eingerichtet worden. 

Die zwölf Positionen wurden mehrheitlich von protestantischen Theologen und Pfarrern 
übernommen: Albert Réville, der schon den Lehrstuhl am Collège de France innehatte, wurde 
zum Direktor gewählt und übernahm den Bereich der Dogmengeschichte. Sein Sohn Jean 
wurde auf den Lehrstuhl für Kirchengeschichte berufen, während Auguste Sabatier 
„christliche Literatur“ lehrte (Baubérot 2002: 58) und dessen Nachfolger der Protestant Louis 
Massebieau wurde. Der vierte ehemalige Pastor war Maurice Vernes, dessen Positionen 
allerdings sehr kirchenkritisch waren. Weitere Wissenschaftler waren der Indologe Sylvain 
Lévy, der Althistoriker und Philologe André Berthelot sowie der katholische Jurist Adhémar 
Esmein (für kanonisches Recht), der in letzter Minute gefunden wurde. Unter den wenigen 
Schüler:innen dieser ersten Dekade waren bekannte Namen wie Arnold van Gennep, Laetitia 
M. Conrad, Henri Hubert oder Marcel Mauss, wobei die beiden Letztgenannten später selbst 
eine wichtige Rolle in der 5. Sektion übernehmen werden. 

Die Sektion war  

[…] décidément laïque, dans l’esprit de la République qui l’avait créée. Elle 
n’était pas antireligieuse, ou irréligieuse. A la moitié au moins de ses 

membres, l’esprit religieux paraissait même, comme à beaucoup de leurs 
contemporains, la suprême valeur humaine, qui perdure à ses réalisations 
historiques.13 (Poulat 1987b: 77) 

Mit der damit begonnenen Laizisierung der Bildung im Allgemeinen und der 
Religionsforschung im Speziellen werden gleichwohl verschiedene Tendenzen deutlich. Zum 
einen ist damit eine institutionelle Öffnung verbunden, da die neue Sektion als öffentliche 
und laizistische Institution geschaffen wurde. Die Lehrenden mussten jedoch kein Bekenntnis 
zu laizistischen Werten und Inhalten in ihrer Lehre abgeben (Poulat 1987b: 49). Dies hatte 
zur Folge, dass liberale Protestanten überproportional vertreten waren. Einerseits wurden 
die religionshistorischen Arbeiten vor der Institutionalisierung stark durch protestantische 
Wissenschaftler betrieben, andererseits konnten nur wenige Katholiken für die neue, 
republikanisch-laizistische und damit politisch umstrittene 5. Sektion gewonnen werden. 

 
13   Die Sektion war „entschieden laizistisch, im Geist der Republik, die sie gegründet hatte. Sie war nicht 

antireligiös, oder irreligiös. Für die Hälfte ihrer Mitglieder war der religiöse Geist sogar, wie für viele 
ihrer Zeitgenossen, der höchste menschliche Wert, der seine historischen Realisierungen überdauerte.“ 



 124 

Offenbar war es grundsätzlich schwierig gewesen, die verschiedenen Positionen überhaupt 
zu besetzen, da die neue Sektion geradezu mit einer „Explosion von Ressentiment, mit Hass 
und Wut“ vonseiten der katholischen Opposition konfrontiert gewesen war, wie Sylvain Lévy 
1932 rückblickend festhielt (zitiert nach Poulat 1987b: 77). 

Die Gruppe der liberalen Protestanten und Religionshistoriker dominierte. Darunter waren 
viele ehemalige Pfarrer, die eine für Strömungen des damaligen liberalen Protestantismus 
spezifische Frömmigkeit aufwiesen, deren Ansichten sich mit der neu gegründeten 
Religionswissenschaft als „Schule der Toleranz“ und Förderin des „religiösen Geistes“ als 
kompatibel erweisen würde. Dass hier auch eine entsprechende Präferenz in der Besetzung 
der Positionen vorhanden war, zeigte exemplarisch der Fall von Léon Marillier. Der spätere 
Inhaber des neuen Lehrstuhls für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ an 
der École Pratique des Hautes Études lehrte in den 1880er Jahren an der erst 1877 
gegründeten protestantischen theologischen Fakultät der Sorbonne. Bevor seine dortige 
Lehrveranstaltung akzeptiert wurde, musste Marillier beim dortigen Dekan Lichtenberger – 
dem Herausgeber der erwähnten Encyclopédie des Sciences Religieuses – vorsprechen. Dieser 
attestierte ihm am 11. Juli 1897 (Marillier war damals 24 Jahre alt) „ […] une impression 
excellente, M. Marillier n’appart(enant) nullement aux esprits forts et critiques. C’est un 
catholique qui vient au protestantisme et une nature profondément religieuse.“14 (Le 
Maléfan 2005: 269) 

Émile Poulat wies darauf hin, dass sich hier eine Disziplin im Entstehen zeige, deren erste 
Aufgabe es war, die Gemüter zu besänftigen und zu zeigen, dass mit den entsprechenden 
Methoden und Engagement eine religionswissenschaftliche Forschung geleistet werden kann 
(Poulat 1987b: 77-78): eine Religionswissenschaft, die den verschiedenen Ansprüchen 
gerecht werden kann und eben nicht zur politischen Kriegsmaschine oder zu einer Institution 
religiöser Apologetik wurde. 

Die französischen Religionshistoriker waren eng mit ihren belgischen, niederländischen und 
schweizerischen Kollegen verbunden, die teilweise auch am gleich näher zu beschreibenden 
Kongress in Paris beteiligt waren. Dazu ist zuvorderst der protestantische belgische 
Religionshistoriker und Freimaurer Comte Eugène Goblet d’Alviella (1846-1925) zu nennen, 
der ab 1884 Vorlesungen zur allgemeinen Religionsgeschichte an der Universität Brüssel hielt 
(deren Rektor er später wurde) und 1910 drei Bände zur allgemeinen Religionsgeschichte 
publiziert. Er war eng mit den französischen Religionshistorikern verbunden. Goblet d’Alviella 
war ein vehementer Vertreter der komparativen Methode und stand mit den beiden Réville 
in engem Austausch (Boudin 1995) sowie mit Maurice Vernes in einem Streit über den 
Stellenwert genannter Methode. Auch mit den frankophonen Religionshistorikern in der 

 
14  Lichtenberg attestierte ihm „ein[en] exzellente[n] Eindruck, M. Marillier gehöre keineswegs zu den 

umstrittenen und kritischen Geistern. Er ist ein Katholik, der zum Protestantismus kommt und eine tief 
religiöse Natur aufweist.“ 



 125 

Schweiz bestand ein teilweise enger Austausch, etwa über Albert und Jean Réville (Grosse 
2014). 

Insgesamt sehen wir also eine disziplinäre Neugründung, die zwar einen eindeutigen 
institutionellen Bruch darstellt, aber sowohl in epistemischer-methodischer (etwa mit der 
Betonung der Bedeutung von Philologie) als auch in theoretischer Hinsicht (sichtbar etwa an 
der evolutionistischen Geschichtsphilosophie) starke Kontinuitäten zu ihren Vorläufern 
aufweist. Daneben zeugt die neue Disziplin aber von einer Diskontinuität, was die 
Akzentuierung der Geschichte und ihrer Beschreibung angeht – hier wird eine klare Zäsur zur 
christlich-apologetischen Geschichtsschreibung gezogen. Dies gilt sowohl für den Umgang 
mit den Quellen und ihrer Gleichwertigkeit als auch im Hinblick auf die Positionalität und das 
Ethos der Religionswissenschaft und -geschichte. Diese widerspiegelt die dargestellte 
polarisierte politische Debatte, in der sich die neue Disziplin auf die Seite des 
republikanischen Frankreichs stellte und von dort aus versuchte, an der laizistischen Moral 
mitzuwirken und etwa als „Schule der Toleranz“ für die entsprechenden Werte einzustehen.  

Neben der massgeblichen 5. Sektion an der École Pratique des Hautes Études zog 1886 auch 
das 1880 gegründete Musée Guimet von Lyon nach Paris. Der Gründer, Émile Guimet, der 
auch als Gründer der Revue genannt wird (Réville 1901: 7), war ein Industrieller und Händler, 
der auf vielen Reisen in asiatische Länder eine umfangreiche Kunstsammlung aufgebaut hatte 
und diese zuerst in Lyon und ab 1886 in Paris ausstellte. Das Museum ist heute noch in der 
Nähe des Eiffelturms zu besichtigen, vis-à-vis des Musée de l‘Homme. Guimet war stark an 
der asiatischen Religionsgeschichte interessiert und dadurch mit dem Kreis der 
Religionshistoriker verbunden, weshalb er nicht nur die Revue gründete und unterstützte, 
sondern mit der Annales du Musée Guimet eine eigene Zeitschrift finanzierte. Wie erwähnt, 
veröffentlichten viele der Religionshistoriker und an der 5. Sektion tätigen Wissenschaftler 
auch in den Annales du Musée Guimet ihre Texte. 

Der erste Kongress für Religionsgeschichte in Paris, 3.-8. September 1900 
Zwanzig Jahre nach der Institutionalisierung des ersten Lehrstuhls für Religionsgeschichte 
und seiner Besetzung durch Albert Réville konnte derselbe am Kongress für 
Religionsgeschichte im September 1900 in Paris anlässlich seiner Eröffnungsrede verkünden: 

L’Histoire des Religions, comme toutes les histoires, se fait par le labeur 
collectif de tous ceux qui y consacre leur forces, et on ne pourra jamais dire 

qu’elle est faite complètement, définitivement et sans révision possible. Mais ce 
qu’on peur dire, c’est que ces grandes lignes sont tracées, que le champ de mines a 
été sondé, divisé, approfondi, et que c’est a chacun des mineurs de creuser de son 
mieux, le filon qu’il s’est adjugé.15 (Réville 1901: 48) 

 
15  „Die Religionsgeschichte wird, wie jede historische Arbeit, durch die kollektive Arbeit all derer 

ermöglicht, die sich ihr verschreiben, und man wird nie sagen können, ihre Arbeit sei vollständig, 
definitiv und ohne mögliche Revision. Aber was man sagen kann, ist, dass ihre grossen Linien 



 126 

Das „Minenfeld“ war also sondiert und die grossen Linien nachgezeichnet. Was alles nötig 
war, damit diese weitreichende Aussage vom ersten Lehrstuhlinhaber für Religionsge-
schichte in Frankreich überhaupt möglich wurde, lässt sich anhand des „ersten Kongresses 
für Religionsgeschichte“ in Paris, der gleichzeitig mit der Weltausstellung stattfand, 
rekonstruieren. Die Herausbildung von Religion als eigenständigem Begriff, als 
wissenschaftlich erforschbare Tatsache und somit als eigenständige Sphäre in Geschichte 
und Gegenwart zeigte sich an einer Aussage Léon Marilliers am Kongress: Alle Institutionen, 
Gebräuche, Meinungen und Denkweisen seien einzig durch ihre historische Genese zu 
rekonstruieren. Dies verhalte sich, so Marillier, nicht anders in Bezug auf Glaubensrichtungen 
und Religionen. Aus diesem Grund habe die Religionsgeschichte die alten Dogmatiken 
abgelöst (Marillier 1901: 184). Wie die Neukonzeption von Religion als einem eigenständigen 
Faktum eingesetzt wird, unterscheidet sich also je nach Akteur:in, Zeit und Ort: Während am 
Weltparlament der Religionen in Chicago 1893 die Konzeption in Richtung einer Religion der 
Zukunft ging und Fragen des interreligiösen Friedens und Zusammenlebens thematisiert 
wurden (Lüddeckens 2002; Seager 1993) und in Stockholm der erste „erste“ Kongress für 
Religionsgeschichte deutlich apologetisch ausfiel, so lässt sich der Pariser Kongress durch das 
Bemühen zusammenfassen, Religion auf wissenschaftliche und nichtkonfessionelle Art und 
Weise zu beschreiben. 

Eine Abgrenzung gegenüber den gerade genannten Kongressen ist somit verständlich. 
Gaston Bonet-Maury, der Delegierte des Ministeriums für öffentliche Lehre und selbst 
Religionsforscher, der verschiedentlich in der Revue publizierte, stellte in seinem Grusswort 
am Pariser Kongress die Wissenschaftlichkeit der Kongresse in Chicago (1893) und Stockholm 
(1897) in Frage: Ersterer habe die soziale Frage vernachlässigt, letzterer die Mehrheit der 
Minister aller Konfessionen im Geiste eines „heiligen Kreuzzugs gegen Materialismus und 
Immoralismus“ vereint und den religiösen Frieden somit für ein paar Tage hergestellt (Bonet-
Maury 1901: 51). Er halte dies nun im Frankreich der dritten Republik für gänzlich unmöglich. 
Hierbei ist daran zu erinnern, dass dieser Religionskongress in die Wirren um die Dreyfus-
Affäre fiel, in welcher sich einige der Kongressteilnehmer auch öffentlich äusserten.  

Bonet-Maurys Hinweis auf den „Kreuzzug gegen Materialismus und Immoralismus“, der in 
Stockholm seiner Auffassung nach stattfand, wird mit der Bemerkung ergänzt, dass der 
Kongress in Paris demgegenüber von der „recherche désintéressé de la vérité“, der 
„unvoreingenommenen Suche nach der Wahrheit“ geprägt sei (Bonet-Maury 1901: 52). Hier 
wird der wissenschaftstheoretische wie auch -politische Anspruch des Kongresses deutlich 
greifbar. Eine solche „desinteressierte“ oder „unvoreingenommene“ Suche nach der 
Wahrheit meint jedoch nicht eine durchgehende Ausgrenzung „religiöser Wahrheit“, 
sondern eine Neuausrichtung von Wissenschaftlichkeit, die eine Transformation von Religion 
im Diskurs der Wissenschaft bedeutet und mit folgendem Diktum Albert Révilles 

 
nachgezeichnet sind, dass das Minenfeld sondiert wurde und dass es an jedem Einzelnen ist, den Faden 
bestmöglich zu verfolgen, den er aufgenommen hat.“ 



 127 

veranschaulicht werden kann: „la recherche désintéressé et infatigable du vrai est une des 
formes, non la moindre, de l’amour de Dieu.“16 (Réville 1901: 49) In der Eröffnungsrede 
erwähnte Réville auch, dass ein universelles Naturgesetz menschlichen Lebens im Bedürfnis 
nach einer umfänglichen „Intensivierung des Lebens“ liege (Réville 1901: 40). Dieses 
Bedürfnis, welches an die von Max Müller (in einem vorgelesenen Brief am Kongress) 
erwähnte Konzeption von Religion als Umgang mit den Tiefen der Seele erinnert, könne durch 
verschiedene Ziele erreicht werden – als schlechtes Beispiel sei etwa die Trunkenheit zu 
erwähnen. Die unterschiedlichen, von Réville gutgeheissenen Beispiele umfassen etwa das 
Hören schöner Musik, das Betrachten einer Landschaft, aber auch Tätigkeiten wie die 
Philanthropie oder die theoretische sowie die praktische Wissenschaft. Explizit erwähnt als 
„Verstärker (amplificateur) des Lebens“ wurde auch die Geschichtswissenschaft sowie der 
Religionskongress in Paris (Réville 1901: 41). Es ist hier einfach vorauszusehen, dass solche 
Positionen schon in dieser Zeit, besonders aber in den kommenden Jahren als 
protestantische Residuen oder sogar als religionsapologetische Tendenzen vehement 
kritisiert wurden. 

Es liegt nahe, das Anliegen einer wissenschaftlichen Religionsgeschichte als Projektionsfläche 
sowohl religionskritischer als auch religionsapologetischer Anliegen zu betrachten. Albert 
Réville stellte in seiner Eröffnungsrede fest, dass die Religionsgeschichte in der 
Vergangenheit gegen zwei Oppositionen zu kämpfen gehabt hatte: Die eine fürchtete, dass 
die Religionsgeschichte die Dogmen erschüttern würde und ging davon aus, dass jenseits 
dieser Dogmen nur die Kräfte des Teufels herrschen würden. Die andere Opposition, welche 
das Kind des 18. Jahrhunderts sei, habe in allem, was den Namen „Religion“ trug, nur das 
Schlechte gesehen (Réville 1901: 46). Die Religionsgeschichte sei also sowohl von links als 
auch von rechts mit Misstrauen und Unwillen konfrontiert gewesen und habe sich dennoch 
ihren Platz in der „Enzyklopädie des zeitgenössischen Wissens“ erobern können (Reville 1901: 
47). Dies tat sie trotz der geringen Erwartungen, die man anfangs in sie setzte – man 
erwartete von Réville insgesamt bloss drei bis vier Bände zur Religionsgeschichte (1901: 47).17  

Wenn Réville aber im Jahr 1900 – wie oben gezeigt – die grossen Linien der 
Religionsgeschichte für nachgezeichnet hält, so liegt dies auch an einer Wissenschaftstra-
dition, in der die Etappe der Institutionalisierung lediglich das Resultat einer längeren und 
komplexen Vorgeschichte darstellt. Réville selbst liest die Vorgeschichte am Kongress 
folgendermassen:  

 

 
16  „ […] die desinteressierte und unermüdliche Suche nach dem Wahren ist eine der Formen, nicht die 

Mindeste, der Liebe Gottes.“ 
17  Réville erwähnt eine Begegnung mit einem Minister für Bildung, der ihn zu Beginn seines Lehramtes 

fragte, was er nach drei, vier Jahren der Forschung noch hinzuzufügen hätte. Er entgegnete, dass sein 
ganzes Leben nicht ausreiche, all dies zu veröffentlichen, was er zu schreiben beabsichtige – dies habe 
beim Minister ein grosses Erstaunen ausgelöst (Réville 1901: 47). 



 128 

Il fallait la sagacité d’un Montesquieu, l’imagination poétique d’un Herder, la 
philosophie d’un Leibniz, la complète émancipation de l’esprit proclamée au XVIIIe 

siècle, les découvertes d’un Anquetil Duperron et de ses émules, les travaux toujours 
méritoires des Bénédictins, ceux de la critique de la Bible suivie de celle de tous les autres 
livres sacrées à mesure qu’on pouvait les étudier sur les textes, les études patientes et 
subtiles de la philologie comparée, l’analyse attentive et intelligent enfin des croyances 
primitives survivant au sein des peuplades les plus arriérées; il fallut, plus près de nous 
encore, l’influence admise ou subie de la philosophie de Hegel, mère du principe de 
continuité et d’évolution, ce principe auquel toutes les sciences naturelles ont fini par rendre 
hommage, - il fallut tout cela, et bien d’autres choses encore, pour habituer les esprits à cette 
idée que toutes les manifestations de la vie humaine ont leur histoire, que la religion ne fait 
pas exception et que l’on ne peut se prononcer sur leur valeur et leur véritable nature qu’à 

la condition d’en connaître l’histoire.18 (Réville 1901: 45-46) 

Réville nimmt hier eine Tradition in Anspruch, durch die die Menschen daran gewöhnt 
werden mussten, dass jede Manifestation des menschlichen Lebens seine eigene Geschichte 
habe und dass die Religion diesbezüglich keine Ausnahme darstelle. Die Punkte, welche in 
diesem Zitat zusammenkommen, zeugen von der Bandbreite der Forschungsrichtungen, 
welche am wissenschaftlichen Religionsdiskurs partizipierten und dazu beitrugen, 
Religionswissenschaft und -geschichte als eigenständige Diskurse zu etablieren. Bei der 
Betrachtung eines Kongresses, der sich als erster einer bestimmten Disziplin versteht, kann 
auch damit gerechnet werden, dass die „Vorläufer“ dieser Disziplin erwähnt und im Sinne 
einer Ahnengalerie zusammengeführt werden. Friedrich Max Müller, der krankheits- und 
altersbedingt am Kongress fehlen musste, äusserte sich in dem verlesenen Brief bezüglich 
seiner Jahre in Paris, die er als die glücklichsten seines Lebens bezeichnete19 und beschrieb 
zudem die Besetzung des Lehrstuhls für Religionsgeschichte am Collège de France als erste 
Anerkennung, die „ihrer Wissenschaft“ in der Welt der Gebildeten zugekommen sei (Müller 
1901: 34).20 Réville habe, so Max Müller weiter, alle Ängste zerstreut, die mit der Bildung 
einer solchen Disziplin und dem Vergleich verschiedener Religionen einhergingen. Dies sei 

 
18  „Es erforderte den Scharfsinn eines Montesquieus, die poetische Fantasie eines Leibniz, die komplette 

Emanzipation von dem im 18. Jahrhundert proklamierten Geist, die Entdeckungen eines Anquetil 
Duperron und seiner Nacheiferer, die nach wie vor lobenswerten Arbeiten der Benediktiner, diejenige 
der Bibelkritik, gefolgt von der kritischen Lektüre anderer heiliger Schriften sofern sie als Texte 
zugänglich waren, die geduldigen und scharfsinnigen Arbeiten der vergleichenden Philologie, die 
aufmerksame und intelligente Analyse der primitiven Glaubenssysteme, wie sie bei den 
zurückgebliebenen Völkern noch zugänglich sind; es benötigte, näher bei uns gelegen, die Aufnahme 
des Einflusses der Philosophie Hegels, Mutter des Kontinuitäts- und Evolutionsprinzips, dem alle 
Naturwissenschaften schliesslich sich zugewandt haben – es benötigte all dies und noch einiges mehr, 
um die Menschen (eigtl. „esprits“) an die Idee zu gewöhnen, dass alle Manifestationen des 
menschlichen Lebens ihre eigene Geschichte haben und dass die Religion hier keine Ausnahme 
darstellt, schliesslich, dass man ihren Wert und ihre wahre Natur nur dann einzuschätzen vermag, wenn 
man ihre Geschichte kennt.“  

19  Dies habe er nicht zuletzt auch Eugène Burnouf zu verdanken, dem Sanskrit-Gelehrten, der ihn 
massgeblich zu seiner Übersetzung des Rigveda ermutigt hätte. Damit kann Max Müllers Biografie eine 
Facette beigefügt werden, die bisher wenig beachtet wurde (Klimkeit 1997: 29-40). 

20  Max Müller und Cornelis P. Tiele wurden in Abwesenheit zu Ehrenpräsidenten des Kongresses ernannt. 



 129 

bemerkenswert, da – als zum ersten Mal darauf hingewiesen worden sei, dass „wer eine 
kenne, keine kenne“ – eine solche Haltung als häretisch bezeichnet worden sei. Zu den 
weiteren, für die Disziplin massgeblichen Autoren werden neben Burnouf auch die Philologen 
Strauss und Reuss, die Religionshistoriker Tiele, Albert und sein Sohn Jean Réville, Auguste 
Sabatier, Goblet d’Alviella, Barth und Kuenen, die Anthropologen Tylor, Lang, Nutt sowie mit 
für Frankreich hervorgehobener Bedeutung Ernest Renan und Benjamin Constant angeführt 
(de Gubernatis 1901: 66; Bonet-Maury 1901: 50). 

Diese Galerie bedeutender Religionsforscher (die in der zweiten Generation deutlich kritisiert 
werden) nahm für sich gleichwohl auch eine gesellschaftspolitische Dimension in Anspruch: 
Albert Réville bezeichnete die Religionsgeschichte in seiner Eröffnungsrede als „beste Schule 
der Toleranz“, welche die Theologie bereichern, sie aber weder ersetzen könne noch wolle 
(Réville 1901: 48). Auch der Schlussredner am Pariser Kongress, Angelo de Gubernatis, wies 
darauf hin, dass die historische Religionswissenschaft (science historique des religions) lehre, 
den Glauben anderer zu respektieren. Damit ist einerseits auf die Entwicklung der 
laizistischen Moral hingewiesen, andererseits auf die Verknüpfung von „desinteressierter“ 
Forschung und den gesellschaftlichen Werten, welche diese gleichwohl zu befördern sich 
bemüht. 

Es mag wohl kaum erstaunen, dass an einem ersten Kongress für Religionsgeschichte – neben 
den sogleich näher erläuterten Methodendiskussionen – die junge Geschichte der neuen 
Disziplin eine wichtige Rolle spielt. Albert Révilles Sohn Jean fasste die aktuelle Situation der 
religionsgeschichtlichen Lehre am zweiten Tag des Kongresses in seinem Vortrag zusammen: 
neben den Vorreiterrollen der Universitäten Genf (ab 1868 mit Bouvier besetzt, ab 1873 mit 
Droz und Stroehlin, dann mit Oltramare), Basel (schon ab 1834 ein Lehrstuhl für die 
Geschichte der polytheistischen Religionen, besetzt mit Johann Georg Müller; zur Zeit des 
Kongresses mit Conrad von Orelli besetzt) und an niederländischen Fakultäten (mit Tiele, 
Chantepie de la Saussaye, Lamers). Jean Réville fasste die internationale Situation der 
Religionsgeschichte und -wissenschaft in den weiteren europäischen Ländern wie auch in den 
USA zusammen und zog ein insgesamt positiv gestimmtes Fazit über eine zwar noch junge, 
aber seines Erachtens schon gut etablierte Disziplin (J. Réville 1901: 17-19).  

Wir kommen bald auf den „ersten Kongress für Religionsgeschichte“ zurück, da an diesem 
auch die zeitgenössischen Methodendebatten abzulesen sind. Davor möchte ich jedoch die 
wissenschaftstheoretische Perspektive einführen, anhand derer im Weiteren die Genres der 
Verwissenschaftlichung analysiert werden.  

3. Ein wissenschaftstheoretisches Intermezzo: Verwissenschaftlichung 
und ihre Genres 

Die zu Beginn erwähnte, von Ludwik Flecks wissenschaftstheoretischen Ideen inspirierte 
Darstellung von Wissenschaftsgeschichte orientiert sich an der intra- und interkollektiven 



 130 

Entstehung wissenschaftlicher Tatsachen. Flecks Werk könnte, wären die Umstände andere 
gewesen, heute zu den Klassikern der Wissenschaftstheorie gezählt werden – wie Lothar 
Schäfer und Thomas Schnelle meinen sogar, sie wäre mit Poppers Logik der Forschung von 
1934 vergleichbar. Einerseits mag die Tatsache, dass dem nicht so ist, an der 
Unzeitgemässheit des Textes gelegen haben, andererseits haben hierzu der 
Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg massgeblich beigetragen: Der in Lwow lebende 
Fleck wurde zuerst in das Ghetto von Lwow getrieben und überlebte danach die 
Konzentrationslager Auschwitz und Buchenwald (Schäfer/Schnelle 1980: X-XVII).21 

Während Popper und Fleck beide gegen den Wiener Kreis anschrieben, geht Fleck (1980) in 
seinem Text zu Denkstil und Denkkollektiv von 1935 allerdings „entschieden weiter“ als das 
ein Jahr zuvor erschienene Werk von Popper: „Er stellt den als selbstverständlich 
angenommenen Tatsachenbegriff selbst in Frage.“ (Schäfer/Schnelle 1980: VII-VIII) Fleck 
stellt Wissenschaft als ein kollektives Produkt einer heterogenen Forschergemeinschaft dar, 
deren Neuerungen zwischen dem durch das Denkkollektiv etablierten Denkzwang und den 
auch Zufälligkeiten zuzuschreibenden Brüchen im Denkstil entstehen. Er hat damit das kurz 
nach seinem Tod (1961 in Israel) veröffentlichte Buch von Thomas Kuhn The Structure of 
Scientific Revolutions (1962) vorweggenommen (wie Kuhn selbst offenlegte, was aber bis 
heute zu wenig bekannt ist; Kuhn 2012: xii). 

Die hier für die Darstellung von Verwissenschaftlichung wichtigen Passagen konzentrieren 
sich auf die Herstellung wissenschaftlicher Tatsachen im Übergang von der 
„Zeitschriftwissenschaft“ zur „Handbuch-“ und schliesslich zur „populären Wissenschaft“ 
(Fleck 1980: 146-164). Fleck macht auf den Unterschied zwischen der engeren (esoterischen) 
Fachgemeinschaft, der erweiterten (exoterischen) Wissenschaftsgemeinschaft und zuletzt 
dem allgemeinen „Kreise erwachsener, allgemein gebildeter Dilettanten“ (1980: 149) 
aufmerksam, der die Entstehung von wissenschaftlichen Tatsachen durch die erwähnten 
Genres der Zeitschrift, dem Handbuch und Lexika charakterisiert. Das populäre Wissen gipfle 
in der „Weltanschauung“, einer spezifischen, „gefühlsbetonte[n] Auswahl populären Wissens 
verschiedener Gebiete entstammend“ (Fleck 1980: 150). „Frische Gedanken“ entstünden 
allerdings in der „Zeitschriftwissenschaft“, die „das Gepräge des Vorläufigen und 
Persönlichen“ trage (Fleck 1980: 156). Demgegenüber entstehe die „Handbuchwissenschaft“ 
nicht einfach durch Addition von Zeitschriftarbeiten, sondern durch die „kritische 
Zusammenfassung in ein geordnetes System“ innerhalb des „esoterischen Kreises“ (Fleck 
1980: 156). Gleichzeitig enthalte „jede Zeitschriftarbeit eine solche Anknüpfung an die 
Handbuchwissenschaft als Beweis, dass sie ins Handbuch strebt und ihre gegenwärtige 
Position für vorläufig hält.“ (Fleck 1980: 156) Sie unterwerfe sich dabei dem 

 
21  Ein Grund für sein Überleben war wohl, dass Fleck im Ghetto unter einfachsten Bedingungen einen 

Impfstoff für Typhus herstellen konnte, worauf die SS in ihm einen der führendsten europäischen 
Mikrobiologen und Typhusspezialisten erkannte. Letztlich überlebten Fleck, seine Frau und sein Sohn 
Krieg und Nationalsozialismus. 



 131 

„wissenschaftlichen Allerheiligste[n], nämlich [dem] Urteilen über Existenz oder 
Nichtexistenz einer Erscheinung“, für „das allein berechtigte Kollektiv“ zuständig sei (Fleck 
1980: 157). All dies geschähe „in der Diskussion zwischen den Fachleuten, durch gegenseitige 
Verständigung und gegenseitiges Missverständnis, durch gegenseitige Konzessionen und 
wechselseitiges Hineinhetzen in Starrsinn“ (Fleck 1980: 158). 

Die frühe französischsprachige Religionsforschung hat sich in den hier diskutierten Jahren 
intensiv der Entwicklung sowie Übersetzung von Handbüchern gewidmet. In geraffter 
Nennung sind dies u.a. folgende:  

— 1881 erscheinen die Prolégomènes de l'histoires des religions von Albert Réville, in 
der seine religionshistorische Methode sowie das darin vertretene evolutionistische 
Geschichtsbild zum Tragen kommen. Réville veröffentlicht bald darauf zwei 
Religionsgeschichten, deren erste (1883) den „nichtzivilisierten Völkern“ gewidmet 
ist und die frühere These bestreitet, dass ebenjene Völker überhaupt keine Religion 
hätten (Atwood 2016a; 2016b; 2013). Der zweite Band widmet sich den Religionen 
Mexikos (Réville 1885), wobei hier der gesamte mittelamerikanische Raum gemeint 
ist. 

— 1887 erscheint von Eugène Goblet d‘Alviella die Introduction à l'Histoire générale des 
Religions, in der sich dieser intensiv der vergleichenden Methode widmet (und dabei 
u.a. am Kongress in einen längeren Disput mit Maurice Vernes tritt).  

— 1887 publiziert genannter Vernes L'histoire des religions. Son esprit, sa méthode et 
ses divisions en enseignement en france et à l'étranger, worin viele Bezüge zur 
Forschungsgeschichte, zur zukünftigen Lehrform (an Schulen und Universitäten) und 
zur politischen Kontextualisierung zu finden sind und gleichzeitig der Anspruch einer 
disziplinären Programmatik vertreten ist. 

— Das 1887 in den Niederlanden publizierte Lehrbuch der Religionsgeschichte von 
Chantepie de la Saussaye wurde 1904 von Henri Hubert und Isodor Lévy übersetzt. 
Zwischen der religionsgeschichtlichen und der (sich überhaupt erst unter dieser 
Bezeichnung etablierenden) Religionsphänomenologie gebe es, so Hubert in der 
Einleitung, in gegenstandsbezogener Hinsicht eine grosse Ähnlichkeit – die 
Gegenstände seien sogar dieselben (Hubert 1904: XXIII). 

Um den Prozess der Verwissenschaftlichung zu beobachten, eignen sich neben der 
Entstehung der Handbuchwissenschaft insbesondere Kongressakten, denn neben den finanz- 
und bildungspolitischen Rahmenbedingungen einer Disziplinengenese (die bei Fleck weniger 
im Fokus stehen, aber weiter oben etwa im Hinblick auf die Auflösung der katholisch-
theologischen Fakultäten und ihre Ersetzung durch die 5. Sektion der École Pratique des 
Hautes Études illustriert wurden), haben auch wissenschaftliche Kongresse ihre eigene Rolle, 
die man als semi-öffentliche Aushandlung auf dem Weg von der Zeitschriften- zur 
Handbuchwissenschaft beschreiben kann. Aus diesem Grunde lohnt es sich, nochmals auf 



 132 

den Pariser Kongress zurückzukommen und auf die dort aufgeführten 
Methodendiskussionen und disziplinären Selbstbeschreibungen näher einzugehen.  

Der Pariser Kongress versprach, die aktuellen Debatten, Theorien und Diskurse zu behandeln. 
Insofern stellen auch die Kongressakten einen einfachen Zugang zum Stand der damaligen 
Forschung nach ihrer ersten Konsolidierungsphase dar und es erstaunt umso mehr, dass sie 
bisher nicht gesondert aufgearbeitet wurden. Im Folgenden gehe ich deshalb knapp auf die 
Paradigmen, Methoden und Theorien, die Programmatiken sowie auf die massgeblichen 
Akteure ein, die am Pariser Kongress die „Diskussion der Fachleute“ kennzeichneten. 

Thematisch teilte sich der Kongress in sieben Sektionen auf, die später auch am Kongress in 
Basel übernommen wurden: Die erste Sektion befasste sich mit den „unzivilisierten“ Völkern, 
genauer den afrikanischen, amerikanischen und präkolumbianischen Völkern und deren 
Religionen. Es folgten die Geschichte der fernöstlichen Religionen, darunter China, Japan, 
Indo-China, der Mongolei und Finnland (II), diejenige der ägyptischen Religion (III), der 
semitischen Religionsgeschichte (IV), Indiens und Irans (V), die Religionsgeschichte 
Griechenlands und Roms (VI), diejenige der Germanen, Kelten und Slawen (VII) und 
schliesslich die christliche Religionsgeschichte (VIII). Zur methodischen Ausrichtung ist zu 
bemerken, dass die vergleichende Philologie bei allen Autoren eine wichtige Ausgangslage 
darstellte – sowohl für die eigene Forschung als Ergänzung zu hermeneutisch-textkritischen 
Herangehensweisen als auch im Hinblick auf die Disziplingeschichte. Die Mehrheit der 
Autoren sprach von der vergleichenden Linguistik oder Philologie. Am Kongress wird 
gleichwohl darauf hingewiesen, dass man nicht bei der Philologie stehen geblieben sei, 
sondern diese durch die historische (wo durch Quellen ermöglicht) oder ethnografische 
Arbeit ergänzt habe. Die historische Bibelkritik, wie sie insbesondere Auguste Sabatier vertrat 
und sie als Teil der übergreifenden Disziplin Religionsgeschichte begriff, wurde ansonsten 
nicht explizit stark gemacht. 

Die Diskussionen um den Blick von Aussen oder von Innen, die in Stockholm noch kontrovers 
geführt wurden, spielten am Pariser Kongress bereits keine herausragende Rolle mehr. Für 
die Mehrheit der Autoren sei eine Innenperspektive nicht erforderlich, jedoch stelle sie auch 
kein methodisches Problem dar. Einzig der Schlussredner de Gubernatis erachtete ein „tiefes 
religiöses Gefühl“ als notwendig für den Forscher und sah in seiner Religiosität eine Art 
„zweiten Blick“, der es ihm erlaube, sowohl das menschliche als auch das göttliche Werk zu 
sehen. Derart explizit religiöse Reden waren jedoch die Ausnahme am Kongress in Paris.  

Neben dem philologischen, dem historischen und dem ethnografischen sind drei weitere 
methodische Zugänge hervorzuheben: Eine erste und breit vertretene Methode ist diejenige 
des Vergleichs (la méthode comparative), welcher der belgische Religionshistoriker und 
Comte Eugène Goblet d’Alviella (1846-1925) einen Vortrag widmete. Goblet d’Alviella zufolge 
ist die Suche nach Ähnlichkeiten ein Hauptziel des Religionsvergleichs (1901: 148-163).22 

 
22  Zu Goblet d’Alviella siehe Dierkens (1995). 



 133 

Durch den Vergleich könne man Klassifikationen erstellen, die weit über die vorhandenen 
Quellen der Religionsgeschichte hinausgingen. Dabei sei in erster Linie morphologisch 
vorzugehen. Ähnlichkeiten erklären sich, so Goblet d’Alviella weiter, über drei Möglichkeiten: 
Entweder es handle sich um ein gemeinsames Erbe (héritage commun), eine reziproke 
Übermittlung (transmission réciproque) oder aber eine parallele Entwicklung (formation 
parallèle). Goblet d’Alviella formuliert hier also neben einer Methodenlehre der 
Komparatistik eine frühe Theorie des Religionsaustausches. Die auch von Max Müller 
hervorgehobene Lehre des Vergleichs wird hier in eine deutlich an der 
naturwissenschaftlichen Taxonomie ausgerichteten Form nuanciert: Religion wird als Klasse 
mit unterschiedlichen Spezies betrachtbar (Goblet d’Alviella 1901: 1-16). 

Eine zweite methodische oder eher disziplinäre Perspektive ist diejenige der Folkloristik, 
welche von Léon Marillier systematisch eingeführt wurde. In der Folkloristik würden 
bedeutende Kapitel der sozialen Psychologie geschrieben (Marillier 1901: 195). Auch bei der 
von Marillier vorgetragenen Folkloristik ist die Bemühung deutlich zu sehen, religiöse 
Phänomene zu klassifizieren. An dieser Stelle wird ein positivistischer und den 
Naturwissenschaften eigener Zug deutlich: Der ordnende Drang hat also auch die Welt der 
sogenannten Volksreligiosität und der Sagen erreicht, welche nun in den Bereich der 
‚Religion‘ inkorporiert werden.  

Als dritte Methode ist die Religionsstatistik zu nennen, der hier – ohne sie schon als 
„Soziologie“ zu beschreiben – Fournier de la Flaix eine global ausgerichtete Analyse widmete. 
De la Flaix, der 1889 am Institut International de Statistique eine erste Arbeit zur 
Religionsstatistik vorgelegt hatte, aktualisierte diese für den Kongress, ohne seine 1889 
verwendete Klassifikation zu verändern. Sie unterscheidet neun verschiedene Religionstypen: 
Christentum, Ahnenkult und Konfuzianismus (eine Klasse), Hinduismus, „Mahométisme“, 
Buddhismus, Taoismus, Schintoismus, Judaismus und Polytheismus. Jede dieser Klassen wird 
nochmals in verschiedene Gruppen aufgeteilt. De la Flaix konnte auf verschiedene 
Vorarbeiten (Statistiques des Religions; Church Atlas; Revue de l’Islam) zurückgreifen, was 
zeigt, dass die Religionsstatistik um 1900 kein vollkommen neuer Ansatz war. Gleichwohl 
zeichneten sich hier quantitativ-soziologische Arbeitsweisen ab, welche bald darauf in der 
Religionssoziologie disziplinär verortet wurden. 

Die geringe Bedeutung, die in Paris die Entscheidung zwischen Innen- und Aussenperspektive 
hatte, widerspiegelt die politische Situation im Umfeld der entstehenden Disziplin 
Religionsgeschichte. Die Innenperspektive gehört zwar nicht zur ausschliesslich der 
institutionell aufgelösten Theologie, hat aber in der Programmatik der bekenntnisfreien 
Religionsgeschichte keinen zentralen Ort mehr. Damit einher gingen aber gleichwohl 
Verschränkungen von wissenschaftlichen Konzeptionalisierungen und religiöser 
Valorisierung im Religionsdiskurs, wie etwa die Chiffre des „intensiven Lebens“ bei Albert 
Réville zeigte. 



 134 

4. Der Weg durch die Verwissenschaftlichung an zwei Beispielen 
Die im Folgenden aufzuzeigende Entwicklung der Religionswissenschaft an den beiden 
Beispielen Léon Marillier und Marcel Mauss beleuchtet nicht nur die ersten knapp dreissig 
Jahre der französischen Religionswissenschaft, sondern steht auch für einen 
Generationenbruch, der sich innerhalb des Lehrstuhls für die „Religionsgeschichte der 
nichtzivilisierten Völker“ abspielt. Dabei ist dieser Bruch nicht absolut, sondern von einem 
hohen Respekt des Nachfolgers Mauss für die Leistung seines sehr früh verstorbenen 
Vorgängers und Lehrers Marillier gekennzeichnet. 

Marcel Mauss ist im französischen Raum schon lange zu einer festen Grösse im geistes- und 
kulturwissenschaftlichen Kontext geworden und bis heute Gegenstand einer umfangreichen 
Forschungsliteratur.23 Mittlerweile gilt dies zunehmend auch für den englisch- und 
deutschsprachigen Raum, wo sein Werk zu einem Teil auch übersetzt worden ist (Mauss 
2012, 2017). Demgegenüber ist Léon Marillier ausserhalb der französischsprachigen und mit 
der religionswissenschaftlichen Fachgeschichte vertrauten Kreise gänzlich unbekannt, 
obschon er auch in der (französischen) Psychologiegeschichte wahrgenommen wird (Le 
Maléfan 2005). Aus diesem Grund stelle ich Léon Marillier ausführlicher vor, da er einerseits 
zur ersten Generation der Religionswissenschaftler an der École Pratique des Hautes Études 
gehört, andererseits an ihm der programmatische Bruch deutlich wird, der von den jüngeren 
Religionssoziologen Mauss und Hubert vollzogen wurde, obgleich die institutionelle Einheit 
im Falle von Mauss und Marillier dieselbe war: eben der Lehrstuhl für die 
„Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“. 

Léon Marillier und die Religionsgeschichte der „nicht-zivilisierten Völker“ 
Léon Marillier wurde 1862 in Lyon als Sohn des früh verstorbenen und wohlhabenden 
Händlers Auguste Marillier und Cécile Chaley geboren, die ihrerseits die Urenkelin der 
Madame Roland, einer wichtigen und tragischen Figur der französischen Revolution, war. Die 
Tradition des republikanischen Salons der Urahnin wurde auch von Léon Marilliers Mutter 
weitergeführt. Ihren Salon frequentierten verschiedene Persönlichkeiten wie Lucien Herr, 
Henry Wickam Steed oder Charles Seignobos – letzterer wurde nicht nur ein Freund des 
Sohnes, sondern auch der Lebensgefährte der früh verwitweten Mutter von Léon (Le Maléfan 
2005: 268). Der zehn Jahre ältere Seignobos, Sozialist und Dreyfusard, der sich nicht nur für 
die Menschenrechte engagierte, sondern überhaupt ein politisch stark involvierter Akteur 
der Dritten Republik war, spielte zweifelslos eine wichtige Rolle für Marillier, vermutlich auch 
für das wachsende Interesse Marilliers an der Psychologie, die beide auch als 
geschichtswissenschaftliche Methode ansahen. Marillier studierte zunächst Philosophie in 
Lyon und wandte sich danach – aufgrund seiner begüterten familiären Situation musste er 
nicht arbeiten – zunehmend der klinischen Psychologie zu. Dies geschah zu einer Zeit, als sich 

 
23  Bert (2017, 2020, 2023); Strenski (1993, 2004); Fournier (1994). 



 135 

analog zur Religionswissenschaft auch die Psychologie neu zu verorten begann und sich dabei 
von ihren metaphysischen Vorläufern trennte. In diesem Kontext wurde Marillier bald eine 
wichtige Figur, insofern er mit Théodule Ribot und Charles Richet die Société de psychologie 
physiologique gründete und entsprechende Konferenzen organisierte.  

Marillier übernahm zu einem grossen Teil die Übersetzung und Kommentierung vieler 
englischsprachiger Texte. Darunter ist etwa Andrew Langs Myth, Ritual and Religion von 1877 
zu nennen, welches er mit dem deutschen Philologen Adolf Dirr zusammen übersetzte, oder 
auch das gemeinsame Werk von Edmund Gurney, Frederic Myers und Frank Podmore 
Phantasms of the Living, welches Léon Marillier übersetzte und 1892 unter dem Titel Les 
hallucinations télépathique veröffentlichte. Ein weiteres Buch, das heute leider kaum 
beachtet wird, ist die Doktorarbeit der amerikanischen Soziologin und Ökonomin Elisabeth 
Laetitia Moon Conrad (1871-1946). Marillier übersetzte sie und brachte sie 1901 unter dem 
Titel „Les idée des Indiens Algonquins relatives à la vie dôutre-tombe“ in der Revue heraus. 

Daneben publiziert er selbst Aufsätze zum „Relikt der Seele und der Idee der Gerechtigkeit 
bei den nichtzivilisierten Völkern“ (1894), zur „Rolle der Psychologie in der vergleichenden 
Mythologie“ (in der Revue 1895 erschienen) und gab Vorlesungen zum „religiösen Charakter 
des melanesischen Tabus“ welche Mauss gehört hatte.  

Ein weiteres Interessengebiet zwischen der Religionswissenschaft und der Psychologie betraf 
die Frage nach der Halluzination, bezüglich derer Marillier eine Statistik über alle 
überlieferten Fälle sammelte. Schliesslich widmete er sich auch der Folkloristik, welche er als 
eine Unterdisziplin der Religionswissenschaft betrachtete und sich entsprechend am Pariser 
Kongress für Religionsgeschichte äusserte (Marillier 1901), wie oben berichtet. 

Marillier ging in der Folge sowohl in der religionswissenschaftlichen, in der folkloristischen 
wie auch in der psychologischen Fachgeschichte vergessen. Dies lag Maléfan zufolge daran, 
dass er eine „liminale Position“ zwischen den entstehenden Fachidentitäten einnahm und 
sowohl Religionswissenschaftler als auch Psychologe war (Le Maléfan 2005: 276). 
Nichtsdestotrotz übernahm er für beide Disziplinen massgebliche Arbeiten in der Herausgabe 
von Zeitschriften, Organisation von Konferenzen und dem Aufbau von Fachverbänden – 
Marillier war somit für die Institutionalisierung der Religionswissenschaft wie der Psychologie 
eine wichtige, sogar zentrale Figur. Seine eigenen wissenschaftlichen Leistungen haben unter 
dieser Arbeitslast sicherlich gelitten. Die überschaubare Anzahl an eigenen Aufsätzen gründet 
jedoch in seinem tragischen und frühen Tod: Die Familie Marillier besass ein Haus in der 
Bretagne, in der Bucht von Launay in der Nähe von Paimpol, wo die Familie viel Zeit 
verbrachte und auch auf dem Meer segelte. Am 12. Oktober geschah in dieser Gegend auf 
dem Fluss Jaudy ein Unglück, als Marillier mit seiner Frau Jeanne (welche die Schwester des 
bretonischen Dichters, Übersetzers und Folkloristen Anatole Le Braz war) und 15 weiteren 
Personen auf dem Boot Marie-Thérèse unterwegs war. Das Boot kenterte und von den 17 
Personen starben 13. Léon Marillier selbst konnte sich auf einen Felsen retten, wo er die 



 136 

Nacht verbrachte und, wie Pascal Le Maléfan beschreibt, verzweifelt nach Hilfe schrie. Dies 
ist aus einem tragischen und ironischen Grunde zugleich interessant: Wie sein Schwager 
Anatole Le Braz in der Einführung zu seinem Buch La légende de la mort von 1892 (wozu 
Marillier das Vorwort schrieb) notierte, handelte es sich bei dem Ufer, an welches der 
verunglückte Marillier gelangte, um einen Ort, wovon die Einheimischen glaubten, dass dort 
des Nachts Seelen aus der Hölle rufen würden. Marilliers Hilferufe wurde dort zwar gehört, 
allerdings unternahm aus ebendiesem Grund niemand etwas. Die von Le Maléfan bemerkte 
„makabre Ironie“ dieses Unfalls besteht also darin, dass Marillier selbst in genanntem 
Vorwort schreibt, dass die folkloristischen Legenden und Sagen bis heute „aktiv und 
fruchtbar“ seien – und somit letztlich zu Marilliers Tragödie beitrugen (Le Maléfan 2005: 276). 
Marillier überlebte den Unfall, starb aber drei Tage später im Alter von nur 38 Jahren in der 
Folge des Unfalls, an dem nicht nur seine Frau Jeanne starb, sondern ein grosser Teil von 
Anatole Le Braz‘ Familie. 

In ihrem Nachruf sprach Laetitia Moon Conrad von einem riesigen Verlust für die 
Religionswissenschaft. Marillier habe schon in seinem jungen Alter eine weltweite Reputation 
gewonnen und seinen Zenit noch nicht erreicht. Sie selbst habe das Vergnügen gehabt, seine 
Vorlesungen in den Jahren 1897-98 über Heiratsriten sowie über das Opfer zu besuchen (wo 
sie vermutlich auch Marcel Mauss begegnete). Seine Methode, das vorliegende Material 
genau und kritisch zu diskutieren (was fast identisch auch von Mauss positiv hervorgehoben 
wird), sei für die Student:innen ein grosser Gewinn gewesen. Conrad wies aber auch darauf 
hin, dass die Themen nicht populär gewesen wären und sie teilweise sogar die einzige 
Studentin im Publikum gewesen sei, was Marillier nicht davon abgehalten hätte, seine 
Vorlesung nach Plan durchzuführen (Conrad 1902). 

Marilliers Bedeutung für die frühe Religionswissenschaft ist nicht nur in den genannten 
Institutionalisierungsarbeiten in Zeitschriftenherausgeberschaften, Konferenzorganisationen 
und Verbandstätigkeiten zu sehen, wo er sich somit massgeblich in der Entstehung des 
Denkstils der sciences religieuses beteiligte. Er war neben diesen für die 
„Zeitschriftwissenschaft“ zentralen Tätigkeiten auch für die Transmission in die 
„Handbuchwissenschaft“ wichtig. Hierfür steht sein Artikel „Religion“ in der Grande 
Encyclopédie24 von 1900, worin Marillier die Synthese sowohl seines Religionsverständnisses 
wie auch seiner religionswissenschaftlichen Methode präsentierte und der hier deshalb 
etwas ausführlicher beschrieben wird. Dass mit diesem Artikel eine gewisse Bedeutung 
einhergeht, stellt 1902 auch Mauss fest, wenn er in seiner (insgesamt kritischen und weiter 
unten zu besprechenden Rezension) konstatiert, dass dieser Artikel „veritable Bedeutung“ 

 
24  La Grande Encyclopédie wurde von 1886 bis 1902 von Henri Lamirault herausgegeben; Marillier 

steuerte auch den Eintrag „Tabou“ bei. Unter den vielen Autoren publizierten auch Mauss und 
Durkheim darin. Der erste Aufsatz von Mauss und Hubert, der die im Folgenden an Durkheim angelegte 
Sichtweise auf die Soziologie dokumentierte, war der 1901 von Mauss und Paul Fauconnet in der 
Grande Encyclopédie veröffentlichte Artikel „Sociologie“ (Band 30), Mauss (1969: 133-177). 



 137 

besass und Marilliers „Autorität im Fach der vergleichenden Religionswissenschaft“ 
widerspiegelt (Mauss 1968: 124). 

Marilliers Artikel beginnt mit der Feststellung, dass es unterschiedliche Definitions-
möglichkeiten von Religion gebe, wobei das Problem entstehe, dass jede einzelne Definition 
wichtige Elemente aus anderen Definitionen ausschliesse (Marillier 1900: 341). Marillier 
grenzt seine religionswissenschaftliche Position gleich anfangs von Theologie (aufgrund ihrer 
Gebundenheit) und Philosophie ab und bezieht sich stattdessen auf ein psychologisch 
fundiertes Verständnis des religiösen Gefühls, welches den gesamten Lexikonartikel 
bestimmt.  

Weil das religiöse Gefühl für ihn mit der religiösen Praxis eng verbunden ist und beides der 
religiösen Autorität vorausgehe, also der kollektiven Formierung von Autorität, grenzt sich 
Marillier von Durkheims Religionsverständnis ab. Es sei ihm „nicht möglich“, Durkheims 
Definition von 1899 „als eine gültige Definition des religiösen Phänomens zu akzeptieren“ 
(Marillier 1900: 342). Dessen kollektives Verständnis von Religion komme einer „philosophie 
obligatoire“ gleich, wie Marillier anmerkt. Stattdessen bezieht er sich auf das religiöse Gefühl, 
wobei er hier Tiele und Sabatier folgt. Alle Religionen seien ihrem ursprünglichen Wesen nach 
individuell, tendieren aber dazu, sozial und kollektiv zu werden.25 

Sowohl Schleiermacher wie auch Darmesteter werden zwar von Marillier referiert, aber nicht 
uneingeschränkt gutgeheissen (Marillier 1900: 345). Schleiermacher spielt zwar eine wichtige 
Rolle in der Entwicklung der Idee des religiösen Gefühls, wird aber insofern revidiert, als dass 
Marillier die Ideen der Abhängigkeit und Allmächtigkeit als „relativ neue Begriffe“ begreift, 
welche etwa der „Nichtzivilisierte“ noch nicht in dieser Weise verstehe (Marillier 1900: 345-
346). Die Bedeutung des religiösen Gefühls zeigt sich auch dadurch, dass sie das erste 
Unterkapitel im Artikel ist. Danach kommt Marillier auf die „méthode de la science des 
religions“ zu sprechen (Marillier 1900: 343), die er ähnlich auch in seinem Beitrag „Le folklore 
et la science des religions“ (1901) präsentiert. Entworfen wird das Programm einer 
laizistischen und konfessionell ungebundenen Wissenschaft. Es geht, so Marillier, nicht 
darum, über den Wert der religiösen Dogmen zu sprechen, sondern diese zu analysieren und 
zu beschreiben: „il doit se borner à constater, à analyser et à décrire“ (Marillier 1900: 343). 
Hierdurch unterscheide sich die Religionswissenschaft von der Philosophie und der 
Dogmatik. Damit widerspiegelt Marillier den Konsens der ersten Generation 
französischsprachiger Religionswissenschaftler und -historiker, wie er oben schon gezeichnet 
wurde.  

 
25  „D’individuelle en son essence à l’origine, toute religion tend à devenir sociale et collective […].“ 

(Marillier 1900: 342). 

 



 138 

Sodann werden drei Methoden näher ausgeführt: die historische, die komparative sowie die 
psychologische Methode, wobei die komparative Methode der letzte Schritt einer 
vorhergehenden genauen Analyse sei. Dadurch können die unterschiedlichen „Phasen der 
sozialen und mentalen Evolution des Menschen“ nachgezeichnet werden (Marillier 1900: 
343). Spätestens hier wird die evolutionistische Grundierung von Marilliers Verständnis von 
Religionsgeschichte deutlich. Es gibt ihm zufolge eine gemeinsame Religion der Menschheit, 
die sich in unterschiedliche Formen und Typen ausdifferenziert habe (Marillier 1900: 344). 
Dabei ist es für Marillier offenkundig, dass zwischen „primitiven“ oder „nichtzivilisierten“ 
Völkern und Formen der Religion zu unterscheiden ist. Hier ist in der Klassifikation der 
Religionen die Unterscheidung von naturalistischen und ethischen Religionen grundlegend 
(Marillier 1900: 362).  

Die weiteren Unterkapitel des Artikels besprechen verschiedene Aspekte, die auch 
zeitgenössische Lexika-Einträge zu „Religion“ kennzeichnen, zuvorderst die Frage nach den 
Religionsdefinitionen (Krüger 2017). Marillier diskutiert insbesondere diejenigen von Goblet 
d’Alviella, Albert Réville, Sabatier und Tiele. In weiterer Auseinandersetzung werden auch die 
Religionsverständnisse von James Darmesteter sowie Schleiermacher diskutiert.  

Marilliers eigene Definition nimmt verschiedene Elemente von Sabatier, Tieles 
Gefühlsbezogenheit sowie die Tylorschen übernatürlichen Mächte auf: 

La religion, à nos yeux, est l‘ensemble des états affectifs suscités dans l'esprit 
de l‘homme par l‘obscure conscience de la présence en lui et autour de lui de 

Puissances, à la fois supérieures, et analogues à lui, avec lesquelles il peut entrer en 
relation, des représentations engendrées par ces sentiments et qui leur fournissent 
des objets définis, et des actes rituels auxquels il est provoqué par l‘action combinée 
de ces émotions et de ces croyances.26 (Marillier 1900: 346) 

Die letzten Unterkapitel umfassen Themensetzungen, die eine grosse Überschneidung zum 
Lehrstuhlnachfolger Mauss aufweisen: die primitiven Formen des religiösen Gefühls 
(Marillier 1900: 346-347); die primitiven Formen der Götter (Marillier 1900: 348-349); die 
Magie und ihr Begriff (Marillier 1900: 349); die Evolution des Opfers und des Gebets (Marillier 
1900: 351); Animismus und Totenkult (Marillier 1900: 355); Mythen (Marillier 1900: 357); die 
religiöse Metaphysik und der Symbolismus (Marillier 1900: 358); Religion, Moral und 
Eschatologie (Marillier 1900: 360); Klassifikationen der Religionen (naturalistische und 
ethische Religionen; Marillier 1900: 362) sowie zum Schluss die „Zukunft der Religion“ 
(Marillier 1900: 363).  

 
26  „Religion ist in unseren Augen die Gesamtheit der affektiven Zustände, die im Geist des Menschen 

durch das dunkle Bewusstsein der Präsenz in ihm und um ihn herum von ihm überlegenen und ihm 
analogen Mächten hervorgerufen werden, mit denen er in Beziehung treten kann sowie durch diese 
Gefühle erzeugte Repräsentationen, die ihm definierte Objekte und rituelle Handlungen liefern, zu 
denen die Menschen durch die kombinierte Wirkung dieser Emotionen und dieser Überzeugungen 
provoziert werden.“ 



 139 

Im Schlusskapitel zur „Zukunft der Religion“ wird nochmals eine affirmative Position 
zugunsten des religiösen Gefühls sichtbar. In einer Zeit, in der die Moral „sich säkularisiert 
und menschlich wird“ (Marillier 1900: 363), gebe dennoch nur das religiöse Gefühl, welches 
ein spezifischer Komplex von Emotionen sei, „der Seele das Gefühl des Friedens, der inneren 
Freude“ (Marillier 1900: 363). Marillier verbleibt allerdings nicht bei dieser Apologetik des 
religiösen Gefühls stehen, sondern weist auch in eine Zukunft, in der – nachdem Religion von 
Wissenschaft, Metaphysik und Moral getrennt sein wird –, der Gottesbegriff nur noch 
symbolisch gedacht werden kann. An diesem symbolischen Gottesbegriff bleibe sodann das 
religiöse Gefühl haften. Denn nicht die Formen seien das wichtige, sondern der diesen 
innewohnende „innere Modus“, eben: das religiöse Gefühl. Es erstaunt nicht, dass – wie im 
letzten Kapitel gezeigt wird – sich ein Religionssoziologe wie Marcel Mauss an solchen 
Formulierungen störte und sie u.a. für ihre protestantischen Residuen kritisiert. Damit 
machen wir den Schritt von der „Handbuchwissenschaft“ der ersten religionswissenschaft-
lichen Generation zur „Zeitschriftwissenschaft“ der zweiten, was sogleich auch die 
Vorläufigkeit von Lexika- und Handbuchwissenschaft aus der Perspektive des exoterischen 
Fachwissenschaftlers zeigt.  

Von Marillier zu Mauss – die Kritik der zweiten an der ersten Generation  
Marcel Mauss äusserte sich öffentlich zuerst in seiner Antrittsvorlesung „L’enseignement de 
l’histoire des religions des peuples non civilisés à l’école des hautes études“27 von 1902 
ausführlicher über seinen verstorbenen Vorgänger und Lehrer, bei dem er zwischen 1895 
und 1898 verschiedene Vorlesungen besucht hatte (Fournier 1994: 44). Dabei ist diese 
Antrittsvorlesung für die Darstellung der Verwissenschaftlichung ein geeigneter 
Ausgangstext, der als Rede Teil eines wissenschaftlichen Einsetzungsrituals war und den 
somit eine Programmatik auszeichnet. Danach wurde die Antrittsvorlesung in Form eines 
Zeitschriftenartikels in der Revue publiziert und später in Mauss‘ Werksammlung, den 
Œuvres, aufgenommen, während viele der in ihr genannten Themen Eingang in Mauss‘ 
zentrale Schriften und weitere Vorlesungen fanden. Die Antrittsvorlesung illustriert damit 
auch den Gang durch die Genres der Verwissenschaftlichung. Weil die Kritik in der 
Antrittsvorlesung aus offensichtlichen Gründen zurückhaltend ausgedrückt wird, werde ich 
danach weitere Texte Mauss beiziehen, in denen er sich zu Marillier äussert und welche den 
Bruch stärker verdeutlichen. 

Mauss verspricht in der Antrittsvorlesung, „dieselben Fragen zu behandeln“, die auch für 
Marillier an seinem Lehrstuhl sowie in dessen Vorlesungen wichtig waren (Mauss 2012: 230). 
Er zeichnet zuerst die elf Jahre von Marilliers Wirken an der 5. Sektion der sciences religieuses 
nach, die er selbst als Student teilweise miterlebt hat: Als maître de conférence der 1890 an 

 
27  Leider wurden in der deutschen Übersetzung „Über den Unterricht in der Religionsgeschichte der 

nichtzivilisierten Völker“ von 2012 viele entsprechende Passagen ausgelassen, welche sodann aus der 
französischen Ausgabe seiner Oeuvres referiert und übersetzt werden. 



 140 

der 5. Sektion eingeführten „conférence“ der „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten 
Völker“ übernahm Marillier eine Thematik, die Mauss zufolge vom „verehrten Präsidenten“ 
Albert Réville in einer Vorlesung am Collège de France sowie in seiner darauffolgenden 
Publikation institutionalisiert wurde. Das Jahr 1890, in dem Marillier diesen Lehrstuhl an der 
vier Jahre zuvor gegründeten 5. Sektion übernommen hatte, markierte für Mauss eine Art 
„wissenschaftliche Epoche[zäsur]“ (Mauss 1969: 460), als in diesem Jahr zwei Bücher 
erschienen sind, die für die Religionswissenschaft prägend waren: William Roberston Smiths 
Religion of the Semites und James Frazers Golden Bough. Neben Edward B. Tylor und Andrew 
Lang waren insbesondere Robertson Smith und Frazer für die ethnologische 
Religionsforschung wie sie sowohl Marillier als auch Mauss vertraten und lehrten, zentrale 
(wiewohl auch unterschiedlich bewertete) Figuren. Während allerdings Marillier bald als 
französischer Vertreter der angelsächsischen Anthropologie à la Tylor, Frazer, Robertson 
Smith und Lang galt, der diese rezensierte und übersetzte, wurden diese für Mauss und 
Durkheim bald zum wichtigsten Abgrenzungsgrund – überhaupt für die französische 
Religionssoziologie. Somit liegt hierin der erste Riss zwischen Marillier und Mauss. 

Allerdings machte Mauss auch deutlich, dass Marillier kein unkritischer Rezipient der 
englischen Anthropologen war. Mauss zufolge begann mit Marilliers Auseinandersetzung mit 
dem Totemismus die kritische Beschäftigung mit der „übertriebenen Bedeutung, die einige 
englische Autoren“ dem Totemismus zumassen (Mauss 1969: 463). Damit wird die für die 
französische Religionssoziologie charakteristische Abgrenzung gegenüber der englischen 
Anthropologie explizit gemacht, die auch für Émile Durkheim sowie Mauss‘ Arbeitszwilling 
Henri Hubert charakteristisch ist (Fournier 1994: 48). 

Neben der englischen Anthropologie rezipierte der Psychologe Marillier auch William James 
und schätzte diesen als eine wichtige Referenz in der Religionspsychologie, was wiederum 
Mauss zu Kritik an beiden brachte. Mauss schreibt einige Jahre später, 1939, über Marillier, 
dass dieser „ […] était résolument partisan de la psychologie religieuse; il pensait avoir 
expliqué un fait religieux lorsqu’il l’avait ramené à une loi psychologique générale dont il 
constatait l’existence universelle dans l’humanité.“28 (Mauss 1969: 461) 

Sowohl Mauss als auch Durkheim äusserten immer wieder Kritik an der englischen Schule der 
Anthropologie wie auch an James’ Religionspsychologie. Mauss selbst macht dies in seiner 
Antrittsvorlesung explizit: „In dieser Hinsicht verlassen wir die anthropologischen und 
psychologischen Methoden, die vor Marillier funktionierten und die er sich zu eigen gemacht 
hatte. Wir werden nicht nach den allgemeinen Motiven suchen, die zu religiösen Handlungen 
geführt haben mögen.“ (Mauss 2012: 235) Die Kritik an der Religionspsychologie ist also die 

 
28    Marillier sei „ein resoluter Partisan der Religionspsychologie gewesen; er meinte eine religiöse Tatsache 

dann erklärt zu haben, wenn er sie mit einem allgemeinen psychologischen Gesetz in Verbindung 
gebracht hatte, dessen universelle Existenz für die Menschheit er festgestellt hatte.“ 



 141 

zweite Bruchstelle, welche den Unterschied zwischen den beiden Vertretern desselben 
Lehrstuhls an der 5. Sektion der sciences religieuses ausmacht. 

Diese beiden methodischen Punkte bringen auch eine Kritik an der Themensetzung – weniger 
an den eigentlichen Themen, sondern an ihrer Ausgestaltung in den Farben der genannten 
zwei Perspektiven der Anthropologie und der Psychologie. So kritisiert Mauss etwa Marilliers 
Umgang mit der Idee der Seele (Le Maléfan 2005: 272) oder des religiösen Gefühls. Letzteres 
bringt gleichzeitig auch eine grundlegende Kritik Mauss‘ an Marilliers Religionsverständnis 
mit sich, die letzterer in seinem Artikel der Grande Encyclopédie systematisiert. Darauf 
bezugnehmend bemängelt Mauss, dass Marillier sich zu stark an den Theorien von Tiele und 
Sabatier, die Mauss als zu sentimentalistisch kritisierte, orientiere. Demgegenüber stellte 
Mauss (wie auch sein Onkel Durkheim) die soziale Tatsache der Religion in den Vordergrund, 
was schon in der Antrittsvorlesung von 1902 heraustritt. Mauss macht deutlich, wie er 
„religiöse Tatsachen“ versteht – nämlich „vor allem als soziale Tatsachen“ (Mauss 2012: 234). 
Diese für die Religionssoziologie bis heute klassische Definition wird hier von Mauss zehn 
Jahre vor Durkheims Grundlagenwerk Les Formes élémentaires de la vie religieuse (1994) 
expliziert. Damit soll nicht behauptet werden, dass Mauss die eigentliche Urheberschaft 
dieser Idee zukäme, denn vier Jahre vor Mauss‘ Antrittsvorlesung hatte Durkheim in seinem 
Aufsatz „Über die Definition der religiösen Phänomene“ in der zweiten Ausgabe von L’Année 
sociologique schon sehr ähnlich argumentiert (Durkheim 1899). Allerdings wird hieraus die 
enge Zusammenarbeit der beiden Soziologen deutlich. 

Die Kritik von Mauss an Marilliers Artikel „Religion“ in der Grande Encyclopédie wird 1902 in 
einer Rezension noch einmal deutlich verstärkt: In der fünften Ausgabe von L’Année 
sociologique rezensiert Mauss ausführlich Marilliers Artikel und bemängelt deutliche 
„protestantische Residuen“ darin (Mauss 1968: 125). Mit der Übernahme einer 
„sentimentalistischen Religionstheorie“ nach Tiele und Sabatier hätte Marillier sogar die 
Wissenschaftlichkeit seiner Forschung zur Disposition gestellt: „Peut-etre ne se rendait-il pas 
compte que l’adopter, c’est proclamer un postulat qui rend impossible la science qu’il s’agit 
de fonder.“29 (Mauss 1968: 125) In dieser Rezension wird der Bruch zwischen den 
Durkheimien zu ihren Vorgängern an der 5. Sektion überdeutlich. Mauss wendet sich gegen 
die individualistische Erklärung von Religion, welche die kollektive Dimension ihrer 
individuellen als nachgeordnet und das religiöse Gefühl den Dogmen und Riten historisch und 
systematisch als vorgelagert betrachtete: „Une croyance est obligatoire par cela seul qu’elle 
s’impose mécaniquement aux individus faisant partie d’un groupe détermine.“30 (Mauss 
1968: 129) Auch wenn gesellschaftliche Institutionen sich über die Geschichte änderten und 
damit auch die Mythen, Rituale und letztlich die jeweils hervorgerufenen Gefühle, auch wenn 

 
29  „Vielleicht war ihm nicht bewusst, dass diese Übernahme ein Postulat verkündet, das die zu 

begründende Wissenschaft unmöglich macht.“ 
30    „Ein Glaube ist einfach deshalb obligatorisch, weil er Einzelpersonen, die Teil einer bestimmten Gruppe 

sind, mechanisch aufgezwungen wird.“ 



 142 

sie sich als „instabil“ erwiesen, so blieben dennoch die Institutionen der Ort der Genese 
religiöser Vorstellungswelten. Mauss schliesst seine Rezension folgendermassen:  

Mais une institution, religieuse ou autre, n’est pas necessairement fixée d’une 
manière immuable. Le langage chez les Australiens en général, les 

groupements totémiques chez les Aruntas, les sociétés relgieuses dans l’Amerique 
du Nord, sont essentiellement variables. Ce sont pourtant des institutions.31 (Mauss 
1968: 129) 

Die grundsätzliche Kritik von Mauss gegenüber Marillier verläuft also neben der 
methodischen Abgrenzung vor allem über die theoretische Konzeption von Religion und 
offenbart einen damit einhergehenden epistemischen Bruch (Vernant 1987: 81), der sich an 
der individuellen oder aber der Soziogenese religiöser Institutionen entzündet. Hierin zeigt 
sich die für die nachkommenden Jahrzehnte französischer Gesellschaftstheorie zentrale 
Perspektive der Religionssoziologie um Durkheim, Mauss und Hubert und ihren weiteren 
Mitstreiter:innen. 

Eine dritte spezifische Bruchstelle verläuft schliesslich entlang des evolutionistischen 
Geschichtsbildes: Für Marcel Mauss gibt es keine „nichtzivilisierten Völker“ (Le Maléfan 2005: 
274), wie er in der Antrittsvorlesung überraschend deutlich sagt: „In Wirklichkeit gibt es keine 
nichtzivilisierten Völker. Es gibt nur Völker unterschiedlicher Zivilisationen. Die Hypothese des 
‚natürlichen‘ Menschen wurde endgültig fallengelassen.“ (Mauss 2012: 227) Stattdessen 
spricht er – der den Lehrstuhl für die „Religionsgeschichte der nichtzivilisierten Völker“ noch 
viele Jahre innehaben wird – zwar weiterhin von nichtzivilisierten Völkern, versteht darunter 
aber 

[…] einfach Völker, die auf der Stufenleiter der bekannten Gesellschaften 
einen sehr niedrigen Rang einnehmen. Es sind kleine, nicht sehr dichte soziale 

Gruppen mit kleinem Siedlungsgebiet […], wenig perfektionierten Sprachen und 
Techniken, hinreichend elementaren Systemen bezüglich des Rechts, der Familie, 
der Religion und der Wirtschaft. (Mauss 2012: 227)  

Es wäre somit falsch, von einer gänzlichen Absage an den Sozialevolutionismus zu sprechen. 
Viel eher kann diese Veränderung als eine „dichotomische Aktualisierung“ begriffen werden, 
was meint, dass die Dichotomien nicht aufgelöst, sondern „aktualisiert und in neue 
Semantiken“ transformiert werden (Atwood 2013: 378). Mauss folgert ausserdem, dass es 
solche Völker in Europa nicht gäbe, wobei sein „Freund Hubert hier die primitiven religiösen 
Tatsachen, die es noch geben mag“ untersucht (Mauss 2012: 227). Trotz dieser Ambivalenz 

 
31   „Aber eine Institution, ob religiös oder nicht, ist nicht unbedingt unveränderlich festgelegt. Die Sprache 

unter den Australiern im Allgemeinen und die totemistischen Gruppierungen unter den Aruntas, den 
religiösen Gesellschaften in Nordamerika, sind im Wesentlichen unterschiedlich. Dennoch sind sie 
Institutionen.“ 



 143 

ist Mauss‘ Absage an die „nichtzivilisierten Völker“ bemerkenswert, zumal in der 
Antrittsvorlesung zum ebenso benannten Lehrstuhl. 

Neben all dieser Kritik an seinem Lehrer zeigt Mauss diesem gegenüber immer wieder eine 
grosse Dankbarkeit, etwa in der Rezension eines Buches von Sebald R. Steinmetz: Marillier 
habe ihm stets seine Bibliographien und Notizen zu seinen verschiedenen Veranstaltungen 
über die Themen „Tabu, Bestattungsriten, Totenverehrung und Heirat“ überlassen (Fournier 
1994: 46). 

Einem Hinweis von Pascal Le Maléfan ist es schliesslich zu verdanken, dass Marillier und 
Mauss zumindest in einem populären Text im selben Atemzug – in derselben Fussnote – 
genannt werden: Sigmund Freud wies in Totem und Tabu in einer Fussnote auf die Theorien 
des Opfers von „Marillier, Hubert und Mauss u.a.“ hin, die der Bedeutung der Aufzehrung 
des Totemtiers – die Freud von Robertson Smith zustimmend übernahm – kritisch 
gegenüberstanden. Somit nahm Freud also sowohl Marillier als auch die nachfolgenden 
Mauss und Hubert wahr und sorgte nicht zuletzt dafür, dass in der Fussnote eines bis heute 
kulturgeschichtlich prominenten Textes die beiden ersten Generationen der französischen 
Religionswissenschaft gänzlich ohne Bruch vereint wurden (Freud 2012: 194). 

5. Schlussfolgerungen 
Die Verwissenschaftlichung von Religion ist ein vielschichtiger Prozess, der sich ab der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts über mehrere Jahrzehnte und in den verschiedenen 
Ländern auf unterschiedliche Weise erstreckte, aber letztlich überall dazu führte, dass 
Religion als ein Grundkonzept (Stausberg 2011) der kulturhistorischen Deutung bereitstand 
und auch als umstrittenes Konzept seiner unendlichen Definitionsarbeit entgegensah 
(Dubuisson 2003; Nongbri 2013; Jensen 2014; Masuzawa 2005; Asad 2003; McCutcheon 
1997). 

Das Ziel dieses Beitrags lag darin, den Institutionalisierungsprozess der französischen 
Religionswissenschaft dem deutschsprachigen Publikum zugänglich zu machen und diese 
wissenschaftshistorische Phase sowohl allgemein als auch an zwei Beispielen 
nachzuzeichnen. Sie wird als ein Prozess sichtbar, der in erster Linie durch eine politische 
Situation ausgelöst wurde: Die Religionswissenschaft in Frankreich ist eindeutig eine 
politische Gründung, die vonseiten der republikanischen Laizisten gegenüber der 
katholischen Opposition geschaffen wurde. Dabei erstaunt es nicht, wenn die erste 
Generation dieser Religionswissenschaftler bemüht war, gerade nicht als eine 
„Kriegsmaschine“ wahrgenommen zu werden, sondern eben weder theologische Apologetik 
oder Dogmatik noch religionskritische Polemik, sondern eine genaue, historische und 
vergleichende Analyse der religiösen Formen des menschlichen Lebens zu betreiben. Mit 
diesem Ethos bewegt sie sich im Rahmen einer laizistischen Moral, die in diesem Beitrag nur 
ansatzweise angedeutet werden konnte und im deutschsprachigen Kontext weiterhin einer 
ausführlicheren Auseinandersetzung harrt. Auch konnte die frühe Religionswissenschaft in 



 144 

Frankreich selbst nur hinsichtlich einer oberflächlichen Darstellung der Institutionalisierungs-
geschichte sowie mit zwei Schlaglichtern auf die ersten beiden Inhaber des Lehrstuhls für die 
„L’histoire des religions des peuples non civilisés“ illustriert werden. Neuere Forschungsbei-
träge haben hier etwa die Geschichte der 5. Sektion nachgezeichnet (Henriet 2020) oder 
einzelne Forscher dieser Institution untersucht (Lannoy 2020). 

Auch wenn die ersten Jahre der institutionalisierten französischen Religionswissenschaft zum 
laizistischen Frankreich gehörten, zeigte sich eine Tendenz zu einer religiösen Bevorzugung 
bestimmter, innerlicher Positionen, die etwa das „religiöse Gefühl“ zum Schlusspunkt 
religionswissenschaftlicher Theoriearbeit machen, was an Marillier deutlich wurde. Ein Grund 
für diese Tendenz liegt sicherlich in der Tatsache, dass die erste Generation der 
Religionswissenschaftler zu grossen Teilen aus liberalen Protestanten bestand. Dies war wie 
dargelegt auf die politische Situation zurückzuführen, in der die katholischen Theologen der 
neuen Disziplin und ihren Institutionen nicht nur Misstrauen, sondern geradezu „Hass“ 
entgegenbrachten und damit die Religionswissenschaft den protestantischen und jüdischen 
Minderheiten überliessen. 

Weiter wird an der Darstellung der Verwissenschaftlichung durch die Institutionen und 
Genres sichtbar, wie die „Zeitschriftwissenschaft“ als vorläufige und persönliche immer ins 
Handbuch strebt, dort aber gleichwohl die Behauptung von wissenschaftlicher Tatsächlich-
keit nicht halten kann. Stattdessen wird das in Handbuch, Lexikon oder Enzyklopädie 
publizierte Wissen von der nachfolgenden Generation wiederum – wie am Beispiel von 
Mauss und Marillier deutlich gemacht werden konnte – teilweise rasch mit einer 
fundamentalen Kritik konfrontiert. Flecks typologische Darstellung der „Zeitschrift- und 
Handbuchwissenschaft“ verweist somit auf die soziale Konstitution wissenschaftlichen 
Wissens und konnte hier punktuell am wissenschaftshistorischen Material der frühen 
Religionsforschung illustriert und nuanciert werden. 

Hinsichtlich der diskutierten Positionalität, die sich in der ersten Generation französischer 
Religionswissenschaftler zu etablieren begann und die als Teil der republikanischen Fraktion 
in einer tief gespaltenen Nation gleichwohl weder in eine polemisch-religionskritische 
Kriegsmaschine noch (viel weniger) in die Position einer religionsaffirmativen Apologetik 
gedrängt werden wollte, zeigt sich in dieser doppelten Abgrenzung eine Ambivalenz, welche 
die Disziplin der Religionswissenschaft bis heute prägt. Die Frage nach der Positionalität, die 
mit einer Regelmässigkeit immer wieder in internen Debatten auftaucht – sei es in den 
1960er Jahren im Moment der kulturwissenschaftlichen Übernahme oder zeitgenössisch 
etwa an der Frage nach der postkolonialen Neuprägung der religionswissenschaftlichen 
Disziplinenidentität – liegt somit am Anfangspunkt der institutionellen Religionswissenschaft, 
zumindest in Frankreich. Der Grund für diese Tatsache ist weitaus weniger in der Disziplin 
Religionswissenschaft zu suchen als in der für die europäische Moderne charakteristischen 
Unterscheidung zwischen Religion und ihren verschiedenen konstitutiven Aussen, in der sich 
die massgeblichen Funktionsbereiche moderner Gesellschaften situieren, sei es Politik, 



 145 

Recht, Wissenschaft, Geschichte oder Wirtschaft (Atwood 2019). Die Kreation der Disziplin 
Religionswissenschaft zeugt letztlich vom Wunsch, den Signifikanten ‚Religion‘ und das damit 
einhergehende und sich stetig erweiternde Diskursfeld von einem seiner konstitutiven 
Aussen her zu begreifen: von dem der Wissenschaft. Dadurch wird das konstitutive Aussen 
der Religionswissenschaft – eben: Religion – offenkundig selbst erst gebildet, stabilisiert und 
wieder verunsichert, etwa durch neue Methodenstreite wie die dargestellten zwischen 
Mauss und Marillier. Die Wahl der beiden Vertreter des Lehrstuhls für die „L’histoire des 
religions des peuples non civilisés“ gründete darin, dass Léon Marillier einerseits ein für die 
Institutionalisierungsgeschichte zentraler Akteur war, während an seinem bekannten 
Nachfolger Mauss andererseits die Kritik der zweiten Generation französischer 
Religionswissenschaftler an der ersten deutlich sichtbar gemacht werden konnte. 

Vermutlich kein anderer Länderkontext zeigt das politische Begehren hinter dieser Gründung 
und Institutionalisierung expliziter als der französische Kontext, bei dem wissenschaftliches 
und politisches Anliegen eine enge Verbindung eingehen und die Etablierung 
religionswissenschaftlicher Institutionen das direkte Ergebnis eines Parlamentsentscheids 
sind.  

Literaturverzeichnis 
Asad, Talal. 2003. Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford 

University Press. 

Atwood, David. 2013. „Die Religion der Anderen. Zur Diskursgeschichte der frühen 
Religionsforschung.” In Erfassen - Deuten - Urteilen. Empirische Zugänge zur Religion-
forschung, hg. von Andreas Heuser / Claudia Hoffmann / Tabitha Walter. Zürich: 
Theologischer Verlag, 367-382.  

Atwood, David. 2016a. „The Discourse on Primal Religion: Disentangling Regimes of Truth.” 
Method and Theory for the Study of Religion 28, 445-464.  

Atwood, David. 2016b. „Primitive Religion: ‘Africa’ as a Marker for Transformations in 
European History of Religion.“ Ghana Bulletin of Theology 5, 5-19. 

Atwood, David. 2019. Schwellenzeiten. Mythopoetische Ursprünge von Religion in der 
Zeitgeschichte. Würzburg: Ergon. 

Baubérot, Jean / Jacques Béguin / François Laplanche / Émile Poulat / Claude Tardits / Jean-
Pierre Vernant, Hg. 1987. Cent ans de sciences religieuses en France. Paris: Les 
Éditions du Cerf.  

Baubérot, Jean. 1997. La morale laïque contre l’ordre moral. Paris: Éd. du Seuil. 

 

 



 146 

Baubérot, Jean. 2002. „Deux institutions de sciences des religions en France: la section des 
sciences religieuses de l’École Pratique des Hautes Études (EPHE), le groupe de 
sociologie des religions.“ In Modern Societies and the Science of Religions. Studies in 
Honor of Lammert Leertouwer, hg. von Gerard A. Wiegers. Leiden: Brill, 55-66. 

Bert, Jean-François. 2017. „Marcel Mauss ou l’ethnologie au miroir d'une bibliothèque.“ 
Etudes sociales 2 (166), 21-45. 

Bert, Jean-François. 2020. „Le sacrifice: un lourd fardeau? L’ambivalence du sacré chez 
Marcel Mauss et Henri Hubert.“ Revue des sciences sociales 63, 142-151.  

Bert, Jean-François. 2023. „L’impossible comparatisme de Marcel Mauss au Collège de 
France. Deux candidatures, deux échecs frappants: 1907 et 1909.“ In Dieu au Collège 
de France, hg. von Antoine Compagnon / Céline Surprenant. Paris: Collège de France. 

Bonet-Maury, Gustave. 1901. „Discours de Bienvenue.“ In Actes du premier congrès 
international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à 
l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 50-53. 

Boudin, Hugh R. 1995. „Eugène Goblet d’Alviella et le protestantisme liberal.“ In Eugène 
Goblet d'Alviella, historien et francmaçon, hg. von Alain Dierkens (Problèmes 
d’histoire des religions), 6, Éditions de l’Université de Bruxelles, 35-50. 

Cabanel, Patrick. 1994. „L’institutionnalisation des ,sciences religieuses’ en France (1789-
1908). Une entreprise protestante?“ Bulletin de la Société de l’histoire du 
protestantisme français 140 (Janvier-Février-Mars), 33-80. 

Cabanel, Patrick. 2017. „Ve section de l’EPHE vs. Année sociologique: Une querelle 
intellectuelle au cœur de l’institutionnalisation des sciences religieuses“, Archives de 
sciences sociales des religions 180, 35-50. 

Conrad, Laetitia Moon. 1902. „Leon Marillier. Orbituary Notice.” The Open Court: A Monthly 
Magazine 16 (1), no. 548, 50-51.  

De Gubernatis, Angelo. 1901. „L’avenir de l’histoire des religions.“ In Actes du premier 
congrès international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 
à l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 53-74.  

Despland, Michel. 1979. La religion en Occident: Évolution des idées et du vécu. Paris: Éditions 
du Cerf. 

Despland, Michel. 1999. L’émergence des sciences de la religion. La monarchie du Juillet: un 
moment fondateur. Paris: L’Harmattan. 

Despland, Michel. 2001. „Les sciences que l’on pratique mais que l’on n‘enseigne pas.“ 
Archive des Sciences Sociales des Religions 46, 5-25. 



 147 

Dierkens, Alain, Hg. 1995. Eugène Goblet d'Alviella, historien et francmaçon. Problèmes 
d’histoire des religions, 6, Éditions de l’Université de Bruxelles. 

Dubuisson, Daniel. 2003. The Western Construction of Religion: Myths, Knowledge, and 
Ideology. Baltimore: John Hopkins University Press. 

Durkheim, Émile. 1899. „De la définition des phénomènes religieux.“ L’Année Sociologique 2, 
1-18. 

Durkheim, Emile. 1994 [1912]. Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Fleck, Ludwik. 1980 [1935]. Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. 
Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Fournier, Marcel. 1994. Marcel Mauss. A Biography. Princeton: Princeton University Press.  

Freud, Sigmund. 2012. Totem und Tabu. Frankfurt a.M.: Fischer. 

Goblet d’Alviella, Eugène. 1901. „De l’emploi de la méthode comparative dans l’étude des 
phénomènes religieux.“ In Actes du premier congrès international d’histoire des 
religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à l’occasion de l’Exposition 
Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: Ernest Leroux, 148-163. 

Goblet d’Alviella, Eugène. 1911. Croyances, Rites, Institutions, Tome II (Questions de méthode 
et d'origines, hiérologie). Paris: Paul Geuthner. 

Grosse, Christian 2014. „Apologétique et science des religions. 1880, annus mirabilis du 
processus d‘institutionnalisation des sciences des religions.“ In Mises en scène de 
l‘humain. Sciences des religions, philosophie, théologie, hg. von Jacques Ehrenfreund 
/ Pierre Gisel. Paris: Beachesne, 189-208. 

Gurney, Edmund / Frederic Myers / Frank Podmore. 1891. Les hallucinations télépathiques, 
übers. von Léon Marillier, Paris, Alcan. 

Henriet, Patrick. 2020. „La création de la chaire d’Histoire des religions au Collège de France 
(1880): les rapports de Jules Soury et d’un savant anonyme [Ernest Renan].“ Revue 
de Synthèse 141 (3-4), 189-238. 

Hubert, Henri. 1904. „Introduction à la traduction française.“ In Pierre-Daniel Chantepie de la 
Saussaye: Manuel d’histoire des religions, hg. von Henri Hubert / Isidore Lévy. Paris: 
Armand Colin, 103-106. 

Jensen, Jeppe S. 2014. What is Religion? Durham: Acumen.  

Jurt, Joseph. 2012. Frankreichs engagierte Intellektuelle. Von Zola bis Bourdieu. Göttingen: 
Wallstein. 

Kiyonobu, Date-Tedo. 2007. L’histoire religieuse au miroir de la morale laïque au XIXe siècle 
en France. Lille: Universität Charles de Gaulle.  



 148 

Klimkeit, Hans-Joachim. 1997. „Friedrich Max Müller (1823-1900)“. In Klassiker der 
Religionswissenschaft: Von Friedrich Schleiermachen bis Mircea Eliade, hg. von Axel 
Michaels. München: C.H. Beck, 29-40. 

Kuhn, Thomas S. 2012 [1962]. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of 
Chicago Press. 

Krüger, Oliver. 2017. „‘Religion‘ definieren. Eine wissenssoziologische Analyse 
religionsbezogener Enzyklopädistik“. In Zeitschrift für Religions- und 
Geistesgeschichte 69/1, 1-46. 

Lang, Andrew. 1896. Mythes, cultes et religion, übers. und eingeführt von Léon Marillier und 
Adolf Dirr. Paris, Alcan, 1896. 

Lannoy, Annelies. 2020. Alfred Loisy and the Making of History of Religions: A Study of the 
Development of Comparative Religion in the Early 20th Century. Berlin: De Gruyter.  

Le Maléfan, Pascal. 2005. „Léon Marillier, figure de la psychologie naissante (1862-1901).“ 
Bulletin de psychologie 2 (476), 267-280. 

Lüddeckens, Dorothea. 2002. Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen 
interreligiöser Begegnung im 19. Jahrhundert. Berlin: De Gruyter. 

Marillier, Léon. 1893. „Introduction.“ In Anatole Le Braz. La légende de la mort en Basse-
Bretagne, croyances, traditions et usages des Bretons armoricains, Paris : H. 
Champion, VI-LXXI. 

Marillier, Léon. 1894. „La survivance de lʼâme et lʼidée de justice chez les peuples non 
civilisés.“ Rapports annuels de lʼÉcole pratique des hautes études, Section des sciences 
religieuses 3, Paris: E. Leroux, 1-46. 

Marillier, Léon. 1895. „Du rôle de la psychologie dans les études de mythologie comparée.“ 
Revue de lʼhistoire des religions 32, 116-141. 

Marillier, Léon. 1986. „Sur le caractère religieux du tabou mélanésien, Étude de critique et 
dʼhistoire.“ 2e série, Bibliothèque de lʼÉcole des hautes études, Sciences 
religieuses,1896, 7, 2, p. 35-74. 

Marillier, Léon. 1900. „Religion.“ La Grande Encyclopédie 28, Paris: Lamirault, 341-366. 

Marillier, Léon. 1901. „Le folklore et la science des religions.“ In Actes du premier congrès 
international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à 
l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 182-199.  

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions. Chicago: University of Chicago 
Press. 

Mauss, Marcel. 1968. Œuvres, 1: les fonctions sociales du sacré. Paris: Éditions de Minuit. 



 149 

Mauss, Marcel. 1969. Œuvres, 3: cohésion sociale et divisions de la sociologie. Paris: Éditions 
de Minuit. 

Mauss, Marcel. 2012. Schriften zur Religionssoziologie, hg. von Stephan Moebius / Frithjof 
Nungesser / Christian Papilloud. Berlin: Suhrkamp.  

Mauss, Marcel. 2017. Die Nation oder der Sinn fürs Soziale, hg. von Jean Terrier / Marcel 
Fournier. Frankfurt: Campus.  

McCutcheon, Russell. 1997. Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Generis Religion 
and the Politics of Nostalgia. New York: Oxford University Press. 

Moon Conard, Laetitia Elisabeth. 1901. Les idées des Indiens Algonquins relatives à la vie 
dʼoutre-tombe, übers. von Léon Marillier, Paris, E. Leroux. 

Müller, Max. 1901. „Lettre adressé par M. le Professeur Max Müller“. In Actes du premier 
congrès international d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 
à l’occasion de l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: 
Ernest Leroux, 34-36. 

Nongbri, Brent. 2013. Before Religion. A History of a Modern Concept. Yale: University Press. 

Pinard de la Boullaye, Henri. 1922. L’étude comparée des religions. Essai critique. Paris: 
Beauchesne. 

Popper, Karl. 1966 [1934]. Logik der Forschung. Tübingen: J.C.B. Mohr. 

Poulat, Émile. 1987a. Liberté, laicité. La guerre des deux France et le principe de la modernité. 
Paris: Éditions du Cerf. 

Poulat, Émile. 1987b. „L’institution des „sciences religieuses.“ In Cent ans de sciences 
religieuses en France, hg. von Jean Baubérot / Jacques Béguin / Claude Tardits / 
François Laplanche / Emile Poulat / Jean-Pierre Vernant. Paris: Le Cerf, 49-78. 

Réville, Albert. 1880. Leçon d’ouverture du cours d’histoire des religions au Collège de France. 
Paris: Fischbacher.  

Réville, Albert. 1883. Histoire des religions I: Les religions des peuples non-civilisés. Paris: 
Fischbacher. 

Réville, Albert. 1885. Histoire des religions II: Religions du mexique. De l’amérique centrale et 
du Pérou. Paris: Fischbacher. 

Réville, Albert. 1901. „Discours d’ouverture.“ In Actes du premier congrès international 
d’histoire des religions. Réuni à Paris, du 3 au 8 septembre 1900 à l’occasion de 
l’Exposition Universelle. Première Partie. Séances Générales. Paris: Ernest Leroux, 37-
49. 



 150 

Réville, Jean. 1901. „La situation actuelle de l’enseignement de l’histoire des religions. 
Mémoire lu en séance générale au Congrès internationale d’histoire des religions, le 
4 septembre 1900.“ Revue d’histoire des religions 43, 58-74. 

Schäfer, Lothar / Thomas Schnelle. 1980. „Einleitung. Ludwik Flecks Begründung der 
soziologischen Betrachtungsweise in der Wissenschaftstheorie.“ In Ludwik Fleck. 
Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung in die 
Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, vii-xlix.  

Seager, Richard H., Hg. 1993. The Dawn of Religious Pluralism: Voices from the World's 
Parliament of Religions, 1893. La Salle: Open Court. 

Sharpe, Eric J. 2009 [1986]. Comparative Religion. A History. London: Duckworth. 

Simon-Nahum, Perrine. 2002. „L’histoire des religions en France autour de 1880.“ Revue 
germanique internationale 17, 177-192. 

Stausberg, Michael. 2011. „The Study of Religion(s) in Western Europe (I): Prehistory and 
History until World War II.” Religion 37 (4), 294-318.  

Strenski, Ivan. 1993. Religion in Relation. London: Palgrave MacMillan. 

Strenski, Ivan. 2004. „Hubert and Mauss’ Sacrifice: its Nature and Functions. Reading its plain 
Meaning and Reading between the Lines.“ In Religion im heutigen Diskurs, hg. von 
Brigitte Lucchesi / Kocku von Stuckrad. Berlin: de Gruyter, 479-494. 

Van Gennep 1910. „De quelques rites de passages en Savioie. ” Revue d’histoire des religions 
62, 37-55. 

Vernes, Maurice. 1880. „Introduction.” Revue d’histoire des religions 1, 1-17. 

Wiebe, Donald. 1999. The Politics of Religious Studies. The Continuing Conflict with Theology 
in the Academy. New York: St. Martin’s Press. 

Winock, Michel. 2003. Das Jahrhundert der Intellektuellen. Konstanz: UVK. 

 

Über den Autor 
Prof. Dr. David Atwood ist Assistenzprofessor für Religion und Öffentlichkeit an der Universität 
Zürich. Er leitet als geschäftsführender Direktor das Zentrum für Religion, Wirtschaft und Politik 
(ZRWP). Seine Forschungsschwerpunkte liegen auf dem Zusammenhang von Religion, Recht und 
Politik sowie der Wissenschaftsgeschichte der Religionswissenschaft. 

E-Mail: david.atwood@uzh.ch 

 



 151 

Danksagung 
Mein Dank geht an Stephanie Gripentrog-Schedel, Anja Kirsch, Dirk Johannsen, Lorenz Trein, 
Stefan Ragaz und Jürgen Mohn für die langjährige freundschaftliche und intellektuelle 
Zusammenarbeit, die in dieser Ausgabe ein wissenschaftliches Ergebnis erhält. Ganz besonders 
danke ich Jürgen Mohn, mit dem mich nun viele Jahre verbinden, zuerst als Student, dann als 
Assistent und Doktorand, schliesslich als Freund und Kollege. Wir haben über viele Jahre 
zusammen gearbeitet, gedacht, diskutiert und unterschiedliche Veranstaltungen wie die 
Beuggener Theorie-Seminare oder die religions-promenadologischen Exkursionen in 
verschiedene Gebirge und Landschaften Europas gemeinsam geleitet. 

Jürgen zeigt uns allen, wie Wissenschaft anarchistisch gelebt werden kann, wie disziplinäre 
Grenzen keinen Respekt verdienen und wie Materialien, Genres und Perspektiven aus selbst 
entlegenen Gebieten Teil unseres Denkens werden dürfen: Sein nie explizites (denn das wäre ja 
wieder dogmatisch gewesen), immer aber vorgelebtes „(almost) anything goes“ hat uns 
Schüler:innen geprägt – gerade auch deshalb, weil er sich die Rede von der Schülerschaft 
verbitten würde. Eine Absolutheit, die er ausschliesslich in Fragen der persönlichen 
Aggrandisierung an den Tag legt. 

Abstract in English 
This article traces early French religious studies in its first two generations since its 
institutionalization and shows by way of example how, in the historically and politically specific 
context of the Third Republic, a religious studies discipline was formed that set itself apart from 
theology and sought its own disciplinary identity. The first focus is on academic institutions and 
their genres (inaugural lectures, journals, encyclopedias, and congresses). Two examples are then 
used to illustrate the process of scientification and the transformation of early French-language 
religious studies from the first to the second generation: Léon Marillier represents the first 
generation of French scholars of religion, while Marcel Mauss exemplifies the consolidation of 
religious studies, history, and sociology. Early French-language religious studies is thus outlined 
on the basis of the genesis of its first styles of thought, which can be traced through the genres. 

Résumé en français 
L’article suit les débuts des sciences religieuses en France dans ses deux premières générations 
depuis son institutionnalisation. Il montre à titre d’exemple comment, dans le contexte historique 
et politique spécifique de la Troisième République, s’est formée une recherche religieuse qui se 
différencie de la théologie et recherche sa propre identité disciplinaire. L'accent est mis dans un 
premier temps sur les institutions scientifiques et leurs genres (leçons inaugurales, revues, 
encyclopédies et conférences). Le processus de scientification et l'évolution des premières études 
religieuses en langue française de la première à la deuxième génération sont ensuite illustrés par 
deux exemples : Léon Marillier est un exemple de la première génération d'érudits religieux 
français, tandis que Marcel Mauss représente la consolidation des religions. Les premières études 
religieuses de langue française se dessinent ainsi à partir de la genèse de leurs premiers styles de 
pensée, qui peuvent se révéler au fur et à mesure que l’on évolue à travers les genres. 


