Félle von Religion

Stephanie Gripentrog-Schedel

AIGOS

Perspectives in the Study of Religion Ve rOffentl |Cht am O 1 . 12 . 2025

Perspectives en sciences des religions
Perspektiven in der Religionswissenschaft
Prospettive in scienze della religione

Zusammenfassung

Der Beitrag beschaftigt sich mit der spezifischen Rolle von psychologischen Fallgeschichten fir die
Verwissenschaftlichung von Religion und nimmt daflr insbesondere die Tagungsgeschichte in den
Blick. Nach einigen grundsatzlichen Uberlegungen zur epistemologischen Relevanz der Fallgeschichte
und wissenschaftlichen Kongressen als Orte spezifischer Wissensproduktion folgt die Analyse eines
Ausschnitts des Fachdiskurses der entstehenden Religionspsychologie. Hierflir werden insbesondere
die ersten internationalen religionspsychologischen Kongresse der Jahre 1930 und 1931 in den Blick
genommen. Gegenstand der Analyse sind hier vor allem die entsprechenden Kongressakten sowie die
Bedeutung von Fallgeschichten fiir die Begrindung der Religionspsychologie als empirischer
Wissenschaft. Dabei sticht die Fallgeschichte der Therese Neumann von Konnersreuth in besonderem
MaRe heraus: Sie war nicht nur wissenschaftlich, sondern auch politisch von hoher Brisanz.
Gegenstand des zweiten Kongresses von 1931 war vor allem die Frage nach dem ,,Unglauben”, mit
der auf die als krisenhaft wahrgenommene religidse Situation der Gegenwart reagiert und der
ebenfalls anhand empirischer Erhebungen nachgegangen wurde. Auf beiden Kongressen zeigte sich
eine Verdanderung des disziplindren Selbstverstandnisses: Im Interesse einer religionsapologetischen
Profilierung bewegte man sich weg von friiheren, als ,, psychologistisch” wahrgenommenen Ansatzen.

1. Einleitung und Fragestellung

Auf menschliche Individuen bezogene psychologische , Fallgeschichten” sind in der Religions-
wissenschaft bislang nicht systematisch als Quellen fir die Fachgeschichtsschreibung oder die
Frage nach der Aushandlung von , Religion” beriicksichtigt worden. Dabei rihrt die Frage nach
dem Fall, die Suche nach Fallen fir etwas, an den Kern einer sich als empirische Wissenschaft
konstituierenden Disziplin. Deren Sammlung war in den Augen der Forschenden, die sie fur
religids relevant hielten, eine Moglichkeit zum Schluss auf Allgemeines: sei es eine sich stets
wiederholende Entwicklungs-/Verlaufsstruktur, eine Typologie oder auch das ,Wesen” von
Religion. Wer also nach der Geschichte einer Verwissenschaftlichung von Religion fragt, kommt
an der Frage nach dem einzelnen, zu verallgemeinernden Fall nicht vorbei. Der Fokus auf den Fall
greift dabei auch ein seit einigen Jahren immer prominenter werdendes Thema der
wissenschaftstheoretischen und -geschichtlichen Forschung auf: ,die Relevanz singuldrer
Evidenzen, medialer Aufzeichnungspraktiken und narrativer Strukturen fir die moderne

Korrespondierende Autorin: Stephanie Gripentrog-Schedel, Universitat Kiel.

Um diesen Artikel zu zitieren: Gripentrog-Schedel, Stephanie. 2025. ,,Félle von Religion.” AAGOS 4 (2) Sonderheft
Genres der Verwissenschaftlichung, 166-207. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8217.

Lizenz durch ASIGOS und die Autorin. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org.




Wissenschaftskommunikation” (DUwell/Pethes 2014: 9), wie sie in den unterschiedlichen
Varianten von Fallgeschichten anschaulich wird. Es ist, so DUwell und Pethes, diese grundlegende
VerknUpfung der Ebene der , Epistemologie mit derjenigen der Reprasentation” (2014: 13), die
den Fall und seine Darstellungen so interessant fir die wissenschaftstheoretische und
-historische Forschung macht und die Frage nach der anhaltenden , Relevanz von Einzelféllen fir
das Selbstverstandnis der Humanwissenschaften” (2014: 10) zu einer Schlisselfrage der
verschiedenen mit dem Menschen befassten Disziplinen werden lasst.

Nun war es gerade auch die entstehende Religionspsychologie, in der immer wieder kontroverse
Debatten Uber Chancen und Risiken einer fallorientierten Forschung gefiihrt worden sind. Man
fragte sich: Kann und soll Religion so Uberhaupt erforscht werden? Welches Wissen lasst sich auf
diese Weise generieren und welche wissenschaftliche, aber auch religiose Relevanz hat dieses
Wissen dann? Die folgende Analyse ist der Aushandlung von Religion gewidmet, wie sie anhand
von Fallgeschichten in der deutschsprachigen friihen Religionspsychologie gefiihrt wurde.

Der fUr die Analyse ausgewahlte Zeitraum belauft sich dabei im Wesentlichen auf die ersten drei
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts, die die Forschung immer wieder als die erste Blltephase der
Religionspsychologie fiir den deutschsprachigen Raum beschrieben hat (Henning/Murken/
Nestler 2003: 10). Dies steht in Diskrepanz zu den verhdltnismaRig wenigen ausfihrlicheren
wissenschaftshistorischen Forschungsarbeiten zu diesem Zeitraum (van 2015: 11). Daher soll das
folgende Quellenmaterial einer religionswissenschaftlichen Analyse unterzogen werden:
einerseits eine Auswahl von Schriften malgeblicher SchlUsselfiguren der Disziplin, in denen
zwischen 1900 und 1930 die religionspsychologische Diskussion Uber ihre empirischen
Grundlagen und die Methoden zu deren Bearbeitung mit Fokus auf der Frage nach dem Fall
geflhrt wurde, andererseits Fallgeschichten, die Gegenstand der Debatten auf den ersten beiden
internationalen religionspsychologischen Kongressen in Erfurt (1930) und Wien (1931) waren.
Die Fallgeschichte der Therese Neumann von Konnersreuth sticht hier in besonderem Male
heraus, weil sie nicht nur auf den Kongressen, sondern auch in der breiten Offentlichkeit Giberaus
kontrovers diskutiert wurde.

Der Gang der Analyse ist dabei wie folgt: Nach einer Klarung der Frage, was hier unter
,Verwissenschaftlichung von Religion” verstanden werden soll, sind die darauffolgenden
Ausflihrungen der Bedeutung des writing in cases fur die Konstituierung der Psychologie und
Psychiatrie als Wissenschaften gewidmet. Darauf folgt eine Einflhrung in die
Entstehungsgeschichte der Religionspsychologie anhand von prominenten Beispielen und ihrer
Auseinandersetzung mit Fallgeschichten. Das Kernelement der Analyse bilden die dann
folgenden Kapitel zu den ersten internationalen religionspsychologischen Kongressen im Hinblick
darauf, wie dort im Medium der Fallgeschichte Religion bzw. die Grenzen von Religion erortert
wurden. Eine analytische Auswertung der beschriebenen Debatten mit Fokus auf der
Verwissenschaftlichung von Religion anhand von Fallgeschichten schlief3t die Untersuchung ab.

167



2. Fallgeschichten, Kongresse und die Verwissenschaftlichung von
Religion

Bevor auf die Frage nach den Fallgeschichten als einem Genre ndher eingegangen wird, bedarf
der Begriff der Verwissenschaftlichung einer genaueren Klarung. Den Ausgangspunkt daftr bildet
kein normatives Wissenschaftsverstandnis, auf dessen Grundlage dann ein linearer, entweder
erfolgreich oder weniger erfolgreich verlaufender Prozess der Konsolidierung von ,, Wissenschaft”
nachgezeichnet werden kdnnte. Stattdessen wird hier im Anschluss an inzwischen gangige,
diskursanalytisch perspektivierte Ansatze vorgeschlagen (Bergunder 2011; von Stuckrad 2013;
2014), Wissenschaft —in diesem Fall die Wissenschaft der Religionspsychologie —als einen Diskurs
zu beschreiben, der seine Wissenschaftlichkeit auf eine spezifische Weise herzustellen
beansprucht. Dabei bleibt dieser Anspruch jedoch stets herausgefordert, umstritten und brichig:
Es kursieren etwa verschiedene Verstandnisse davon, was Uberhaupt als empirisch messbar
gelten kann, was damit begriindet werden soll oder auch, welchem Zweck solche Forschung
dient. Anstatt also von einer Kontinuitat auszugehen, von einer Substanz , Wissenschaft”, deren
Geschichte sich (dann bestenfalls als Erfolgsgeschichte) Uber langere Zeit hinweg bis in die
Gegenwart hinein verfolgen lasst, sollen hier vor allem Prozesse im Fokus stehen, die dem
Selbstanspruch nach zur Herstellung solcher Wissenschaftlichkeit dienten. Deswegen sind die
hier angestellten Uberlegungen auch keine Fortschreibung einer Begriffsgeschichte zur Religion,
sondern eine ,,anti-essentialistische Alternative zur Begriffsgeschichte, in der die Aufmerksamkeit
fir die Komplexitat diskursiver Bedeutungsproduktion stark erhoht ist” (Laack 2021: 193). Hier
interessiert dabei letztlich nicht primar, ob und wie die Religionspsychologie sich selbst zur
Wissenschaft machte, sondern wie sie ihren Gegenstand, die Religion, als einen wissenschaftlich
beschreib- und analysierbaren Gegenstand fir sich herstellte. An diesem Punkt kommen die
Fallgeschichten ins Spiel. Denn sie waren es, lber die die Religionspsychologie sich dem
Selbstanspruch nach von der Philosophie, aber auch von einer spekulativ-normativ
ausgerichteten Theologie zu unterscheiden beanspruchte und Uber die der Gegenstand Religion
verhandelt wurde.

In der literaturwissenschaftlichen ebenso wie der wissenschaftsgeschichtlichen und
-theoretischen Forschung ist die Frage nach dem Fall und den Fallgeschichten inzwischen vielfach
diskutiert worden (Engel/Scholz/SGRmann 2007; Kosenina 2009; Mulder-Bach/Ott 2014; Zelle
2015; Hackler/Kinzel 2016; Wegmann 2016; Duwell 2019). Die Bedeutung fasst der
Literaturwissenschaftler Nicolas Pethes so zusammen: ,,Unterhalb géngiger Gattungsmuster und
quer zu den herkdmmlichen Epochengrenzen hat die deutschsprachige Literatur des 18., 19. und
20. Jahrhunderts eine Schreibweise entwickelt, die man — in Anlehnung an einschlagige
wissenschaftstheoretische Uberlegungen zum Thema — als writing in cases bezeichnen kénnte.”
(Pethes 2016: 9).

Doch geht die Bedeutung des Falles noch tiefer als nur bis zur Frage nach der Fallgeschichte als
einem bestimmten Genre. Denn aus der Perspektive Michel Foucaults resultiert aus einer

168



fundamentalen ,Unsicherheit des Wissens tber das Besondere” (Diwell 2019: 31), also der Frage
nach dem jeweils Einzelnen, Besonderen, ein neues ,Instrument der ,Prifung’, das
Machtausibung mit Wissensproduktion kombiniert und sich in den Humanwissenschaften
verbreitet.” (Diwell 2019: 31). Was daraus folgt, ist erstens die Sichtbarmachung des
Individuums, zweitens dessen — unter anderem schriftliche — Dokumentation sowie drittens sein
,Zum-Fall-Werden” (Diwell 2019: 31). Fir die unterschiedlichen mit dem Menschen befassten
Wissenschaften hat dieser Prozess immense Auswirkungen, denn: ,einerseits konstituiert sich
das Individuum als beschreibbarer und analysierbarer Gegenstand [...]; andererseits baut sich ein
Vergleichssystem auf, das die Messung globaler Phanomene, die Beschreibung von Gruppen, die
Charakterisierung kollektiver Tatbestande, die Einschatzung der Abstdnde zwischen den
Individuen und ihre Verteilung in einer ,Bevolkerung’ erlaubt.” (Foucault 1992: 245) Auch fur
Foucault stand in diesem Geflge das Individuum als ,Fall“ und damit als Gegenstand
unterschiedlicher Arten von Bemachtigung im Zentrum des Interesses:

Y- [Der] Fall ist das Individuum, wie man es beschreiben, abschatzen, messen,
mit andern vergleichen kann —und zwar in seiner Individualitat selbst; der Fall

ist aber auch das Individuum, das man zu dressieren oder zu korrigieren, zu

klassifizieren, zu normalisieren, auszuschlieBen hat usw. (Foucault 1992: 246)

So war etwa fiir die Entstehung von Psychologie und Psychiatrie als empirische Wissenschaften
die Arbeit an Fillen zu menschlichen Individuen entscheidend. Uber sie etablierte sich
beispielsweise das Verstdandnis von psychischer Krankheit, insofern psychiatrische
Klassifikationen den Versuch der Herausbildung eines spezifischen disziplindren
Begriffsinstrumentariums zu deren Kategorisierung darstellten. Die Vielzahl an Einzelféllen, die
auf ganz unterschiedliche Weise schriftlich festgehalten wurden, waren dabei selbst sowohl
Grundlage als auch Ausdruck eben dieser Kategorisierungsversuche. Falle vereinen dabei stets

zwei Aspekte in sich:

Der Fallbegriff verweist darauf, dass eine konkrete Erscheinung [...] weder als

bedeutungslose, kontingente Singularitat aufgefasst werden kann, noch als
bloRes Exemplar einer allgemeinen Regularitat. [...] Der Fall ist also weder bloRes
Exemplar noch bloRer Einzelfall: Er ist eingespannt in die Dialektik von Allgemeinem
und Besonderem. (Wernet 2023: 57-58)

Insofern kdnnen Falle einerseits als Exemplare fir Normierungen — beispielsweise psychiatrische
Klassifikationen — gesehen werden, gehen jedoch andererseits niemals ganzlich in diesen
Normierungen auf, denn: , Als Narrativ verweist der Fall [...] entweder auf die innere Schwache
einer Norm oder auf den Konflikt zwischen verschiedenen normativen Systemen.”
(Brandli/Luthi/Spuler 2009: 27) Die hier zu beschreibenden Beispiele sollen genau in diesem Sinn
verstanden werden: als Ausdruck eines Konflikts zwischen verschiedenen (psychologischen, aber
eben auch religidsen) Systemen mit Ansprichen auf Normierung. Hinzu tritt neben der
restriktiven Beschrankung, die etwa ein Fallnarrativ ggf. zugleich als Rolle fur die dort

169



beschriebene Person mit sich bringt, auch umgekehrt die Mdglichkeit einer produktiv-kreativen
Aneignung der Rolle durch eben diese Person. Insofern lag darin auch ein systemsprengendes
Potential: Der Fall konnte durch die jeweils auf ihn zugreifenden Deutungsmachte niemals ganz
beherrscht werden und stellte damit stets eine Herausforderung fur jene dar, die ihn erschépfend
beschreiben und sich dadurch seiner bemachtigen wollten. Dies wird besonders am Beispiel der
Therese Neumann aus Konnersreuth noch zu zeigen sein.

Erwahnenswert ist in dem Zusammenhang auch die Frage danach, wer den Fall erzdhlen , darf”.
Um bei Psychologie und Psychiatrie zu bleiben: In den Texten zeigt sich dort stets ein
Machtgefalle im Hinblick auf die Frage nach der Autor*innenschaft. Entsprechende Forschungen
zu patientenbezogenen Fallgeschichten konnten beispielsweise zeigen, dass die
Patientenstimme im 19. Jahrhundert mehr und mehr aus den Texten verschwand und Kranke
dort nicht mehr als handelnde Subjekte, sondern nur mehr als zu diagnostizierende und zu
behandelnde Objekte auftauchten (Jewson 1976), wohingegen den Behandelnden mehr und
mehr das Deutungsmonopol und damit auch das alleinige Recht auf Autorenschaft zukam. Die
meisten Krankengeschichten wurden daher auch von den behandelnden Personen und nicht von
den Kranken selbst verfasst, auch wenn esimmer wieder Versuche seitens der Patient*innen gab,
ihre Geschichte selbst und in Form autobiographischer Texte zu publizieren. (Peterson 1982;
Ankele 2009; Hahn/Person/Pethes 2002; Brink 2002) Roy Porter hat als erster auf diese fehlende
Perspektive hingewiesen (Porter 1985). Allerdings war die beschriebene Entwicklung neu im 19.
Jahrhundert. Denn noch im 18. Jahrhundert bildete die typische Krankengeschichte ein
Linteraktives Konstrukt, in dem sich die Perspektiven des Arztes und des Kranken verdichten.”
(Lachmund 1997: 41) Das dnderte sich auch bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts nicht wesentlich.
Vorherrschend war, so schreibt Karen Nolte, die sich mit der Veranderung des Genres der
Krankengeschichten im 19. Jahrhundert beschéftigt hat, bis zu diesem Zeitpunkt stattdessen

[...] die narrative Form in den publizierten medizinischen Fallberichten, die durch

,Vielstimmigkeit” gepragt waren und in denen nicht nur die Lehrmeinung des
behandelnden Arztes wiedergegeben wurde, sondern auch diejenige der Patienten und
Patientinnen sowie anderer — auch nicht akademischer — Heilpersonen, die von den
Kranken im Verlauf der Krankheit konsultiert wurden. (Nolte 2009: 50)

Dass nicht nur Psychiater*innen im Speziellen, sondern auch Arzt*innen im Allgemeinen in
diesem Zeitraum keineswegs das Behandlungsmonopol innehatten, dokumentiert diese
Vielstimmigkeit in den Texten ebenfalls. Neben ihnen gab es Heilende unterschiedlichster Art,
Lai*innen auf medizinischem Gebiet, die sich haufig ebenso groRRen Zulaufs erfreuten: ,Haufiges
Thema der Fallnarrative waren demnach Spannungen zwischen abstraktem Wissen und
therapeutischer Hilflosigkeit, zwischen persdnlichen Gefiihlen und professioneller Identitat.”
(Putz 2009: 99) Insofern sind Fallgeschichten auch Schauplatze versuchter (und haufig eben auch
misslungener) Etablierung spezifischer, beispielsweise psychiatrischer Wissensordnungen.
Erwahnenswert sind an dieser Stelle einige spektakuladre Einzelfalle, die in Form von ausfihrlichen
Monografien zum Gegenstand intensiver und kontrovers geflihrter Debatten geworden sind.

170



Religionswissenschaftlich interessant sind sie besonders deswegen, weil hier stets religidse,
psychiatrische, psychologische und okkultistische Deutungen miteinander um Klarung rangen.
Herausragende Beispiele daflir waren die ,Seherin von Prevorst” (Kerner 1829) oder auch die

,Seherin von Genf” (Flournoy 1900).

Nun wird bei einem Blick auf die Unterschiedlichkeit der dokumentierten Félle aber auch deutlich:
Es handelt sich hier nicht um ein Genre im strengen Sinne des Wortes, im Gegenteil: ,Die
Fallgeschichte ist kein Genre.” (Hess 2014: 37) Der Fall ist mehr als die Geschichte einer Person,
die in einer bestimmten, immer wieder gleichen Erzahl- oder anderweitig formalisierten
Darstellungsform in einem spezifischen situativen Kontext Gestalt annimmt. Vielmehr sind —etwa
im Kontext der psychologischen und psychiatrischen Diskurse des 19. und frihen 20.
Jahrhunderts — die schriftlichen Formen, in denen Falle erzahlt bzw. dargestellt wurden,
aullerordentlich vielgestaltig und reichen von umfangreichen Monografien Uber einzelne,
dadurch besonders herausragende Falle, bis hin zu kurzen Notizen in Krankenakten der

entstehenden psychiatrischen Anstalten:

Ob als experientia, observatio, curatio, consilium oder casus, ob als Kranken- oder

die patientenbezogene Aufzeichnung ist fir die Medizin zentral. Doch diese Funktion

Krankheitsgeschichte, ob als Fallbericht, Pathographie oder novellistisches Genre:

darf nicht dazu verleiten, die Fallgeschichte als Quellengattung oder literarisches Genre
zu begreifen. Vielmehr lassen sich sehr unterschiedliche [...] Aufzeichnungstechniken
und Schreibweisen, mediale und materiale Traditionen sowie literarische Stile und
Gattungen unterscheiden. (Hess 2014: 35)

Neben einem Textgattungen Ubergreifenden Verstdandnis von ,Genre”, wie hier von Volker Hess
verwendet, hat sich das Verstandnis von ,Genre” insgesamt gewandelt: Die Forschung der letzten
30 Jahre hat vermehrt darlber zu diskutieren begonnen, dass ,Genres” nicht lediglich
Kategorisierungen von Texttypen sind, sondern zugleich als Formen sozialen Handelns
(Bawarshi/Reiff 2010: 3) verstanden werden konnen: ,[G]enres have become increasingly
defined as ways of recognizing, responding to, acting meaningfully and consequentially within,
and helping to reproduce recurrent situations.” (Bawarshi/Reiff 2010: 3) Das bedeutet, dass das
Genre nicht nur als Instrument zur Klassifikation von Textsorten verstanden wird, sondern als
etwas, das Texte, Bedeutungen und soziale Handlungen stets neu und anders formt — sie also
nicht nur klassifiziert, sondern sie zuallererst hervorbringt. Genres sind damit ,both organizing
and generating kinds of texts and social actions, in complex, dynamic relation to one another.”
(Bawarshi/Reiff 2010: 4) Bestimmte formale Merkmale eines Textes beziehen ihre
,Sinnhaftigkeit” in einer solchen Perspektive wesentlich aus der sozialen Funktion, die sie erfillen,
und werden erst in ihrer Bezogenheit auf einen spezifischen sozialen bzw. institutionellen Kontext
hin verstehbar, den sie dadurch zugleich selbst immer wieder neu mit erzeugen.

Waéhrend die Frage nach den auf das menschliche Individuum bezogenen Fallgeschichten in der
Medizin- und Psychologiegeschichte einiges an Forschung hervorgebracht hat, haben
Fallgeschichten flr die gegenwartige religionswissenschaftliche Forschung zur Geschichte des

171



Religionsbegriffs und der Verwissenschaftlichung von Religion bislang noch keine Rolle gespielt.
Was das Schreiben in Féllen fir die Psychologie und die Psychiatrie bedeutet hat, wurde oben
kurz beschrieben. Doch welche Konsequenzen hatte dieses Schreiben, wenn es auf als religios
verstandene Individuen gerichtet war, fir das Verstandnis von Religion? Die hier im Fokus
stehenden Diskurse der Religionspsychologie werden im Folgenden auf die Frage hin beleuchtet,
welche Rolle sie fir die Verwissenschaftlichung von Religion gespielt haben. Im Zentrum stehen
die ersten beiden internationalen religionspsychologischen Kongresse. Damit wird auch der
Anschluss an die bislang noch in den Anfangen begriffene Konferenzforschung (Albrecht et al.
2022) gesucht, die wissenschaftliche Konferenzen neben dem bereits vielfach analysierten Labor
oder der Klinik als einen weiteren wissenschaftsgeschichtlich relevanten Ort der spezifischen
Wissensproduktion herausstellt:

[...] conferences are vital for the life of science and medicine. Of course,

ké conferences offer the opportunity for members of a collective to gather
together, but they are also sites where relationships are forged, statutes and roles are
distributed, reputations are fought and established, and where the history and future of
disciplines are enacted, remembered and planned. (Gonzalez-Santos/Dimond 2015:

235)

So beschreibt der Bildungshistoriker Eckhart Fuchs die steil ansteigende Zahl an internationalen
wissenschaftlichen Kongressen ab der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts, mit einem Hohepunkt
in den Jahren 1910 und 1913. (Fuchs 1996) Er weist in dem Zusammenhang darauf hin, dass die
Internationalisierung solcher Versammlungen nicht nur eine ,, Addition nationaler Wissenschaft”,
sondern auch eine ,neue Qualitat” fir den Wissenschaftsdiskurs bedeuteten. (Fuchs 1996: 165)
Zugleich waren sie —und dies trifft auch auf die hier zu beschreibenden Tagungen zu —hochgradig
politisch aufgeladen, standen im Spannungsfeld ,,zwischen Kosmopolitismus und Nationalismus”
(Fuchs 1996: 165) und/oder waren direkt oder indirekt durch das politische Geschehen im
Gastgeberland mitgepragt. Dies trifft in besonderer Weise auf die beiden hier zu beschreibenden
Tagungen in Erfurt und Wien zu, die in den Jahren 1930 und 1931 in einem unruhigen politischen
Klima stattfanden.

3. Religionskonzepte und die Bedeutung des Falls fiir die
Religionspsychologie
Einen eindeutigen Zeitpunkt fir die Entstehung der ,Disziplin“® der Religionspsychologie
anzusetzen, ist schwierig. Schon die Aushandlungsprozesse zur Verwissenschaftlichung der
Psychologie allgemein zogen sich durch das 19. Jahrhundert, und Religion ist dort vielfach
Gegenstand der Debatten gewesen. (Gripentrog 2016) Nur wenige wissenschaftsgeschichtliche
Untersuchungen widmen sich dem weiteren Fortgang insbesondere religionspsychologischer
Diskurse im deutschsprachigen Raum des friihen 20. Jahrhunderts (van Belzen 2015; Heine 2005;
Wulff 1996). Ein Grund daflr liegt aus religionswissenschaftlicher Perspektive darin, dass man die

religionspsychologischen Diskurse dieser Zeit stets als stark theologisch vereinnahmt gesehen hat

172



—eine Diagnose, die sich auch nach ausfihrlicherer Auseinandersetzung mit den entsprechenden
Quellen als weiterhin richtig erweist. Aus zwei Grinden lohnt sich die Aufarbeitung dieses Teils
der Fachgeschichte fiir die Religionswissenschaft dennoch: Erstens gibt es zahlreiche sowohl
thematische als auch personelle Verflechtungen zwischen religionswissenschaftlichen und
religionspsychologischen Diskursen in dieser Zeit, auf die hier noch einmal ausfihrlicher
eingegangen werden kann. Zweitens |dsst sich anhand der beiden grolRen Themen, die auf den
beiden ersten religionspsychologischen Kongressen verhandelt wurden, Wichtiges Uber die
Verwissenschaftlichung von Religion im Spiegel der gesamtgesellschaftlichen Konstellation in
diesem Zeitraum sagen. Dies betrifft einerseits den spektakuldren Fall der Therese Neumann von
Konnersreuth (1898-1962), eine bayerische Mystikerin, die durch Stigmata, Visionen und
angebliche Wunderheilungen bekannt wurde. Berichte Uber ihre Ekstasen und angebliche
jahrelange Nahrungslosigkeit machten sie zu einer Giberregional bekannten, sowohl umstrittenen
als auch viel verehrten Figur. Nicht weniger kontrovers diskutiert wurde die Frage nach dem
Unglauben, die Gegenstand des zweiten Kongresses war. Anhand der Debatten um diese beiden
Themen kodnnen wichtige Aspekte des deutschsprachigen Religionsdiskurses dieser Zeit
herausgearbeitet werden, die nicht nur, aber auch fir die Religionswissenschaft von Bedeutung
gewesen sind.

In den ersten dreiRig Jahren des 20. Jahrhunderts tritt eine Haufung von als explizit
religionspsychologisch ausgewiesenen Programmschriften (Wundt 1900-1920, Kinast 1900;
Troeltsch 1905; Wauer 1909; Wielandt 1910; Bauke 1912; Pariser 1914; Oesterreich 1917; Koepp
1920; Beth 1926), Zeitschriftengriindungen,® Gesellschaften? und Kongressen im
deutschsprachigen Raum auf, und daher soll es auch im Folgenden um die Debatten in diesem
Zeitraum und in diesem Diskurszusammenhang gehen.? Nicht unerwahnt bleiben kann zugleich,
dass ihnen seit 1879 die institutionelle Etablierung des psychologischen Experiments durch
Wilhelm Wundt an der Universitdt Leipzig vorangegangen war, die vielen bis heute als das
Geburtsjahr der Etablierung der Psychologie als Wissenschaft gilt. Religionspsychologisch im
engeren Sinne waren diese Forschungen gleichwohl nicht, denn der Religion beabsichtigte sich
Wundt gerade nicht experimentell und im Sinne der Frage nach dem Fall, sondern auf ganz

anderem Wege zu ndhern: Zwischen 1900 und 1920 erschien daher sein zehnbandiges Werk zur

1 Griindung der Zeitschrift fiir Religionspsychologie durch Johann Bresler und Gustav Vorbrodt 1907, die

jedoch aus Mangel an Leser*innen bald wieder eingestellt werden musste, aber 1928 durch Karl Beth
wiederbelebt wurde; 1914 Grindung des Archivs fiir Religionspsychologie durch Wilhelm Stahlin und Kurt
Koffka.

Beispielsweise die International Association for the Psychological Study of Religion (IAPR), die 1914 als
Gesellschaft fiir Religionspsychologie durch Wilhelm Stahlin gegriindet wurde. Karl (1872-1959) und
Marianne (1890-1984) Beth griindeten spater 1924 (1922 informell) die dazu in Konkurrenz tretende
Internationale Religionspsychologische Gesellschaft (IRP) in Wien.

Was hier nicht berUcksichtigt werden kann, ist die umfangreiche Diskussion zur Psychoanalyse. Auf den hier
zu analysierenden Tagungen hat sie auch keine bedeutende Rolle gespielt —abgesehen davon, dass Sigmund
Freuds Freund Oskar Pfister auf der ,,zweiten” ersten Tagung einen Vortrag in christlich-psychoanalytischer
Perspektive hielt, zu dem die Diskussion im Nachgang jedoch leider nicht dokumentiert ist.

173



Volkerpsychologie (Wundt 1900-1920), in dem er sich keinen individuellen psychologischen
Prozessen, sondern den hoheren geistigen Produkten menschlicher Kollektive widmete. Dabei
war vor allem die Frage nach den psychologischen Zusammenhdngen und Gesetzen von
Interesse, die Wundt aus dem vorliegenden historischen Material auf induktivem Wege heraus zu
praparieren beanspruchte. Ohne dabei von einem religiosen proprium auszugehen, verfolgte er
die in der Religionsgeschichte sich zeigenden psychologischen Entwicklungsgesetze. Wundts
Ansatz war bis zum Ersten Weltkrieg zweifelsohne diskurspragend sowohl fir die Psychologie im
Allgemeinen als auch fur die Religions- und Volkerpsychologie im Besonderen; und doch zweigten
die hier weiter zu verfolgenden Debatten an einer anderen Stelle ab. Denn anders als fir Wundt
stand flr sie im Hinblick auf religionsbezogene Fragen das Individuum und nicht das Kollektiv im
Zentrum des Interesses. Ansatze dieser Art fanden sich zunachst vor allem in den USA: Als
besonders prominent missen dabei die Arbeiten von William James (1842-1910) zur Vielfalt der
religiosen Erfahrung (James 1902) und von Edwin Diller Starbuck (1866-1947) zum Thema
Bekehrung (Starbuck 1899) hervorgehoben werden, die beide spater (James 1907, Starbuck
1909) auch ins Deutsche Ubersetzt wurden und dann vielseitige Debatten ausldsten. Sie alle
befassten sich mit Fallen: James zog sowohl personliche Berichte von Einzelpersonen als auch
Texte aus der Weltliteratur heran, um an ihnen seine unterschiedlichen Typen von Religiositat zu
exemplifizieren. Seine Vorgehensweise war insofern deduktiv, als er ausgehend von einem
bestimmten Verstdndnis von Religion entsprechende Falle suchte, die das Gesagte
demonstrieren sollten. Starbuck hingegen war der weltweit erste, der mit Hilfe eines
Fragebogens empirische Daten zu einer religionspsychologischen Fragestellung erhob. Hierzu
hatte er eine Liste mit Fragen entwickelt, auf die die Versuchspersonen mit einem
autobiografischen Text antworten sollten (Starbuck 1899: 11). Ziel dessen war das
Herauspraparieren einer GesetzmaRigkeit aus dem Vergleich der einzelnen Falle miteinander.
Waéhrend James sich in erster Linie fiir den religiosen Extremfall (James 1902: 8) interessierte,
wollte Starbuck etwas Uber den religiosen Durchschnittsmenschen (Starbuck 1899: 12) erfahren.
Auch hinsichtlich der Frage nach der Verwissenschaftlichung vertraten beide Autoren
unterschiedliche Positionen: James nahm — auch wenn er sich zu dieser Frage in seiner Schrift
nicht ganz einheitlich positionierte — doch ein religiéses proprium an, das von der Wissenschaft
nicht mehr berihrt werden kénne:

The further limits of our being plunge, it seems to me, into an altogether other

dimension of existence from the sensible and merely “understandable” world.
Name it the mystical region, or the supernatural region, whichever you choose. So far as
our ideal impulses originate in this region (and most of them do originate in it, for we
find them possessing us in a way for which we cannot articulately account), we belong
to it in a more intimate sense than that in which we belong to the visible world, for we
belong in the most intimate sense wherever our ideals belong. Yet the unseen region in
question is not merely ideal, for it produces effects in this world. When we commune
with it, work is actually done upon our finite personality, for we are turned into new
men, and consequences in the way of conduct follow in the natural world upon our

174



regenerative change. But that which produces effects within another reality must be
termed a reality itself, so | feel as if we had no philosophic excuse for calling the unseen
or mystical world unreal. (James 1902: 506-507)

Dem gegenlber deklarierte Starbuck den restlosen Siegeszug der Wissenschaft auch bis in den
letzten Winkel der Religion hinein:

I1- Science has conquered one field after another, until now it is entering the most

complex, the most inaccessible, and, of all, the most sacred domain — that of
religion. The Psychology of Religion has for its work to carry the well-established
methods of science into the analysis and organization of the facts of the religious
consciousness, and to ascertain the laws which determine its growth and character.
(Starbuck 1866: 1)

Ausgangspunkt der Uberlegungen bildete fir Starbuck die Annahme, dass das Universum eines
und als solches vollstandig nach Gesetzen geordnet sei. Dieser Ordnung unterlagen sowohl die
physischen wie auch die psychischen und religiésen Dinge — insofern ging er nicht von einem
religiosen Phanomen oder Bereich sui generis aus. Die Aufgabe der Wissenschaft sei es dann,
diese Ordnung anhand der Auseinandersetzung mit vielen Einzelféllen zu ermitteln und sich zu
diesem Zweck entsprechender wissenschaftlicher Methoden zu bedienen. Als religionskritisch
sah er dieses Unterfangen dennoch nicht an, insofern eine solche Forschung auch Friichte fiir das
religidse Leben tragen wiirde.

Ein dritter amerikanischer Ansatz soll an dieser Stelle noch deswegen Erwahnung finden, weil er
in dieselbe Tradition wie Starbuck gehort, hinsichtlich ihres reduktionistischen Ansatzes jedoch
deutlich zugespitzt und damit religionskritisch ausgerichtet ist: James Henry Leuba (1868-1946).
Er war geburtiger Schweizer, hatte dann aber in den USA unter Granville S. Hall studiert und 1895
eine bahnbrechende empirische Studie zur Bekehrung vorgelegt (Leuba 1896). Wahrend er in
religionswissenschaftlichen Arbeiten zur Disziplingeschichte meist nur im Zusammenhang mit
seiner umfangreichen Zusammenstellung von beinahe fiinfzig Religionsbegriffen bekannt
geworden ist (Leuba 1912), wére stattdessen seine naturalistisch-reduktionistische Deutung des
Religiosen oder auch seine empirische Umfrage zur Religiositdt von amerikanischen
Wissenschaftler*innen (Leuba 1916) mindestens ebenso interessant fir eine weitere
religionswissenschaftliche Auswertung. Dass seine Forschung auch in Europa wahrgenommen
und rezipiert wurde, zeigen beispielsweise die intensiven Diskussionen seines Vortrags auf der
Internationalen Psychologischen Tagung in Genf 1909 (weiteres zu dieser Tagung siehe unten
Kapitel 4) oder auch in Groningen 1926, wo er eine dulierst kritische Grundsatzrede Uber
Religionspsychologie hielt (van Belzen 2015: 137-138). Auf den beiden explizit
religionspsychologischen Tagungen von 1930 und 1931 war sein Ansatz dann allenfalls noch
indirekt prdsent als Teil jenes durch die Tagungsteiinehmenden kritisch, weil als
»psychologistisch”, gewerteten Diskurses.

175



Uber den Vergleich der Zugénge von James und Starbuck/Leuba lasst sich viel tiber die spateren
Konfliktlagen in der darauf reagierenden deutschsprachigen Religionspsychologie antizipieren —
sowohl was die methodischen Zugédnge, den Umgang mit dem Gegenstand Religion, als auch was
die Rolle des Falles fiir die Argumentation anbelangt.

Akzentuiert liest sich das etwa in der wegweisenden Einfihrung des 1914 durch den deutschen
Psychologen Kurt Koffka (1886-1941) und den deutschen evangelischen Theologen Wilhelm
Stahlin (1883-1975) neu gegriindeten Archivs fir Religionspsychologie, dem Publikationsorgan
der International Association for the Psychological Study of Religion: ,[R]eligionspsychologisch
nennen wir eine wissenschaftliche Untersuchung, die es mit der Religion als einem im Menschen
sich abspielenden psychischen Phanomen zu tun hat.” (Koffka/Stéhlin 1914: 1) Im Fokus stehe
dabei das Erlebnis des Individuums. Dementsprechend habe die Religionspsychologie zwei
Aufgaben: die der Beschreibung (im Sinne einer Phdnomenologie) solcher Erlebnisse und die der
Auffindung von RegelmaRigkeiten in diesen Erlebnissen (Koffka/Stahlin 1914: 1). Die Sorge einer
potenziellen ,Entweihung” des Religidsen durch wissenschaftliche Forschung sei dabei
unbegrindet, zumal sich viele religivse Menschen selbst freiwillig im Nachgang zu ihren
Erfahrungen duRern wirden. Der Fragebogenmethode stlinde man hingegen kritisch gegentber;
wertvoller sei die biografische Literatur. Falle haben hier also die Funktion, Grundlage fir die
Praxis eines Vergleichs zu sein, an dessen Ende — siehe Starbuck — Gesetzmaligkeiten und
Typologien stehen. Der Umgang mit dem Religionsbegriff ist an dieser Stelle aufschlussreich: Er
steht nicht am Anfang, sondern allenfalls am Ende solcher Forschung. Doch wie kann das Feld der
Forschung dann begrenzt werden?

Y- Die Frage wird sich in der Praxis einfach dahin erledigen, daf jeder Forscher
das untersucht, was er als Religion bezeichnet; und dies eben ist es, was die
Herausgeber winschen: Alle Erscheinungen, die irgendwie mit dem Namen
,Religion bezeichnet werden, gehoren, soweit sie eine psychologische Behandlung
zulassen, in das Gebiet der Religionspsychologie, das hier gepflegt werden soll.
(Koffka/Stahlin 1914: 2)

Der Begriff wird damit offengelassen bzw. wird die vorlaufige Antwort auf diese Frage ganzlich an
die jeweiligen Forschenden zurlick delegiert. Ob es Uberhaupt ein Wesen von Religion gebe, sei
zu diesem Zeitpunkt daher ebenfalls eine offene Frage, die allenfalls empirische Forschung an
entsprechenden Fallen zu klaren vermoge (Koffka/Stahlin 1914: 2). Zu einer Antwort auf die
Wahrheitsfrage fiihre dies jedoch nicht; vielmehr bliebe sie notwendigerweise innerhalb
religionspsychologischer Forschung ausgeklammert (Koffka/Stahlin 1914: 7). Der beschriebene
Zugang hat vieles gemeinsam mit den Uberlegungen Starbucks.

Dies gestaltet sich anders im Kreis um Karl und Marianne Beth, die die Internationale
Religionspsychologische  Gesellschaft in  Wien gegriindet hatten. Sie flhrten eine
interkonfessionelle Ehe (er protestantisch, sie judisch) und versammelten schon vor der
Grindung ihrer Gesellschaft eine heterogene Gruppe an religionspsychologisch Interessierten in

176



ihrem Haus; darunter Personen aus der Theologie, dem Recht, der Medizin und der Politik, die
wiederum verschiedenen Konfessionen (katholisch, protestantisch, judisch) angehorten.
Marianne Beth war von ihrer Ausbildung her Juristin und die erste Frau in Osterreich, die beim
Wiener Oberlandesgericht die Rechtsanwaltsprifung abgelegt hatte, um 1928 erste
Verteidigerin in Strafsachen zu werden (van Belzen 2015: 90). Karl Beth (1872-1959) war ab 1908
Ordinarius fir Systematische Theologie und war durch Adolf Harnack, vor allem aber Otto
Pfleiderer und Wilhelm Dilthey (1833-1911), geprdgt worden. Bekannt wurde er nicht nur fur
seine religionspsychologische Forschung, sondern auch durch seine Arbeiten auf dem Gebiet der
Religionsgeschichte (Beth 1914; 1920; 1927). Sein Ansatz steht in der verstehenden Tradition
Wilhelm Diltheys. 1928 hatte Karl Beth die vorerst eingestellte Zeitschrift fiir Religionspsychologie
als Konkurrenzprojekt zum Archiv fiir Religionspsychologie wiederbelebt. Der erste wieder
erschienene Band enthalt noch keine eigene neu ausformulierte Programmatik; diese folgt erst
im ersten Heft des dritten Jahrgangs von 1930. Hier lasst sich der verstehende Ansatz kontrastiv
zum experimentellen eindeutig nachweisen: Zwar sei, so Beth, die Mutterdisziplin der
Religionspsychologie die Psychologie, aber weil sie es mit der , Tiefenschicht” des Menschen zu
tun habe, waren experimentell-empirische Verfahren hier nicht zielfihrend (Beth 1930: 5).
Zugleich teilte Karl Beth die Auffassung Kurt Koffkas, dass der Religionsbegriff nach wie vor
ungeklart sei:

T [...] anzumerken ist, dalR der Begriff Religiositdt selbst noch nicht
wissenschaftlich klargestellt ist, sondern flr seine phdnomenologische und
philosophische Klarung noch der Arbeit der Psychologie bedarf. Sie befindet sich
damit in dhnlicher Lage wie andere Wissenschaften auch, und sie sucht selbst an
jener Aufgabe sich zu beteiligen, indem sie unter Voraussetzung eines
vorweggenommenen Begriffs von Religion den AuRerungen der Religiositat als der
eigenartigen Form, in welcher sich der religiose Mensch kundgibt, Uberall dort
nachgeht, wo sie sich im menschlichen Leben finden. (Beth 1930: 6)

Greifbar werde dies in spontanen AuRerungen religidser Menschen, religiosen Handlungen,
Gebeten, Bekenntnissen oder auch (berlegten AuRerungen wie Autobiografien oder
mundlichen/schriftlichen Kundgaben, zuletzt auch in Kunst- und Literaturerzeugnissen (Beth
1930: 6). Prominente Methode der Herangehensweise sei dabei die Beobachtung und das
Verstehen. Grundlage sind auch hier aber wiederum die einzelnen Falle; das haben beide Ansatze
bei allen methodologischen Differenzen doch gemeinsam. So scheint sich fir die Frage nach der
Verwissenschaftlichung von Religionskonzepten an dieser Stelle abzuzeichnen, dass die
Religionspsychologie — anders etwa als Rudolf Otto mit seiner religionsphilosophischen
Begrindung eines sui generis von Religion — zur Ermittlung eines empirischen
Religionsverstandnisses hier den induktiven Weg wahlte: Von der Sammlung und Beschreibung
vieler einzelner Falle sollte Gberhaupt erst auf einen allgemeinen Begriff von Religion zu kommen
sein. Einiges erinnert an dieser Stelle an das Programm einer systematischen
Religionswissenschaft von Joachim Wach, von dem weiter unten noch zu sprechen sein wird.

177



Die Religionspsychologie der ersten Jahrhunderthélfte gehort mit ihrem Fokus auf das religidse
Individuum damit in den Kontext jener wissenschaftlichen Religionsdiskurse, die im menschlichen
Individuum (kontrastiv zur Gemeinschaft) den Dreh- und Angelpunkt von Religion sahen (Krech
2001:52-53). Die Frage nach dem Fall fligte dem jedoch etwas Spezifisches hinzu: den dezidierten
Bezug zum Empirischen. Das hat die Religionspsychologie zunachst einmal vor allem interessant
fir die protestantische Theologie gemacht, mit der sie auch in der Wissenschaftsgeschichts-
schreibung bis heute am meisten in Verbindung gesehen wird: Nach einer Untersuchung der
theologischen Debatten der Zeitschrift fiir Theologie und Kirche von 1907-1910 beschreibt
beispielsweise Christian Henning (Henning 1998) drei Typen der Verhaltnisbestimmung zwischen
Theologie und Religionspsychologie, wie sie von den jeweiligen Autoren dieser Zeit vorgeschlagen
wurden: Wahrend einige die Religionspsychologie idealer Weise neben der Dogmatik verortet
sahen, wollten andere eine Religionspsychologie in der Dogmatik. Dem stand die radikalste Lesart
mit einer Religionspsychologie anstelle von Dogmatik gegentber, wie dies etwa Gustav Vorbrodt
vertreten hat. Insofern war die Gemengelage durchaus komplex, und die Religionspsychologie
hatte in der Theologie sowohl starke Beflrworter*innen als auch Kritiker*innen. Entscheidend
fir die Debatte war dabei ihr Bezug zur Empirie und damit auch zu den Fallen. lhre
Beflrworter*innen erhofften sich davon eine neue (zwingende, weil empirische) Art der
Begriindung theologischer Wahrheit, ihre Gegner*innen flrchteten demgegeniber die
Begriindung einer nicht mehr theologisch legitimierten Wahrheit auf Grundlage eben dieser
Empirie.

Wo liegen im Rahmen dieser Entwicklungen aber nun die Querverbindungen zur ebenfalls sich
etablierenden Religionswissenschaft im engeren Sinne? Einige besonders pragnante Aspekte
seien an dieser Stelle erwdhnt, die deutlich zeigen: Besonders in den ersten
wissenschaftstheoretischen Grundlegungen des Faches wurde der Psychologie ein prominenter
Platz zugewiesen, den sie erst spater, vor allem mit der Entfaltung der Religionsphdnomenologie,
wieder einbif3te:

Lange bevor Joachim Wach 1924 seine wissenschaftstheoretische Grundlegung der
Religionswissenschaft formulierte, trat bereits 1898 der katholische Priester, Indologe und
Religionswissenschaftler Edmund Hardy (1852—1904) mit einem disziplinengeschichtlich hochst
bedeutsamen Beitrag an die Offentlichkeit (Hardy 1898). Erst in jingerer Zeit hat sich die
Fachgeschichtsschreibung intensiver mit diesem Ansatz befasst (Kriiger / Vollmer 2023), der sich
nun auch fir die hier vorliegende Fragestellung auswerten lasst: Denn an Hardys Grundlegung
der Religionswissenschaft ist zunachst die streng empirische Ausrichtung (Hardy 1898: 11), fur
die hier diskutierte Frage aber vor allem der psychologische Bezug interessant: Die
Religionswissenschaft sei ,,auf die Dienstleistungen der Psychologie angewiesen®, die Hardy als
,Erfahrungswissenschaft des Geistes” charakterisierte und in deutlicher Anlehnung an Wilhelm
Dilthey (Kriger 2023: 98) eine ,allgemeine Geisteswissenschaft” nannte. Dilthey wiederum ist
nicht zuletzt wegen seiner Begrindung der Psychologie als Geistes- und eben nicht

Naturwissenschaft mafigeblich fir deren Fachgeschichte gewesen (Dilthey 1883, 1894). In seiner

178



Ablehnung experimenteller Forschung stand er an dieser Stelle auch scharf gegen Wilhelm
Wundts frihe experimentelle Ausrichtung. Weil nun auch fir Hardys Verstandnis von
Religionswissenschaft das ,erfahrungsmassig Gegebene den Ausgangspunkt der Untersuchung”
bilde, sei sie ebenfalls eine Geisteswissenschaft, aber anders als die Psychologie ,eine der
speziellen (Hardy 1898: 19). Nun ging es Hardy hier jedoch nicht um rein psychische oder
individuelle Erfahrungstatsachen, sondern um , die Religion im Sinne eines in die Aussenwelt
tretenden geistigen Faktums” und zugleich um eine spezifische , Klasse von Erfahrungstatsachen”
(Hardy 1898: 20). Die inhaltliche Fillung des ,Klassenbegriffs Religion” sei dabei durch ,die
Beobachtung des Thatsachlichen” (Hardy 1898: 20) gewahrleistet, was diese Wissenschaft eben
zu einer empirischen mache. Den Mutterboden dieser Untersuchungen sollte jedoch die
Psychologie bilden. Joachim Wach, von dem die wissenschaftstheoretische Grundlegung der
Religionswissenschaft von 1924 stammt, bezog sich spater extensiv auf Hardys Uberlegungen
(Krtger 2023: 106) und war zugleich Mitherausgeber der Zeitschrift fiir Religionspsychologie. In
seinen Prolegomena wies er der religionspsychologischen Typenforschung einen eindeutigen
Platz zu: lhre ,Erforschung der Modalitdten der Lebensgestimmtheit (Siebeck), der Religiositat
(Hoffding, James, Scholz) und die Herausarbeitung von typischen Formen in der objektiven
Religion” (Wach 1924: 188) habe in der formalen Religionssystematik ihren Platz. Zugleich warnte
er in derselben Schrift in einem kurzen abschlieRenden Kapitel vor einem einseitigen
,,Psychologismus®, den er um sich greifen sah: , Fiir die Religionswissenschaft ist die Beseitigung
der durch den,Psychologismus’ drohenden Gefahren wichtig.” (Wach 1924: 193) Denn: Der allein
auf das menschliche Subjekt gerichtete Blick sei deutlich eingeschrankt, wahrend sich die
Religionsforschung doch immer auf die ,ganze Breite der objektiven religisen Welt” (Wach
1924: 193) zu beziehen habe. So attestierte Wach der entstehenden Religionswissenschaft (mit
Rekurs auf prominente Autoren wie Jakob W. Hauer, Wilhelm Wundt, Karl Beth und den oben
erwdhnten Edmund Hardy) einen viel zu einseitig psychologisch ausgepragten Blick: ,,Man
interessierte sich nicht nur vorwiegend, sondern — auch in der entstehenden Religionswissen-
schaft — nahezu ausschlieRlich fir die religiosen Zustandlichkeiten, fir die Erforschung der
psychologischen Zusammenhange.” (Wach 1924: 200) Nur vier Jahre spater wandte sich Wach
schlieRlich ganz der Religionsphdnomenologie zu, was auch eine Abkehr von seinen zuvor
formulierten empirischen Grundsatzen bedeutete. Dieselbe Kritik am Psychologismus findet sich
auch bei Friedrich Heiler, dem ersten Inhaber des 1920 in Marburg neu gegriindeten Lehrstuhls
fir Vergleichende Religionsgeschichte und Religionsphilosophie: ,Religion wurde in einen
psychischen Mechanismus verlegt und als menschliches Erlebnis analog den anderen seelischen
Erlebnissen gedeutet; dadurch drohte die Religionsforschung vom eigentlichen Zentrum
abgelenkt zu werden.” (Heiler 1961: 10) Die Autoren, mit denen Heiler diese Bedrohung verband,
nannte er namentlich: Edwin Diller Starbuck, William James, Sigmund Freud, Oskar Pfister, Carl
Gustav Jung, Karl Girgensohn, Werner Griihn sowie Willy Hellpach (Heiler 1961: 10). Sein Urteil
fiel hart aus:

179



Y- Die moderne Religionspsychologie hat, soweit sie nach ,exakter’ Methode

die religidsen ,BewulStseinsvorgange’ erforschen wollte, uns keinen Schritt

naher zum Verstdndnis der lebendigen Religion geflihrt. Die echte

Religionspsychologie besteht nicht in einer geflihllosen Anatomie der religidsen

Psyche, sondern in einem intuitiven Nachfihlen fremden religiosen Erlebens. (Heiler
1921: VIlI)

Heiler stellte damit einer ,falschen” Form der Religionspsychologie seinen Entwurf der
,richtigen”, echten, entgegen. Nur so konnte sie dann auch Platz finden im Kontext seines
religionsphdanomenologischen Ansatzes mit der expliziten Forderung nach der eigenen religidsen
Erfahrung als Bedingung des Verstehens. Seine bekannteste Arbeit zum Gebet nannte er
dementsprechend eine ,religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung”
(Heiler 1918). Relevant fur die hier diskutierte Frage nach der Bedeutung des Falles ist auch, dass
Heiler die Debatte zwischen Starbuck und James erneut aufgriff: Es musste das , religidse Genie”,
der Ausnahmefall, im Fokus der Forschung stehen und eben nicht alle ,mdglichen anonymen
Durchschnittsmenschen” (Heiler 1921: 20). Dieser Auffassung war auch Nathan Sdéderblom, der
1912 in Leipzig das erste Ordinariat fir Religionsgeschichte innehatte und auf den Heiler an dieser
Stelle rekurrierte (Heiler 1921: 20).

Dass die Religionspsychologie der Religionsphdanomenologie trotz aller Kritik zugleich wesentliche
Elemente vererbt hat, zeigt auch das Werk Rudolf Ottos. Wie Wach hat er in der Zeitschrift fiir
Religionspsychologie publiziert und sich in seiner wichtigsten Schrift zum Heiligen an
entscheidenden Stellen mit Psychologen wie William James und Wilhelm Wundt befasst
(Gripentrog 2012). Auch wenn seine Schrift nicht als religionspsychologisch im engeren Sinne
gelten kann, hat Otto seine Thesen doch eindeutig im Dialog mit wichtigen Vertretern der
Religionspsychologie entwickelt. Auch zu Gerardus van der Leeuw lassen sich Verbindungslinien
von der Religionspsychologie aus ziehen, der ebenfalls Mitherausgeber der Zeitschrift fiir
Religionspsychologie war und darin auch publiziert hat. Van der Leeuw war zudem an
verschiedenen Tagungen mit religionspsychologischem Bezug beteiligt und erachtete die
Integration der Religionspsychologie in das Projekt der Religionsphdnomenologie als
unentbehrlich (van Belzen 2015: 139 FN 16).

Bei prominenten Vertretern der in Deutschland erstmals auch akademisch etablierten
Religionswissenschaft gab es also die Wahrnehmung von einer Phase in der Disziplingeschichte,
die wesentlich durch die Religionspsychologie gepragt, zugleich aber von einem problematischen
,Psychologismus” bedroht war. Man nahm diese Wahrnehmung zum Ausgangspunkt einer
religivsen Uberformung der Religionspsychologie, damit sie — dann sozusagen ihres
Bedrohungspotentials beraubt — zum legitimen Standbein religionsphanomenologischer Arbeit
werden konnte.

180



4. Zur Aushandlung von Religion auf den ersten internationalen
religionspsychologischen Kongressen

Vorgeschichten: Frithere psychologische Tagungen mit Religionsbezug
Schon vor den beiden internationalen, explizit religionspsychologischen Kongressen hatten sich
andere allgemein-psychologische Kongresse intensiv. mit Religion beschaftigt; die

Religionspsychologie war dort, wie van Belzen schreibt, ,ein selbstverstdndliches Element” (van
Belzen 2015: 45).

Uber die religionspsychologisch héchst relevanten psychologischen Kongresse in Paris (1900) und
Genf (1909) hat Ann Taves bereits ausfihrlich gearbeitet. Sie hat gezeigt, wie hier vor allem um
legitime, als wissenschaftlich anerkannte Sprecherpositionen sowie die als psychologisch relevant
anzuerkennenden Forschungsgegenstande gerungen wurde. Diejenigen, die um 1900 in der
parapsychologischen und um 1909 in der psychologischen Forschung aktiv waren, verband das
Interesse am Unbewussten. DarUber hinaus arbeiteten sie mit Fragebdgen und Fallbeispielen (ab
1909 vermehrt auch mit den personlichen Erzdhlungen der Betroffenen), und nach wie vor waren
Vergleiche zwischen klinischen Féllen und Medien, Mystiker*innen, und Konvertit*innen tblich.
Den wesentlichen Unterschied machte Taves zufolge aber der Forschungsgegenstand aus: Im
Falle derer, die die parapsychologische Forschung von 1900 an vertraten, war primar das Studium
mediumistischer Phdnomene von Interesse, im Falle der Religionspsychologie ab 1909 die
religiose Erfahrung, und hier insbesondere die mystische und damit verknlpft Trance und
Ekstase. Der heikle Punkt der Diskussion war 1909 dann nicht mehr so sehr die Existenz von
Geistern, sondern das Gottliche selbst. Auch die soziale Situierung der Forschenden hatte sich
verandert: , Although previously, a handful of leading occultists and spiritists took up the occulto-
mystical cause, in 1909 academic philosophers and theologians with an interest in psychology
took up the religio-mystical cause.” (Taves 2014: 383) Daher ldsst sich zusammenfassen: , The
central question still had to do with psychology and mysticism, but the focus had shifted from
spirits and astral planes to ecstatic trance and its relationship to the transcendence.” (Taves 2014
383) Diese Verschiebung und der mit ihr einher gehende Ausschluss der Okkultist*innen und
Spiritist*innen aus dem Diskurs der Tagung von 1909 ist laut Taves durch folgende Aspekte
begriindbar: die Ausgrenzung des Okkulten und Magischen aus den sozialwissenschaftlich
gepragten Religionsdefinitionen, die Entstehung der Religionspsychologie als Disziplin und die
Neudefinition des Begriffs der Mystik, der von nun an die paranormalen Phanomene nicht mehr
beinhalten sollte. Wie sehr sich diese Tendenzen dann auch auf den ersten beiden explizit
religionspsychologischen Kongressen weiter verstarken sollten, wird unten zu zeigen sein.

Zuvor muss jedoch noch eine weitere Tagung Erwdhnung finden, weil es die van Belzen zufolge
wahrscheinlich eigentlich ,erste eigens und ausschlieRlich fir Religionspsychologie organisierte
internationale Zusammenkunft gewesen ist.” (van Belzen 2015: 135) Sie war, wie schon davor in
Paris und Genf, Teil des International Congress of Psychology (ICP). Der Religionspsychologie war
darin ein eigenes Symposium gewidmet (Heymans 1927). Bemerkenswert ist dieses Treffen vor

181



allem deswegen gewesen, weil das dort vertretene Verstandnis von Religionspsychologie in
gewisser Weise als Gegenfolie fiir die beiden darauffolgenden explizit ,ersten” internationalen
religionspsychologischen Kongresse gelesen werden kann. Hier in Groningen traten einige
Redner mit einem Verstdandnis von Religion in Erscheinung, das klar reduktionistisch bzw.
psychologistisch war: Vorgetragen haben Pierre Janet, Ernest Jones, James Henry Leuba und
Robert Thouless. Van Belzen hat die wichtigsten Thesen dieser Vortragenden in seiner Analyse
der Tagung zusammengetragen. Deswegen sei an dieser Stelle nur noch einmal explizit auf den
Beitrag von James H. Leuba eingegangen, den ein spdterer Kongressbericht als einen
Jliebenswiirdigen Freidenker der aggressiven Sorte“* beschrieb und der von allen Rednern die
radikalste Position vertrat. Vor allem in den auf den Vortrag folgenden Diskussionen trat dies
deutlich zutage, wo Leuba sich noch einmal von Religionsverstdndnissen distanzierte, die von
Religion als einem Phanomen a priori ausgingen. Dem stellte er entgegen, dass Religion in erster
Linie eine Folge menschlichen Suchens nach Erklarungen und Bediirfnisbefriedigung sei und als
solches sehr gut wissenschaftlich erforscht werden kénne. Scharf formuliert war dann etwa sein
Vergleich des Selbstanspruchs eines Mystikers, Gott direkt erfahren zu kénnen mit dem
Selbstanspruch eines ,,Unzivilisierten”, im Donner die Stimme Gottes wahrzunehmen (van Belzen
2015: 138). Es sei ndmlich durchaus denkbar, dass solche religiosen Erklarungen sich als falsch
erweisen und die Wissenschaft sei eben auch in der Lage, dies ggf. aufzuzeigen. Leuba bekam
scharfe Kritik zu horen, beispielsweise vom Religionspsychologen und Theologen Traugott
Konstantin Osterreich oder auch vom Psychologen und Piadagogen Edouard Claparéde (van
Belzen 2015: 138). Doch die Position war markiert, und sie sollte — wie noch zu zeigen sein wird
— auch auf den beiden Kongressen von 1930 und 1931 als Gegenfolie der Debatten eine Rolle
spielen.

Der erste internationale religionspsychologische Kongress in Erfurt (1930)

Zwischen den beiden durch Taves aufgearbeiteten Tagungen und den ersten explizit
religionspsychologischen Tagungen von 1930 und 1931 liegen mehr als zwanzig Jahre. Und doch
kann anhand der genaueren Analyse der dortigen Debatten gezeigt werden, wie sich die von
Taves herausgearbeiteten Tendenzen dieses Diskurses weiter verstarkten.

Der erste der beiden Kongresse fand 1930 in Erfurt statt und war mit insgesamt vier Vortragen
vom Umfang her unverhaltnismaRig kleiner als der zweite in Wien. Die International Association
for the Psychology of Religion veranstaltete ihn unter der Schirmherrschaft von Werner Gruehn
(1887-1961), der auch einen der Vortrage dort hielt. Gruehn war ein in Dorpat unter anderem
durch den Theologen und Religionspsychologen Karl Girgensohn ausgebildeter evangelischer
Theologe. Ab 1929 wurde er zuerst auf eine aulRerordentliche, spater ordentliche Professur fur
systematische Theologie berufen. Von Girgensohn hatte er die experimentell ausgerichtete

4 Zitiert nach der Ubersetzung aus dem Niederldndischen von van Belzen 2015: 138 FN 14.

182



Reizwortmethode gelernt, mit der er auch selbst zur Ermittlung von Formen einer

,,Durchschnittsreligiositat” arbeitete.

Eine eigene Publikation zum Kongress liegt nicht vor, doch nennt Jacob van Belzen in seiner Studie
die entsprechenden Titel und Namen aus einem ihm vorliegenden Programm (van Belzen 2015:
115):

— 27.Juni, 21.00 Georg Wunderle: Die Stigmatisierte von Konnersreuth.

— 28.Juni, 11.00 Werner Gruehn: Die Abhangigkeit der Sinn-Erfassung von der Wertung.
Experimentelle Beitrage zur religidsen Erkenntnistheorie.

— 28.Juni, 17.00 Hans Volkelt: Die Bedeutung der genetischen Ganzheitspsychologie fir
die Psychologie der Religion.

— 29.Juni, 11.00 Arthur Kronfeld: Psychotherapie und Religion.

Dass der Kongress als der ,erste” in die Geschichte eingegangen ist, steht im Zusammenhang
einer durchaus kontroversen Diskussion: Werner Gruehn hatte beim Vorsitzenden der den
Kongress ausrichtenden International Association for the Psychology of Religion, Adolf Dyroff, in
der folgenden Weise angefragt:

Ware es unbescheiden, wenn wir unsere Tagung , 1. Religionspsychologischer

Kongressen? [Wir missen] mit einer hartnackigen Konkurrenz der Bethschen

Kongress zu Erfurt” benennen, analog den religionswissenschaftlichen

Gesellschaft rechnen. Durch die vorgesehene Bezeichnung schaffen wir, scheint mir,
einen festen Tatbestand, zu dem nicht mehr so leicht eine Parallele geschaffen werden
kann, wie zu irgendeiner beliebigen Tagung. Auf Grund des bisherigen wage ich jetzt die
Hoffnung, dass uns eine wirdige Ausgestaltung unserer Tagung gelingen wird (NLD).
(van Belzen 2015: 94)

Bezeichnend ist daran nicht nur der explizite Bezug zu den ,religionswissenschaftlichen
Kongressen”, sondern auch die Tatsache, dass die hier bereits antizipierte ,hartnackige
Konkurrenz der Bethschen Gesellschaft” auf dem Kongress in Wien 1931 auch tatsdchlich ihren
Ausdruck fand: Auch dieser wurde im darauffolgenden Jahr als erster benannt.

Esist wenig Uber die Namen oder die Zahl der Zuhérer*innen bekannt, aber der Kongress scheint
zweifelsohne in eher bescheidenem Rahmen stattgefunden zu haben (van Belzen 2015: 115).
Insofern war wohl auch seine Reichweite beschrankt —bis auf eines der dort diskutierten Themen,
das schon vorher und auch nachher immer wieder (und bis heute) intensive Diskussionen in der
Fachwelt und auch dartber hinaus ausloste: Der Fall der Therese Neumann von Konnersreuth.
Zu ihm hat Prof. Georg Wunderle (1881-1950) aus Wirzburg einen Vortrag in Erfurt unter dem
Titel ,, Die Stigmatisierte von Konnersreuth” gehalten, den er 1931 selbst und als Mitherausgeber
des Bandes Um Konnersreuth zusammen mit weiteren Beitrdgen zum Thema publizierte.
Wunderle war katholischer Priester und 1916 an die Wirzburger theologische Fakultat auf den
Lehrstuhl fUr Apologetik und vergleichende Religionswissenschaften berufen worden. Er
verkorpert hinsichtlich seiner disziplindren Herkunft und Forschungsinteressen sehr genau das,

183



was Ann Taves als Ergebnis der Entwicklungen auf den beiden Tagungen in Paris und Genf
zusammengefasst hat: Als Theologe befasste er sich mit religionspsychologischen Fragen, wobei
ihn unter anderem das Phanomen der Stigmatisierung in seinem Bezug zur Mystik interessierte.
Mit seinen umfangreichen empirischen Forschungen auf dem Gebiet der Religionspsychologie
gilt er zudem als eine der Schllsselfiguren der Disziplin der ersten Jahrhunderthélfte. Er war 1914
Mitbegriinder der Internationalen Gesellschaft fiir Religionspsychologie. Dem Nationalsozia-
lismus stand er ablehnend gegentber.

Wunderles Vortrag stellte eine Gegenreaktion auf eine andere prominente Veroffentlichung zum
Fall Konnersreuth dar: Die des Historikers, engagierten Hitler-Gegners und Publizisten Fritz
Gebhrlich, der 1929 eine zweiteilige Biografie zu Therese Neumann von Konnersreuth publiziert
hatte. Anfanglich selbst ein Skeptiker, hatte er nach Besuchen vor Ort bei Therese Neumann seine
Erfahrungen und die damit in Zusammenhang stehende Uberzeugung von der Echtheit der
erlebten Phanomene (u.a. Stigmatisierung, Nahrungslosigkeit, aufergewdhnliche Bewusstseins-
zustdnde mit religidsen Visionen) offentlich gemacht, war als Protestant zum Katholizismus
konvertiert und hatte sich ab diesem Zeitpunkt engagiert fir die Anerkennung Neumanns
eingesetzt. Auch auf der Tagung in Erfurt war er zugegen.

Wunderles Vortrag dort hob nun damit an, den Fall Konnersreuth im Kontext ,unserer
gottfremden Zeit” (Mager/Wunderle 1931: 5) als eine Besonderheit zu beschreiben, die groRes
Aufsehen erregte. Dabei sei aber die wissenschaftliche Auseinandersetzung damit bisher noch
viel zu kurz gekommen: Zwar hatte sich die Medizin bereits mit dem Fall befasst, doch ihr rein
materialistisch gepragter Blick habe die Klarung des Geschehens eher erschwert als beglinstigt.
Die aus dem psychiatrischen Kontext vorgebrachte Deutung des Konnersreuth-Falles als reine
Hysterie fand Wunderle fragwiirdig (Mager/Wunderle 1931: 8). Stattdessen misse es um eine
starkere Einbeziehung der Religionspsychologie und um eine exakte experimentelle Erforschung
des Falles gehen (Mager/Wunderle 1931: 10). Dabei sei unter anderem auch die Frage nach den
Bezlgen des Falles zum Phdanomen der Mystik zu stellen: ,Die Stigmatisation, die Ekstasen,
Visionen, der gehobene Ruhezustand, der Zustand des Eingenommenseins miifsten eingehender
untersucht und auf ihre Ahnlichkeit bzw. Verschiedenheit zu parapsychologischen Erscheinungen
gepruft werden. Ebenso ware zu prifen, inwieweit jene Zustdnde mystisch oder nichtmystisch
sind.” (Mager/Wunderle 1931: 17) Die Forschungen kénnten daher auch nicht ohne die Expertise
der —zwar umstrittenen, in diesem Fall aber unentbehrlichen — Parapsychologie auskommen, die
sich extensiv mit solchen Erscheinungen befasst habe (Mager/Wunderle 1931: 10). Zugleich lbte
Wunderle scharfe Kritik an Gerlichs Behauptung von der Tatsache einer Ubernatirlichen
Wirklichkeit, die in Konnersreuth vermeintlich erfahrbar sei: ,Konnersreuth darf keine
Ubernatirliche Auskunftsstelle werden!” (Mager/Wunderle 1931: 19) Vielmehr habe die
theologische Beurteilung des Geschehens in einer wissenschaftlichen Untersuchung tberhaupt
nichts zu suchen. Wunderles eigene Deutung des Falles ging dann in Richtung einer psychogenen
Verursachung der Phanomene (Mager/Wunderle 1931: 16) — wenngleich er die weiteren
Forschungen daran auch nicht betrieben sehen wollte ,,ohne die Leuchte lebendiger Religiositat.”

184



(Mager/Wunderle 1931: 22) Neumanns Fall habe zudem ,die Frage zugespitzt, ob es eine
natirliche Stigmatisation gibt” (Mager/Wunderle 1931: 20) — eine Uberlegung, die auch sein
Kollege Johannes Lindworsky (1875-1939) in ahnlicher Weise schon angestellt habe. Die
Ausflihrungen schliefen mit dem Verweis auf einen weiteren wichtigen Vergleichsfall: Den des
,Wunders von Brooklyn®, Mollie Fancher (Dailey 1894), der dhnlich wie der von Therese
Neumann weiteren Kreisen bekannt geworden sei und eigentlich der naheren Untersuchung
bedirfe. (Mager/Wunderle 1931: 22)

Die Reaktion Gerlichs auf Wunderles Vortrag fiel so heftig aus, dass sie auch in den wenigen
Aufzeichnungen zum Kongress dokumentiert ist: ,Nach dem allgemeinen Eindruck der
Anwesenden war diese ungeheuerliche Polemik eines wissenschaftlichen Kongresses schlechthin
unwirdig.” (Mager/Wunderle 1931: 23) Aus einem weiteren Kongressbericht geht hervor, dass
eine Diskussion des Falles eigentlich unter Ausschluss der Offentlichkeit, allein im Kreis der
Wissenschaftsvertreter, geplant war. Doch Gerlich selbst lie} dies nicht zu und wollte seine
Entgegnung zu Wunderle explizit von einer breiteren Offentlichkeit wahrgenommen wissen.
(Kunert 1930: 378) Dem stimmte der Vorstand des Kongresses zu. Ein genauerer Wortlaut von
Gerlichs Entgegnungen auf dem Kongress ist leider nicht dokumentiert. In den Dokumentationen
rund um die betreffende Diskussion findet stattdessen aber der Bericht von Prof. Alois Mager aus
Salzburg Erwdhnung, der sowohl im Band Um Konnersreuth als auch —und urspringlich —in der
Augsburger Postzeitung vom 15. Juli 1930 abgedruckt wurde und im Wesentlichen eine
Verteidigung Wunderles enthalt: ,Es war geradezu widerlich, wie Wunderle als katholischer
Theologieprofessor vom protestantischen Laien in theologischen Fragen sich schulmeistern
lassen mufBte.” (Mager/Wunderle 1931: 28) Bemerkenswert ist zudem der Hinweis Magers, dass
sich die Kirche noch nicht abschliefend zu dem Fall gedulRert hatte: , Wir missen wiederum
dankbar die kluge Zurtckhaltung der amtlichen kirchlichen Stellen bewundern, die sich bis heute
weder nach der einen, noch nach der anderen Seite endglltig geduRert haben.”
(Mager/Wunderle 1931: 29) Eine Ubernatirlichkeit der Ereignisse kdnne stattdessen gar nicht
bewiesen werden, aber: , Auf der anderen Seite ist aber noch viel weniger bewiesen oder streng
beweisbar, daR die Vorgdnge nur natlrlich sind. Letzteres mul jenen gegentber ausdricklich
betont werden, die da meinen, die bloRe Natirlichkeit bewiesen zu haben.” (Mager/Wunderle
1931: 29) Fritz Gerlich legte mit einer Kampfschrift nach, die 1931 (rechtzeitig zum zweiten
religionspsychologischen Kongress in Wien) erschien und in der er die Debatte zum Fall
Konnersreuth in Form einer Gerichtsverhandlung inszenierte (Gerlich 1931).

Nun konnten die Diskussionen Uber die Echtheit des Anspruchs von Therese Neumann, ein
Sprachrohr gottlicher Offenbarung zu sein, als ein Spezialfall religionspsychologischer Debatten
abgetan werden. Dem steht jedoch die Tatsache entgegen, dass der Fall Konnersreuth zugleich
von einiger politischer Relevanz gewesen ist (O’Sullivan 2018). Gerlich hatte dies schon im
Vorwort seiner zweibandigen Publikation zu Therese Neumann aus dem Jahr 1929 betont:

185



Im Sommer 1927 hatte die offentliche Erorterung Uber die Vorgange in

Konnersreuth sich aulRerordentlich zugespitzt. Es bildeten sich geradezu Parteien,
die mit Forderungen Uber die Behandlung des Falles an die offentlichen Gewalten,
insbesondere die bayerische Staatsregierung, auftraten. Im Namen der Vernunft und
der Wissenschaft wurde verlangt, dal® die Regierung sich zu MalRnahmen gegen die
Stigmatisierte entschldésse. Von den extremen Richtungen, insbesondere von
kommunistischen Kreisen, wurde sogar mit Gewalt gedroht, wenn die Staatsregierung
nicht den Wiinschen dieser Gruppen entsprechen sollte. (Gerlich 1929: VII)

Die Forderungen, die formuliert worden waren, gingen beispielsweise in die Richtung einer
Uberweisung Neumanns in eine ,neutrale Klinik” (Gerlich 1929: VII) zum Zwecke weiterer
Untersuchungen. Fritz Gerlich hatte sich in Anbetracht dessen zu einer Einmischung gendtigt
geflhlt. Er sah die , verfassungsmaRigen Rechte einer Staatsbirgerin® (Gerlich 1929: VII) bedroht,
,die niemandem etwas zuleid getan hatte” (Gerlich 1929: VII) und nun auf diese Art und Weise
ihrer Freiheit beraubt werden sollte.

Kurz: Mich begann die Frage zu beschaftigen, ob und inwieweit eine bestimmte

Form religidsen Lebens, die keineswegs die offentliche Ordnung stort —denn die
Ordnung storten diejenigen, die nach Gewalt riefen, nicht aber die Stigmatisierte — [...]
berechtigen sollte, diesen Menschen seiner verfassungsmalig gewahrleisteten Freiheit
und seines Verfassungsrechtes tiber seinen Korper zu berauben. (Gerlich 1929: 9)

So begann Gerlich, sich mit Neumann zu befassen und sich fur sie einzusetzen. Bemerkenswert
eindeutig ist dabei seine Deutung ihres Zustandes: ,Der Heiland” selbst benutze ,ihr
Sprechorgan®, ,um humano modo einzelnen Menschen die Gnade einer Belehrung zu
gewdhren” (Mager/Wunderle 1931: 54). Es sollte nicht lange dauern, bis dieser ,Heiland” dann
auch selbst politisch wurde. Denn der sich um Neumann scharende Konnersreuther Kreis erhielt
von ihr den Auftrag, sich gegen den Nationalsozialismus zu stellen. Den Kurs seiner publizistischen
Tatigkeiten liell Gerlich von da an durch Neumann absegnen (Morsey 2016: 174). Zu ihm und
seinem wichtigsten Mitarbeiter bei den Miinchener Neuen Nachrichten, Pater Ingbert Naab, soll
sie gesagt haben: , Ihr zwei misst kdmpfen. Helfen wird es ja nichts, aber ihr miRt es doch tun!”
(Neumayr 1947: 306)

So traf sich der um Therese Neumann formierende Kreis wahrscheinlich ab 1929 zunachst
regelmaRig in Konnersreuth selbst, spater in Eichstitt.> 1931 begann Gerlich dann mit seiner
Kampfpublizistik und direkten verbalen Angriffen auf Adolf Hitler (Morsey 2016: 187). Als
Herausgeber und Chefredakteur der Wochenzeitschrift lllustrierter Sonntag (ab 1932 umbenannt
in der Der gerade Weg) hatte er schliellich auch ein Publikationsorgan zur Verfligung, das Hitler

> Dazu gehérten unter anderem der Theologieprofessor Franz Xaver Wutz, der bereits erwihnte P. Ingbert

Naab, Theologieprofessor Joseph Lechner, der Naturwissenschaftler Franz Xaver Mayr, die Abtissin der
Benediktinerinnenabtei St. Walburg in Eichstatt, Benedicta Maria Anna Spiegel von Peckelsheim sowie der
GroRgrundbesitzer, Unternehmer und dem katholischen Hochadel zugerechnete Erich Furst von Waldburg-
Zeil.

186



kannte und rezipierte. Aus diesem Grund musste Gerlich wegen Gewaltandrohungen seitens der
NSDAP schon ab 1931 Polizeischutz in Anspruch nehmen (Morsey 2016: 188). Dies hielt ihn
jedoch nicht von seinem Kurs ab, auch weiterhin vor der , Pest” des Nationalsozialismus (Gerlich
1932) zu warnen. Gleichzeitig thematisierte Der gerade Weg regelmalig auch weiterhin den Fall
Konnersreuth und setzte sich vehement fiir dessen religiose Glaubwdirdigkeit gegenliber anderen
Publikationen ein, die das Gegenteil behaupteten.

Nach weiterer intensiver Publikationstatigkeit in den folgenden Jahren wurde Fritz Gerlich nach
der Machttbernahme durch die Nationalsozialisten am 9. Marz 1934 verhaftet und in der Nacht
des 30. Juni 1934 im KZ Dachau erschossen. Nahezu alle deutschen Bischofe schwiegen tber
seine Ermordung (Morsey 2016: 293), in Konnersreuth wurde sie nach einem Lagebericht der
Bezirksregierung in Regensburg am 8. August 1934 bekannt (Morsey 2016: 294). Therese
Neumann selbst unternahm spdter keine weiteren gegen die Regierung gerichteten
Bemihungen mehr (O’Sullivan 2018: 159), wurde aber stets kritisch bis ablehnend vom Regime
betrachtet, das in ihr eine potenzielle Bedrohung des nationalsozialistischen Weltbildes sah
(O’Sullivan 2018: 163). Der Vélkische Beobachter hatte schon seit 1927 gegen die Echtheit der
Stigmata argumentiert, und gleiches galt wie bereits erwdhnt fir die Stellungnahmen aus der
kommunistischen Presse dieser Zeit. (O’Sullivan 2018: 163) Wunderle interpretierte die Tatsache,
dass man sich trotzdem nicht aktiver gegen Neumann wandte, zugleich als VorsichtsmaRnahme
des Regimes gegeniiber dem politischen Destabilisierungspotential, das es im Fall Konnersreuth
sah (O’Sullivan 2018: 163). Er selbst wandte sich explizit gegen eine Politisierung des Falles, den
er allein als einen Fall mit Relevanz fiir die Kirche, nicht aber fir den Staat, betrachtete (O’Sullivan
2018: 166).

Der Fall Konnersreuth bildet eine wichtige thematische Brlcke zum zweiten ,ersten”
internationalen religionspsychologischen Kongress, auf den an dieser Stelle vorgegriffen werden
soll. Am 26. Mai 1931 hielt Prof. Alois Mager aus Salzburg dort erneut einen Vortrag zum Thema.
Er begann ihn mit dem Hinweis auf die ,ins Ungemessene” sich haufende Literatur zu
Konnersreuth, in der man jedoch weiterhin keiner ,Losung” ndhergekommen sei
(Mager/Wunderle 1931: 37). Auch er wolle eine Losung des Falles an der Stelle nicht anbieten,
verweise aber auf die zwei Moglichkeiten einer Auseinandersetzung damit: Die eine sei die
persdnlich-menschliche, die andere die wissenschaftliche. Darauf folgte der Verweis auf seine
eigene Antrittsvorlesung in Salzburg, die er der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem
Fall Konnersreuth gewidmet habe:

Ich kam zu dem Ergebnis, dall im Konnersreuther Geschehen natdrliche, ja

pathologische Faktoren im weiten Umfang mitbeteiligt sind. Es blieb aber ein
Restbestand, der auf Grund unserer heutigen Ursachlichkeitskenntnis nicht erklart
werden kann. Es steht demnach auch wissenschaftlich frei, den Einbruch einer
aullermenschlichen, Ubernatiirlichen Macht in das Konnersreuther Geschehen
anzunehmen (Mager/Wunderle 1931: 37).

187



Weiterhin bestiinde jedoch ein wesentliches Problem im Fehlen empirischer Forschungen zu den
unterschiedlichen aulergewdhnlichen Bewusstseinszustanden von Therese Neumann — hier
stinde man eigentlich immer noch ganz am Anfang (Mager/Wunderle 1931: 39). Die
darauffolgenden Ausfiihrungen sind dann insbesondere fur die Frage nach der
Verwissenschaftlichung des Religionsbegriffs aufschlussreich, denn Mager stellte fest: ,Eine
Wissenschaft wird von dem Gegenstand bestimmt, den sie untersucht [...]. Freilich wird hier der
Begriff des Religiosen als bekannt vorausgesetzt. Allerdings arbeitet die heutige
Religionspsychologie mit einem Religionsbegriff, der alles eher als geklart oder gar eindeutig
bestimmt ist.” (Mager/Wunderle 1931: 39) In seiner eigenen Sicht sei Religion jedenfalls immer
eine Beziehung zwischen dem Menschen und der ,wirklich existierenden Wesenheit” Gott
(Mager/Wunderle 1931: 40). Die menschliche Seite sei fur die religionspsychologische Forschung
dabei aber die entscheidende, also das ,selbstbewulst stellungnehmende[n] Erfassen der
gottlichen Realitat.” (Mager/Wunderle 1931: 40) Ob die Konnersreuther Ereignisse tatsachlich
religidse Vorgange in diesem Sinne seien, blieb fir Mager jedoch unklar. Ebenso kénnten auch
das Traumbewultsein oder das mediale BewulStsein die Ursache jener Zustande gewesen sein
(Mager/Wunderle 1931: 42), wenngleich ein Restbestand an Unerklarlichem blieb, den er vor
allem in den Phanomenen der Nahrungslosigkeit, der Stigmata, der Schauungen, dem Hoéren und
Wiedergeben von fremden Sprachen sowie dem Erkennen von Seelenzustdnden fremder
Personen gegeben sah (Mager/Wunderle 1931: 42). Es folgte eine erneute und scharfe
Auseinandersetzung zwischen Mager und Gerlich insbesondere in brieflicher Form
(Mager/Wunderle 1931: 43-64), die den Graben zwischen beiden nur umso weiter vertiefte.

Zusammenfassende Beobachtungen zum Kongress in Erfurt

Was lasst sich nun aus der Distanz fur die Frage nach der Relevanz des Falles fiir die Geschichte
der Verwissenschaftlichung von Religion sagen? Anders gesagt: Woflr steht der Fall
Konnersreuth in den so scharf geflihrten Kontroversen auf den Tagungen von 1930, 1931 und im
Umfeld? Befragt man dazu die hier vorgestellten Quellen (und diese stellen lediglich einen kleinen
Ausschnitt aus dem gigantischen Konvolut an Publikationen zu diesem Fall dar, das hier nicht
beriicksichtigt werden kann), stechen folgende Aspekte hervor:

Der Fall sticht als spektakuldrer Einzelfall heraus. Unter Ruckgriff auf die im Kapitel zu den
Fallgeschichten vorgestellte Frage nach der Reihenbildung (also: als Teil welcher Reihe wird der
Fall gesehen?) lasst sich hier Besonderes beobachten, insofern der Fall Therese Neumann sich
gerade dadurch auszeichnet, dass er sich nicht eindeutig zuordnen ldsst. Die Reihen, in die er
gestellt werden sollte, sind mehrere, aber keine der im Diskurs vorgeschlagenen Deutungen
erlangte die letzte Oberhand. Die Psychiater, die sich mit Neumann befassten, stellten ihren Fall
in eine Reihe mit anderen Hysterischen. Doch diese Einordnung erfuhr vehementen Wider-
spruch. Andere, vor allem der sich um sie scharende Konnersreuther Kreis, sah in Neumann ein
Sprachrohr Gottes. Und die Religionspsychologen, die sich mit ihr befassten, versuchten eine
Einreihung neben andere Mystiker*innen oder auch den Vergleich zu anderen unerkldrten

188



spektakuldren Einzelfallen — etwa dem der Mollie Fancher. Interessanterweise waren es dabei
vor allem die Religionspsychologen, die sich weltanschaulich nicht festlegen wollten: Wahrend
die Psychiater eine rein materialistisch-medizinische Deutung verfolgten, vertraten die
Anhdnger*innen Neumanns eine rein religiose, damit metaphysisch orientierte Deutung.
Autoren wie Wunderle oder Mager wurden dem gegeniber nicht mide zu betonen, dass eine
weltanschaulich relevante Entscheidung Uber die Deutung des Falles letztlich nicht zu fallen sei—
und die Wissenschaft der Religionspsychologie diese Aufgabe auch gar nicht hatte. Vielmehr sei
ihre Aufgabe, den Fall allererst ausfihrlich in allen seinen Einzelheiten zu erfassen und zu
erforschen, um dann etwaige Gemeinsamkeiten mit anderen Féllen festzustellen. Da der Zugang
zu Neumann aber nicht langer gewahrt worden sei, kdnnten solche Forschungen gar nicht weiter
vorangetrieben werden.

Die enorme Flut an Texten zu Konnersreuth zeigt zudem, dass es ein massives BedUrfnis an der
Einhegung oder — um es mit Foucault zu sagen — Zdhmung dieses Falles gegeben hat. Die
zahlreichen Einordnungsversuche sind daher zugleich Ausdruck davon, dass der Fall von den
Beteiligten und damit fir die Diskursordnungen, in denen sie sich bewegten, als hdchst relevant
wahrgenommen wurde. Das scheint nicht zuletzt an seinem systemsprengenden Potential
gelegen zu haben. Verhandelt werden musste: Ist Therese Neumann ein Sprachrohr Gottes und
wenn ja: Was bedeutet das fir die katholische Kirche? Und was bedeutet es fir den
Nationalsozialismus, wenn Neumann in dieser Rolle zum politischen Widerstand aufruft? Weiter
lasst sich fragen, ob die katholische Kirche auch deswegen gegeniiber Neumann indifferent blieb,
weil sie eine zu starke Politisierung beflrchtete, sobald sie sich auf eine Seite stellte?® Ist das
vielleicht auch ein Grund dafur, dass Wissenschaftler wie Wunderle und Mager (beide Katholiken)
die Deutungsfrage nicht klar beantworten wollten?

Zuletzt sprengten Neumanns Visionen, ihre Nahrungslosigkeit und Stigmata auch die bestehen-
de Ordnung einer Psychiatrie, in der solche Dinge hdchstens als Betrug, nicht aber als tatsdchliche
Ereignisse in Erscheinung treten konnten. Der Fall Therese Neumann widersetzte sich also seiner
Verwissenschaftlichung und dartber hinaus blieb auch unklar, wofiir er Gberhaupt ein Fall war.
Verschiedene Deutungsversuche, sich den Fall zu eigen zu machen, scheiterten, und doch
konnten viele nicht davon lassen. Das betraf auch die Religionspsychologie, auf deren Tagungen
er jeweils Gegenstand intensiver Debatten war. Therese Neumann von Konnersreuth ware
eigentlich ein Paradebeispiel fiir das gewesen, was bei William James als religioses Genie mit einer
gewissen Tendenz zum Pathologischen verhandelt worden ist. Doch wollte keiner der Redner sie
in diesem Sinne gelten lassen.

®  Das Verfahren zur Seligsprechung von Therese Neumann ist aktuell immer noch im Gange und war lange Zeit

umstritten. Vgl. die Nachricht auf der Website des Bistums Regensburg vom 8. April 2023: https://bistum-
regensburg.de/news/resl-von-konnersreuth-vor-125-jahren-geboren.

189



Der , zweite erste” internationale religionspsychologische Kongress in Wien (1931)
Der ,zweite erste” internationale religionspsychologische Kongress steht in einigem Kontrast zum

ersten in Erfurt, insbesondere was den Umfang, die Sichtbarkeit, das Thema und die
Besucherzahlen anbelangt:

Etwa 400 Personen aus europaischen und aulRereuropdischen Ladndern nahmen an der Wiener
Tagung 1931 teil. Jacob van Belzen, der sich in einem Kapitel seiner historischen Aufarbeitung zur
Geschichte der internationalen Gesellschaft fiir Religionspsychologie mit dem Kongress in Wien
beschaftigt hat, schreibt: ,Nie wieder hat es, soweit bekannt, einen solch groRen, ausschliel3lich
der Religionspsychologie gewidmeten Kongress gegeben!” (van Belzen 2015: 126) So waren 36
Vortrage vorgesehen, von denen schlieRlich 28 gehalten wurden. Die vorldufige Gasteliste zeigt
eine Vielzahl an bedeutenden Personlichkeiten aus der Wissenschaft, darunter beispielsweise
Ernst Cassirer (Hamburg), Carl Gustav Jung (Zurich), Gerardus van der Leeuw (Groningen,
Niederlande), Traugott Konstantin Oesterreich (TUbingen), James B. Pratt (Williamstown, USA),
Eduard Spranger (Berlin), Edwin D. Starbuck (lowa, USA), Robert H. Thouless, (Glasgow, UK),
Joachim Wach (Leipzig) oder auch Georg Wobbermin (Gottingen). (van Belzen 2015: 126) Von
allen Genannten ist interessanterweise spater insofern keine Rede mebhr, als niemand von ihnen
auf der Tagung tatsachlich einen Vortrag gehalten hat. Da es keinen vollstandigen Konferenzband
gibt, bleibt auch ihre sonstige Beteiligung am Geschehen (etwa in Form von Wortmeldungen in
Diskussionen) oder Uberhaupt die Tatsache ihrer Teilnahme unklar.

Zweifelsohne lasst sich sagen, dass die Tagung international wahrgenommen wurde und in Wien
ein GrolRereignis war, (ber das viele Zeitungen berichteten (van Belzen 2015: 127). Auch von
bedeutenden Autoren der Religionswissenschaft wurde sie — so zeigt die Gasteliste — zumindest
wahrgenommen und rezipiert. Umso bedauerlicher ist es, dass kein vollstandiger Kongressbericht
vorliegt. Stattdessen veroffentlichte Karl Beth lediglich einen ,dritten Teil” (Beth 1933) mit
ausschliefllichem thematischem Fokus auf der Frage nach dem Unglauben und der
Jugendpsychologie. Die beiden Vorgangerteile waren zwar angekindigt, sind jedoch nie
erschienen. Mehrere auf dem Kongress gehaltene Vortrage wurden stattdessen einzeln und erst
1935 in der Zeitschrift fiir Religionspsychologie veroffentlicht.

Die erneute Bezeichnung des historisch gesehen zweiten Kongresses als ,erster” ist dabei
Ausdruck eines Konflikts der beiden religionspsychologischen Schulen: War Erfurt eher eine
Angelegenheit von Vertreter*innen der Dorpater Schule mit ihrer experimentellen Ausrichtung
gewesen, kam nun die 1922 bzw. formell 1924 in Wien gegrindete Internationale
Religionspsychologische Gesellschaft (IRG) mit Karl Beth als ihrem Prasidenten zum Zuge, die sich
als verstehende Religionspsychologie in die Tradition Diltheys stellte. Erklartes Ziel der
Religionspsychologie im Sinne der Tagung war, ,die Gesamtheit der religidsen
Erscheinungsformen, ihre Entstehung und ihre Auswirkungen frei von jeder konfessionellen oder
weltanschaulichen Beschrankung” (Kérber 1931: 310) zu erforschen.

Im Einleitungskapitel des Tagungsbandes konkretisierte Karl Beth dieses Vorhaben dann weiter:

190



Religionspsychologie hat es mit dem religiosen Menschen zu tun, d.h. mit dem

Menschen, so wie er bestimmt erscheint und sich gehabt, wenn er sich von einer
Macht angerihrt weil3, Uber deren Beschaffenheit der Psychologe als solcher bei all
seinen Untersuchungen, die er an dem also berihrten Individuum anstellt, nichts wird
aussagen kénnen oder wollen. Der Gegenstand der Untersuchung ist genau genommen
nichts als das Verhalten selbst dieser religios bestimmten Menschen. (Beth 1933: 4)

Am religiosen Fall kdnne daher nicht der Gegenstand von Religion selbst erforscht werden,
sondern allein das Individuum, das sich auf ihn beziehe. Dabei stellte Beth weiter fest, dass sich
auch , kein eindeutiges Verhalten” (Beth 1933: 4) als religios identifizieren lasse. Stattdessen seien
die Reaktionen von Menschen auf ein solches Berihrt-Sein individuell verschieden und schon bei
einzelnen Personen Uber Zeit und Umstande hinweg unterschiedlich.

Als zentrale Frage stellte Beth daher die Ursachen fir die unterschiedlichen Reaktionsweisen
heraus (Beth 1933: 4). Seine Uberlegungen waren an dieser Stelle unmittelbarer Ausdruck der
intensiven Auseinandersetzung mit dem Einzelfall und seiner Relevanz fiir eine allgemeine
Anthropologie:

Die Betrachtung von Seiten des Menschen her nennen wir die psychologische.

Sie geht von der Erfahrung aus und bewegt sich so sehr im Rahmen des immer
neu durch die Erfahrung herbeizuschaffenden Materials, dalR nicht einmal
abzusehen ist, ob sie je zu einer Anthropologie im Sinne der Beschreibung des
Menschen an sich gelangen oder gar werden konnte. (Beth 1933: 6)

Insofern drehten sich Beths Uberlegungen an dieser Stelle genau um jene ,Dialektik von
Allgemeinem und Besonderem” (Wernet 2023: 57-58), die in der Auseinandersetzung mit
Fallbeispielen stets zum Ausdruck kommt. In spezieller Weise herausfordernd sei das Feld der
Religionspsychologie dann deswegen, weil ,der objektive Faktor, die auf den Menschen zur
Auslosung der religidsen Empfindung einwirkende Macht (der ,Reiz’), sich wie kein anderer Faktor
menschlicher Beeinflussung entzieht” (Beth 1933: 7) und experimentell insofern auch nicht
reproduzierbar sei. Dem ,gottlichen Faktor” (Beth 1933: 7) kdme zudem ,nicht jene
Bekanntheitsqualitdt wie anderen Reizquellen” (Beth 1933: 7) zu. Hier setzte daher auch der
Fokus der Tagung an: Bei der Frage nach jenen Menschen, ,die behaupten, den Einflul solcher
Macht nicht zu versplren” (Beth 1933: 7).

Den thematischen Fokus der Tagung bildete deshalb — auch wenn nicht alle Gaste letztlich dazu
referierten — der Unglaube. Dabei war die Frage leitend, ob es sich beim Unglauben nur um eine
durch zufallige Ursachen hervorgerufene seelische Haltung handle oder ob es ,echten”
Unglauben gabe. Karl Beth begriindete die Themenwahl unter anderem damit, dass bei der
Behandlung der Frage nach einer Psychologie des Glaubens das Abschweifen in dogmatische
Gebiete viel schneller geschehe als bei der Frage nach der Psychologie des Unglaubens. Im
letzteren Fall sei es daher wesentlich leichter, sich innerhalb der Grenzen der
Religionspsychologie zu halten. Fur die Frage nach der Aushandlung von Religion ist diese

191



Themenwahl in besonderer Weise aufschlussreich, denn was lieRe sich aus der moglichen
Erkenntnis einer Existenz von ,echtem” Unglauben flr die Auseinandersetzung mit Religion
schlieRen? Eine Areligiositat sui generis vielleicht?

Zum Verstandnis der Debatte ist jedoch hinzuzufligen, dass die Themenwahl zugleich als Reaktion
auf eine massive Krisenwahrnehmung der Zeit zu sehen ist: Denn die religionspsychologische
Debatte geriet an dieser Stelle in den Sog des viel diskutierten Bedeutungsverlustes der Kirchen
in Deutschland, wie er beispielsweise an einem massiven Verlust der Kirchenmitglieder seit 1918
(Nowak 1995) konkret und auch empirisch fassbar wurde (Holscher 2005). In den Beitragen auf
der Tagung wurde auf diese Situation im Sinne einer Krisenwahrnehmung — auch von
Beitragenden aus anderen Landern —immer wieder Bezug genommen.

Dazu lohnt nun der Blick in den Konferenzband selbst, der allerdings — wie erwahnt — nur einen
unvollstandigen, wenn auch fir die hier zur Diskussion stehende Fragestellung ausreichenden
Einblick in die Debatten erlaubt. Auffillig ist, dass es sich bei den Beitragenden nicht durchgadngig
um akademische Vertreter*innen aus der Religionspsychologie im engeren Sinne handelte,
sondern dass das Gesprach auf der Tagung insgesamt ,interszientistisch” angelegt war (Nahrhaft
1931:97). Der erste Beitrag im Band beispielsweise stammte vom Akademiedirektor Kurt Korber
aus Dortmund, der sich mit der ,seelische[n] Not des jungen Religionslehrers” (Kérber 1933: 13-
19) befasste. Sein Bericht Giber den Austausch mit angehenden Religionslehrkraften erlaubt dabei
einen bezeichnenden, wenngleich nur punktuellen Einblick in die Praxis des Religionsunterrichts
und die Haltung der Religionslehrkrafte der Zeit: ,Ein sehr grolRer Anteil der Studenten befindet
sich beim Eintritt in die Akademie zur Religion und zum Religionsunterricht in stiller Opposition.”
(Korber 1933: 14) Dies sei unter anderem auf die ,,schlechten” Erfahrungen zurlckzufihren, die
die Studierenden selbst als Kinder und Jugendliche in ihrem Religionsunterricht gemacht hatten.
So zitierte Koérber einen Studenten den er dazu befragt hatte: ,Religion war ein Fach wie Deutsch,
Franzosisch usw. DaR der Religionsunterricht noch etwas mehr geben sollte als reine
Wissenstbermittlung, ist mir auf der Schule nie bewul3t geworden.” (Kérber 1933: 14) Auch wenn
sich diese Beschreibung aus der Sicht heutiger Bestrebungen der Religionswissenschaft zur
Etablierung eines religionskundlichen Religionsunterrichts als erstaunlich fortschrittlich lesen
lasst (Holscher 2013), stellte sie aus Sicht des Autors einen wesentlichen Mangel zur Diskussion:
das Fehlen einer engagierten, involvierten Innenperspektive. Es folgten Versuche einer
typologischen Gruppierung der verschiedenen Auszubildenden im Hinblick auf ihre affirmative
bis ablehnende Haltung gegenliber der Religion. Der kurze Beitrag schloss mit einem Pladoyer fur
eine starkere BerUcksichtigung der benannten Probleme in der Ausbildung angehender
Religionslehrkréfte. Ob es sich bei den beschriebenen Féllen um ,,echten Unglauben” handelte,
thematisierte dieser Beitrag allerdings nicht.

Der darauffolgende Vortrag von Studienrat Dr. Alfred Romer diskutierte materialreich anhand
von Fallbeispielen den ,Verlust des Kinderglaubens” (Romer 1933). Auch er begann mit einer
Beschreibung der ,,Probleme”, wenn sich , die religidse Unterweisung nur auf Ubermittlung von
religionskundlichen, insbesondere religionsgeschichtlichen Stoffen beschrankt.” (Romer 1933:

192



20) Nach einigen entwicklungspsychologischen Ausfiihrungen beschrieb der Autor dann die
Phase, wo ,,auch der religios erzogene junge Mensch beim Selbstdndigwerden sehr oft irgendwie
Fihlung mit der atheistischen Zeitstromung gewann. Die letzten Jahrzehnte bewiesen das
fortgesetzt.” (ROmer 1933: 23) Von dieser ,,atheistischen Zeitstromung” ist dann noch mehrmals,
jedoch ohne Konkretisierung, die Rede. Stets wird sie jedoch als etwas AuRerliches beschrieben,
das sich verandern kann und wird. Romer sprach an dieser Stelle vage von einer neuen Wendung
zur Religion in Gestalt einer ,volkischen Sonderart der Religiositat” — die aber ,,dem christlichen
Gut zurzeit nicht gefahrlich” werden wiirde (RoGmer 1933: 23-24). Weiter konkretisiert wird dieser
Gedanke an dieser Stelle nicht. Auch blieb Romer letztlich eine klare Auskunft zum
Vorhandensein ,echten Unglaubens” schuldig. Stattdessen zielten seine durchweg
apologetischen Argumentationen auf eine Revitalisierung des christlichen Glaubens unter
Kindern und Jugendlichen.

Von Prof. Carl Schneider aus Riga stammte der darauffolgende Beitrag, der sich auf Grundlage
einzelner Fallbeispiele mit den Widerstdnden von Studierenden gegen das Religidse befasste.
Auch hierist die Argumentation letztlich apologetisch —sie beschreibt verschiedene Malinahmen,
mit deren Hilfe eine Rickkehr religionsferner Studierender erreicht werden kdnnte. Nur wenn
das Christentum wieder gestaltend in die Welt eingreife, konne dies geschehen (Schneider 1933:
54).

Prof. Henri Clavier aus Montpellier sprach in seinem Vortrag Uber die Verantwortlichkeit der
Glaubigen fir die Bildung des Unglaubenskomplexes. Er stellte die These auf, dass Unglaube bei
Jugendlichen haufig die Schuld der Erwachsenen sei, die den Jugendlichen den Glauben falsch
vermittelten. Weiter unterschied er fiinf verschiedene Typen des Unglaubenskomplexes, die er
jeweils an Fallbeispielen demonstrierte. Generell vertrat er die Auffassung, dass es sich beim
Unglauben nicht um ,ein Elementarfaktum von homogener Struktur und von einer einzigen
Wurzel ausgehend” handle, sondern um ,ein Vielféltiges, von mannigfacher
Zusammengesetztheit, von heterogener Bildung und mehrfacher Verursachung” (Clavier 1933:
66-67). Vor allem die Tatsache, dass Clavier nach den ,Schuldigen” fragte, die flr den
verursachten Unglauben verantwortlich seien, lasst deutlich werden, dass auch er sich in einem
normativen Diskurs bewegte, der den Unglauben gegenlber dem Glauben explizit
abqualifizierte. Die Argumentation Claviers wurde Gegenstand von Kritik in der Aussprache. So
kritisierte etwa Prof. A. Boutinaud aus Paris: ,So sehr ich Prof. Clavier flr seine Darlegungen
danke, so scheint mir gerade hier die Gefahr einer Vermengung von Moral, Psychologie,
Theologie und Metaphysik besonders hervorgetreten zu sein.” (Beth 1933: 83) Zusatzlich hob
Boutinaud den Mangel an empirischer Fundierung der geflihrten Argumentation hervor.

Prof. Georges Berguer aus Genf hielt einen Vortrag zur Frage nach dem Heilsgedanken in der
Gegenwart, der auf einer Umfrage unter Studierenden eines Kurses zur Religionspsychologie in
Genf basierte. Die Umfrage hatte das Ziel, zu ermitteln, ob und in welcher Form der
,Heilsgedanke” {berhaupt noch Relevanz fir die Befragten hatte. Auch Berguers Vortrag blieb
dabei apologetisch. Er ging schon in der Formulierung der Fragen an seine Proband*innen davon

193



aus, dass explizit christliches Vokabular Widerstéande ausldsen wirde. Daher waren die ersten
Fragen auch ganz allgemein gefasst: ,1. Erwarten Sie etwas vom Leben? 2. Meinen Sie, dal§ es
von lhnen abhangt, Ihrem persdnlichen Leben einen Sinn zu geben? 3. Wie bezeichnen Sie |hr
eigenes Ideal? Ist es rein personlich? oder sozial? oder politisch? oder &dsthetisch? oder
moralisch? oder religios?” (Berguer 1933: 88) Die Ergebnisse der Befragung waren flr Berguer
erschreckend: Die Art, wie die Befragten geantwortet hatten,

[...] enthiillte uns nicht sowohl eine Entfremdung vom christlichen Heile als

solchem, als vielmehr eine unselige Abwesenheit dessen, was man den ,Sinn
fir das Heil schlechtweg’ nennen kodnnte, eine Leere, eine Geflhlsarmut fur das
menschliche Elend, kurz gesagt, eine Selbstzufriedenheit und eine Befriedigung mit
den Dingen, welche jeder hoheren Bestrebung die Fliigel beschneidet. (Berguer
1933: 88-89)

Tiefere Bezlige zum Heilsgedanken meinte Berguer dann lediglich bei jenen Befragten zu sehen,
die ausgesprochene Christen mit Bezug zur Kirche seien. Daraus leitete er das Bestehen eines
tiefen Grabens ab zwischen der Gruppe der aus seiner Sicht wenigen christlich Gepragten und

[...] der Gemeinschaft der Menschen, die sich auBerhalb der Kirche halt oder

an ihren Grenzbezirken lebt. Nicht nur, daR die Worte, welche die einen
anwenden, von den anderen nicht verstanden werden, sondern sie sind fir sie aller
Realitdt entleert; sie haben jeden Inhalt und jede Kraft verloren. Sie empfinden nicht
einmal mehr, dals diese Worte fir sie keine Bedeutung haben; sie sind sich nicht
mehr bewuRt, dal} da etwas zu verstehen ist. (Berguer 1933: 93)

Berguer diagnostizierte der Mehrheit der Befragten somit die vollkommene religiose Indifferenz.
Den Grund dafir sah auch er in einer bestimmten Form des herrschenden Denkens, namentlich
im Determinismus (Berguer 1933: 94). In der darauffolgenden Aussprache bekam Berguer viel
Zustimmung fir seine Beobachtungen. Unter anderem verwies seine Zuhorerschaft auf dhnliche
und noch umfangreichere Studien — vor allem die von Paul Piechowski zum ,proletarischen
Glauben” (Piechowski 1927), womit dann auch der politische Aspekt des Themenkomplexes
angesprochen war. Kritisch duRerte sich dem gegeniber Marianne Beth, die vor allem in den zu
seiner Datenerhebung benutzten Begrifflichkeiten ein Problem sah. Diese seien der
,Kirchensprache” immer noch zu viel zu nah gewesen und héatten die Ergebnisse damit verzerrt.
,Ich glaube, daf die meisten Personlichkeiten, welche Prof. Berguer geantwortet haben, kaum
solche sein werden, die kein Ziel haben, sondern solche, die etwas aus ihrem Leben machen
mochten.” (Beth 1933: 97) Nichtsdestotrotz ging Marianne Beth selbst sehr wohl in ihrem Beitrag
auf dem Kongress von der Moglichkeit eines grundlegenden Unglaubens aus (Beth 1935). Sie
nannte ihn im Unterschied zum nur ,phdnomenalen” Unglauben den ,fundamentalen” und
beschrieb ihn als ,,eine Ausfallserscheinung psychischer Anlagen” (Beth 1935:221) und somit, wie
schon die anderen, als defizitar.

194



Der letzte im Tagungsband abgedruckte Beitrag stammt von Prof. Johannes Lindworsky aus Prag.
Er setzte sich dort — anstatt von Unglauben zu sprechen — mit Glaubenszweifeln bzw.
Glaubensschwierigkeiten auseinander und vertrat dabei unter anderem die These, dass ,,gewisse
religionspsychologische Erscheinungen nur vom konfessionellen Standpunkte aus richtig
erforscht werden” (Lindworsky 1933: 100) kdnnten. Die Ausfihrungen enden unverhaltnismaRig
abrupt, und anders als bei den anderen Beitragen ist hier auch keine Aussprache mehr mit
abgedruckt. Fast legt sich der Eindruck nahe, der Tagungsband sei in hochster Eile abgeschlossen
und zum Druck gegeben worden. Weitere prominente Beitrdge auf der Tagung, etwa der von
Oskar Pfister zu den Arten des Unglaubens in psychoanalytischer Deutung (Pfister 1935), der von
Kristian Schjelderup aus Bergen zu Mutterreligion und Vaterreligion auf psychoanalytischer
Grundlage (Schjelderup/Schjelderup 1932) oder auch der von Karl Beth selbst (Beth 1931b,
1931c) sind, wie erwahnt, spater und andernorts erschienen. Die Diskussion zu diesen Beitragen
ist leider nicht dokumentiert. Zusammenfassend stellte Karl Beth zur Tagung fest,

[...] dald auf dem Gebiete der Religionspsychologie eine so weite Annaherung der

Zusammengehorige das Trennende bei weitem Uberwiegt. Selbstverstandlich kam zum

Methoden, Wissenschaftszweige und Konfessionen zu verzeichnen ist, daf das

Ausdruck, dal8 die Einstellung zu gewissen Grundbegriffen in den Konfessionen sehr
verschieden ist. Es wurde aber auch deutlich, dall gerade mit Hilfe der
religionspsychologischen Arbeit diese Verschiedenheit so prazisiert werden kann, dafl3
die eigentimlichen Betatigungen der psychischen Funktionen in der Religidsitat
nunmehr infolge des Vergleichs der seelischen und verstandesmaRigen Bedingtheiten
in klarem Lichte erscheinen. (Beth 1931a)

Zusammenfassende Beobachtungen zum Kongress in Wien

In einer religionswissenschaftlich perspektivierten AuRenwahrnehmung der Diskussionen des
Kongresses muss das Resiimee anders als bei Karl Beth ausfallen: Denn die Argumentation der
Vortragenden blieb durchweg christlich-apologetisch verhaftet. Nicht nur ging es um die
empirische Erforschung und Beschreibung der Formen dieses Unglaubens anhand von Fallen,
sondern auch um die Frage, wie dieser Unglaube zu vermeiden oder padagogisch zu Gberwinden
sei. Vermutlich ist das auch der Grund fir die Bemerkung von Dr. Otto Nahrhaft, von dem der
Tagungsbericht in der Zeitschrift fiir Religionspsychologie von 1931 stammt:

Ein Hauptergebnis des Kongresses scheint mir aber zu sein, dafl die

Religionspsychologie heute in den breitesten Schichten der Theologen,
Philosophen, Mediziner, Padagogen sich volliger Anerkennung erfreut. Verschwunden
ist das Schreckgespenst des Psychologismus. Man hat jetzt allgemein eingesehen, dal3
eine streng methodisch arbeitende Religionspsychologie der Ermittelung von
Wirklichkeit und Wahrheit auf seelischem Gebiete nur heilsam sein kann. (Nahrhaft
1931: 109)

195



Die Einschdtzung entspricht dem, was weiter oben bereits zur Integration der
Religionspsychologie in das Vorhaben der Religionsphianomenologie gesagt worden ist: Sie wurde
ihrer psychologistischen Tendenzen entkleidet und so fiir verschiedene religionsapologetische
Ansatze passend gemacht. Die Vortrage machen dabei auch deutlich, dass die Félle hier eine
andere Funktion bekamen: Sie dienten lediglich der Demonstration und Untermauerung bereits
feststehender Annahmen Uber den als bedauerlich wahrgenommenen Zustand der Religion zu
dieser Zeit (wobei hier stets die christliche Religion gemeint war).

5. Zusammenfassung und Ausblick

Die entstehende Religionspsychologie hat seit ihrem Beginn in einem Spannungsfeld gestanden:
Insbesondere von einigen amerikanischen Vertretern war ihr eine psychologistische Tendenz mit
in die Wiege gelegt worden — die Arbeit von James H. Leuba wurde hier als paradigmatisch
vorgestellt. Sie bildete den Prototyp einer Form des religionspsychologischen Forschens, das aus
einem religionskritischen Geist heraus betrieben wurde. In der deutschsprachigen Rezeption fand
man dem gegenlber — zumindest innerhalb der Religionspsychologie im engeren Sinne —
vorwiegend die religionsapologetisch verwertbaren Ansatze aus den USA, etwa den von William
James, anschlussfahig. Andere reduktionistisch ausgerichtete Ansdtze — allen voran der von
Sigmund Freud —fanden zumindest im Diskurs der deutschsprachigen Religionspsychologie keine
oder nur religionsapologetisch uminterpretiert (vgl. Oskar Pfister) BerUcksichtigung. Dies hat sich
auch spater nicht gedndert, eine religionswissenschaftliche Rezeption Freuds bleibt aus (Zinser
2010).

In allen hier diskutierten Beispielen war es dabei jeweils der Fall, auf dessen Grundlage die
Analysen zu stehen hatten. Denn wie auch immer man die Religionspsychologie betrieb: Sollte
sie nicht wieder zur Theologie oder zur Philosophie werden, hatte sie eine empirische Grundlage
notig. Mit Fallen arbeiteten also nicht nur die experimentell, sondern auch die verstehend
ausgerichteten Ansatze. Allerdings war der Fokus sehr verschieden: Wahrend sich die einen fir
die Sammlung und den Vergleich von moglichst vielen Einzelfallen zur Ermittlung von
Durchschnittsreligiositdt interessierten, versuchten die anderen in der Auseinandersetzung mit
aullergewohnlichen Féllen, religiosen Genies o0.8. eine ldealform von Religion herauszu-
praparieren. Die Methoden waren dabei sehr verschieden, was sich mit den eingangs gemachten
Bemerkungen zur Fallgeschichte als Genre generell deckt: Denn das Schreiben in Féllen war auch
innerhalb des religionspsychologischen Diskurses eine sich sehr unterschiedlich ausgestaltende
Praxis: Wahrend manche sich dazu der experimentellen Forschung am Menschen bedienten,
nutzten andere vor allem die Methode des Fragebogens. Wieder andere bezogen sich auf langere
autobiografische Texte, die gar nicht im Zuge ihrer Forschung entstanden waren. Gemeinsam ist
allen lediglich die Tatsache, dass sie sich fir ihre Forschungen auf das als religits verstandene
menschliche Individuum bezogen.

Die Tagung in Wien war die letzte internationale religionspsychologische Tagung vor der
nationalsozialistischen Machtibernahme. Insofern kann in den dortigen Debatten mit gutem

196



Grund auch ein zumindest vorldufiger Endpunkt fir diese Sorte des Religionsdiskurses gesehen
werden: Religion sollte wieder als irreduzibles Faktum etabliert werden — und das auch und
gerade in einer Zeit, die von den Vortragenden als besonders religionslos diagnostiziert worden
war. Trotzdem beabsichtigte man zugleich, die Analysen auf dem Boden der Empirie stehend
anzustellen und betonte dies auch immer wieder als wesentliche Grundlage der
religionspsychologischen Forschung.

Wie lassen sich die gemachten Beobachtungen nun in die umfassendere Forschung zur
Verwissenschaftlichung von Religion einflgen? Es ist sinnvoll, an dieser Stelle auf Lucian
Holschers Beobachtungen zur Geschichte des Religionskonzepts zu rekurrieren, wenn er schreibt:

7 Thus, looking back through its history, the concept of religion reveals its
contradictory nature in changing constellations. It was used as a generic concept
of universal applicability in the seventeenth and eighteenth centuries, at a time when
large parts of the enlightened public in Western Europe were eager to reduce its impact
to alimited province of human life. Later, in the nineteenth century, the concept entered
into fierce competition with secular ideologies, which denied the existence of any
substance in religion altogether. Finally, in the twentieth century religion became a
concept, which entailed affirmation and denial of the existence of its object at the same
time. (Holscher 2015: 75)

Man konnte also die beschriebenen Debatten als — wenn auch zeitlich etwas nach hinten
verschoben — nahezu paradigmatisch fir die von Holscher beschriebenen Entwicklungen sehen.
Die Provinz des menschlichen Lebens, in dem die Religionspsychologie die Religion hauptsachlich
wirksam sah, war die menschliche Psyche. Dies steht dabei auch im Kontext einer schon
wesentlich weiter zurlckreichenden Fokussierung auf das religiose Individuum, als deren
bedeutendste Pragefigur zumeist Friedrich D. E. Schleiermacher hervorgehoben wird (Mohn
2012). Als dessen wichtigster Multiplikator im religionspsychologischen Diskurs kann wiederum
Wilhelm Dilthey gesehen werden, der sich intensiv mit Schleiermachers Biografie und Werk
beschaftigte und dazu extensiv publizierte (Dilthey 1858-1863, 1870). In der weiteren
Entwicklung des Diskurses nach 1900 trat dann genau jenes Ringen mit Denkformen ein, die in
den hier beschriebenen Debatten etwa in Form des psychologistischen Ansatzes von Leuba, den
psychiatrischen Deutungen des Falles Konnersreuth als reine Hysterie oder auch in den
Diagnosen zu einer ,atheistischen Zeitstromung” in den Forschungen zum Unglauben zum
Ausdruck kam. Dem stellte man schliefilich ein Verstdndnis von Religion entgegen, das zwar stark
durch christlich-apologetische Interessen gepragt war, aber trotzdem genau jene
Widerspruchlichkeiten in sich trug, von denen auch Holscher spricht:

7 Thus was charted the path of scientific investigation of the belief in God in the

nineteenth century. Theologians no longer presupposed the real existence of a

transcendent God, but instead looked for empirical evidence giving form to the
existence of a religious consciousness or sensibility. (Holscher 2015: 77)

197



Die religionspsychologische Rede von Religion auf Grundlage von Fallgeschichten blieb dabei
stets in Widersprichlichkeiten verstrickt: Einerseits galt es, die Grenzen des empirisch
Beschreibbaren einzuhalten und lediglich von der ,menschlichen Seite” der Religion zu sprechen.
Andererseits funktionierte die Rede von der Religion zumindest flr den hier beschriebenen
Diskurs auch nicht vollstandig ohne Gott (wie das etwa bei Leuba der Fall war). Der Bezug auf die
Transzendenz fand stattdessen in uneindeutigen Formulierungen wie beispielsweise der
Wunderles im Falle Konnersreuth Niederschlag: ,Auf der anderen Seite ist aber noch viel weniger
bewiesen oder streng beweisbar, dall die Vorgange nur natirlich sind. Letzteres muf jenen
gegenlber ausdricklich betont werden, die da meinen, die blofRe Naturlichkeit bewiesen zu
haben.” (Mager/Wunderle 1931: 29) Ahnlich liest sich dies auch bei Karl Beth, der vom
Transzendenten als einem unkontrollierbaren ,Reiz” sprach, der auf die religidsen Menschen
wirke: Denn das Problem sei bei der Erforschung von Religion, dass ,, [...] der objektive Faktor, die
auf den Menschen zur Auslosung der religidsen Empfindung einwirkende Macht (der ,,Reiz”), sich
wie kein anderer Faktor menschlicher Beeinflussung entzieht.” (Beth 1933: 7)

Vor allem der grolRe Kongress in Wien war Ausdruck der Bestrebungen, Religion — nach ihrer
drohenden Reduzierung auf rein psychologische Parameter — als irreduzibles Faktum zu
reetablieren. Dies war dann auch flir jene Religionsphdnomenologen wesentlich, die die
religionspsychologischen Forschungen in diesem Sinne aufgriffen und in ihre Ansdtze
integrierten.

Literaturverzeichnis

Albrecht, Andrea / Lutz Danneberg / Ralf Klausnitzer / Kristina Mateescu, Hg. 2022. Internationale
Wissenschaftskommunikation und Nationalsozialismus: Akademischer Austausch,
Konferenzen und Reisen in Geistes- und Kulturwissenschaften 1933 bis 1945. Berlin: De
Gruyter.

Ankele, Monika. 2009. Alltag und Aneignung in Psychiatrien um 1900: Selbstzeugnisse von Frauen
aus der Sammlung Prinzhorn. Wien: Béhlau.

Bauke, Hermann. 1912. ,Aufgabe und Methode der Religionspsychologie.” Zeitschrift fiir
Religionspsychologie 5, 97-104.

Bawarshi, Anis S. / Mary Jo Reiff. 2010. Genre. An Introduction to History, Theory, Research and
Pedagogy. Indiana: Parlow Press.

Berguer, Georges. 1933. , Der Heilsgedanke in der Gegenwart. Folgen seiner Unbestimmtheit fur
die Gestaltung des christlichen Glaubens.” In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des
Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 85-98.

Bergunder, Michael. 2011. ,Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum
Gegenstand der Religionswissenschaft.” Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 19, 3-55.

198



Beth, Karl. 1914. Religion und Magie bei den Naturvélkern: Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur
Frage nach den Anféingen der Religion. Leipzig: B. G. Teubner.

Beth, Karl. 1920. Einfiihrung in die vergleichende Religionsgeschichte. Leipzig: B. G. Teubner.
Beth, Karl. 1926. Die Aufgaben der Religionspsychologie. Wien: Braumdller.
Beth, Karl. 1927. Die Frémmigkeit der Mystik und des Glaubens. Berlin: B. G. Teubner.

Beth, Karl. 1930. ,Aufgabe und Methode der Religionspsychologie.” Zeitschrift fiir
Religionspsychologie 3 (1), 5-9.
Beth, Karl. 1931a. ,Der Erste Internationale Religionspsychologische KongreR.” Theologische

Blétter 41, 190-196.

Beth, Karl. 1931b. ,,Religion als Metabiontik. I. Der Fall R. Sch.” Zeitschrift fiir Religionspsychologie
(Beitrdge zur religiésen Seelenforschung und Seelenfiihrung) 4, 25-37.

Beth, Karl. 1931c. ,Religion als Metabiontik. Il. Madeleine Sémer.” Zeitschrift fir
Religionspsychologie (Beitrdge zur religiésen Seelenforschung und Seelenfiihrung) 4, 145-
156.

Beth, Karl, Hg. 1933. Glaube und Unglaube. Verhandlungen des Ersten Internationalen
Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen Religionspsychologischen
Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur Jugendlichen-Psychologie.
Dresden: C. L. Ungelenk.

Beth, Marianne. 1935. ,,Unglaube als Ausfallserscheinung.” Zeitschrift fiir Religionspsychologie 8,
208-225.

Brandli, Sibylle / Barbara Lithi / Gregor Spuhler. 2009. ,,Falle” in der Geschichte von Medizin,
Psychiatrie und Psychologie im 19. und 20. Jahrhundert.” In Zum Fall machen, zum Fall
werden: Wissensproduktion und Patientenerfahrung in Medizin und Psychiatrie des 19.
und 20. Jahrhunderts, hg. von Sibylle Brandli / Barbara Lithi / Gregor Spuhler. Frankfurt
am Main: Campus Verlag, 7-29.

Brink, Cornelia. 2002. , Nicht mehr normal und noch nicht geisteskrank...” Uber
psychopathologische Félle im Kaiserreich.” WerkstattGeschichte 33, 22-44.

Clavier, Henri. 1933. ,Die Verantwortlichkeit der Glaubigen fir die Bildung des
Unglaubenskomplexes.” In  Glaube und Unglaube. Verhandlungen des Ersten
Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der  Internationalen
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 66-83.

Dailey, Abram H. 1894. Mollie Fancher, The Brooklyn Enigma. An Authentic Statement of Facts in
the Life of Mary J. Fancher, The Psychological Marvel of the Nineteenth Century.
Unimpeachable Testimony of Many Witnesses. Brooklyn: Eagle Book Printing.

199



Dilthey, Wilhelm, Hg. 1858-1863. Aus Schleiermacher’s Leben. In Briefen. Berlin: Reimer.
Dilthey, Wilhelm. 1870. Leben Schleiermachers. Erster Band. Berlin: Reimer.
Dilthey, Wilhelm. 1883. Einleitung in die Geisteswissenschaften. Leipzig: Duncker & Humblot.

Dilthey, Wilhelm. 1894. ,Ideen Uber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie.”
Sitzungsberichte der kéniglich preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin,
7. Juni 1894, Ausgabe XXVI, Sitzung der philosophisch-historischen Classe. Berlin:
Verlag der Koniglichen Akademie der Wissenschaften.

Duwell, Susanne / Nicolas Pethes. 2014. ,Fall, Wissen, Reprasentation — Epistemologie und
Darstellungsasthetik von Fallnarrativen in den Wissenschaften vom Menschen.” In Fall —
Fallgeschichte — Fallstudie. Theorie und Geschichte einer Wissensform, hg. von Susanne
Duwell / Nicolas Pethes. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 9-33.

Duwell, Susanne. 2019. ,Denn nur das Einzelne ist wirklich“: Pddagogische, psychologische und
kriminalpsychologische Fallsammlungen in Zeitschriften um 1800. Freiburg / Berlin /
Wien: Rombach Verlag.

Engel, Gisela / Susanne Scholz / Johannes StiRmann, Hg. 2007. Fallstudien: Theorie — Geschichte
— Methode. Berlin: Trafo.

Flournoy, Téodore. 1900. Des Indes a la planéte Mars; étude sur un cas de somnambulisme avec
glossolalie. Paris: F. Alcan.

Foucault, Michel. 1992 [1977]. Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Geféngnisses, (ibers. von
Walter Seitter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fuchs, Eckhart. 1996. ,Wissenschaft, KongreRbewegungen und Weltausstellungen: Zu den
Anfangen der Wissenschaftsinternationale vor dem Ersten Weltkrieg.” Comparativ 6
(5/6), 156-177.

Gerlich, Fritz. 1929. Die stigmatisierte Therese Neumann von Konnersreuth. Erster Teil, Die
Lebensgeschichte der Therese Neumann. Miinchen: Késel & Pustet.

Gerlich, Fritz. 1931. Der Kampf um die Glaubwiirdigkeit der Therese Neumann. Eine
Auseinandersetzung mit den Professoren Wunderle und Mager. Miinchen: Naturverlag.

Gerlich, Fritz. 1932. ,Der Nationalsozialismus ist eine Pest!” Der gerade Weg 4 (31), 31. Juli.

Gonzélez-Santos, Sandra / Rebecca Dimond. 2015. ,Medical and Scientific Conferences as Sites
of Sociological Interest: A Review of the Field.” Sociology Compass 9, 235-245.

Gripentrog, Stephanie. 2012. ,Rudolf Otto im Kontext der Entstehungsgeschichte der
Religionspsychologie” In Rudolf Otto. Religion und Subjekt, hg. von Harald Matern /
Thorsten Dietz. Zurich: Theologischer Verlag Zirich, 155-176.

200



Gripentrog, Stephanie. 2016. Anormalitdt und Religion: Zur Entstehung der Psychologie im
Kontext der Europdischen Religionsgeschichte des 19. und friithen 20. Jahrhunderts
(Diskurs Religion 12). Wirzburg: Ergon.

Hackler, Ruben / Katherina Kinzel, Hg. 2016. Paradigmatische Fdélle. Konstruktion, Narration und
Verallgemeinerung von Fall-Wissen in den Geistes- und Sozialwissenschaften. Basel:
Schwabe.

Hahn, Torsten / Jutta Person / Nicolas Pethes, Hg. 2002. Grenzgdnge zwischen Wahn und Wissen:
Zur Koevolution von Experiment und Paranoia 1850 - 1910. Frankfurt am Main: Campus
Verlag.

Hardy, Edmund. 1898. ,Was Ist Religionswissenschaft?: Ein Beitrag Zur Methodik Der

Historischen Religionsforschung.” Archiv fiir Religionswissenschaft 1, 9-42.

Heiler, Friedrich. 1921. Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religionspsychologische
Untersuchung®. Minchen: Reinhardt.

Heiler, Friedrich. 1961. Erscheinungsformen und Wesen der Religion (Religionen der Menschheit
1). Stuttgart: Kohlhammer.

Heine, Susanne. 2005. Grundlagen der Religionspsychologie: Modelle und Methoden. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Henning, Christian. 1998. ,Zur Funktion der Religionspsychologie in der protestantischen
Theologie um 1900.“ In Religion und Religiositdt zwischen Theologie und Psychologie. Bad
Boller Beitréige zur Religionspsychologie, hg. von Christian Henning / Christian Nestler.
Frankfurt a.M.: Peter Lang, 27-78.

Henning, Christian / Sebastian Murken / Erich Nestler. 2003. Einfiihrung in die Religionspsy-
chologie. Minchen / Wien / Zirich: Schoningh.

Hess, Volker. 2014. ,Observatio und Casus: Status und Funktion der medizinischen
Fallgeschichte.” In: Fall — Fallgeschichte — Fallstudie. Theorie und Geschichte einer
Wissensform, hg. von Susanne Duwell / Nicolas Pethes. Frankfurt am Main: Campus
Verlag, 34-59.

Heymans, Gerard. 1927. Vilith international congress of psychology, held at Groningen from 6 to
11 September 1926, under the presidency of Dr. G. Heymans: proceedings and papers.
Groningen: Noordhoff.

Holscher, Lucian. 2005. ,Sakularisierungsdngste in der neuzeitlichen Gesellschaft.” In
Nationalprotestantische Mentalitéten. Konturen, Entwicklungslinien und Umbriiche eines
Weltbildes, hg. von Manfred Gailus / Hartmut Lehmann. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 133-149.

201



Holscher, Lucian. 2013. ,The Religious and the Secular: Semantic Reconfigurations of the
Religious Field in Germany from the Eighteenth to the Twentieth Centuries.” In Religion
and Secularity. Transformations and Transfers of Religious Discourses in Europe and Asia,
hg. von Marion Eggert / Lucian Holscher. Leiden: Brill, 45-52.

Holscher, Lucian. 2015. ,Contradictory Concepts: An Essay on the Semantic Structure of Religious
Discourses.” Contributions to the History of Concepts 10 (1), 69-88.

James, William. 1902. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. New York:
Logmans, Green & Co.

James, William. 1907. Die religiése Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit: Materialien und Studien
zu einer Psychologie und Pathologie des religiésen Lebens. Ubersetzt von Georg
Wobbermin. Leipzig: J.C. Hinrichs'sche Buchhandlung.

Jewson, Nicolas D. 1976. , The disappearance of the sick man from the medical cosmology, 1770-
1879.“ Sociology 10, 225-244.

Kerner, Justinus. 1829. Die Seherin von Prevorst. Eréffnungen (iber das innere Leben des Menschen
und liber das Hereinragen einer Geisterwelt in die unsere. Mitgetheilt von Justinus Kerner.
Stuttgart: Cotta’sche Buchhandlung.

Kinast, Erich. 1900. Beitrége zur Religionspsychologie. Erlangen: Fr. Junge.

Koepp, Wilhelm. 1920. Einflihrung in das Studium der Religionspsychologie. Ttbingen: J. C. B.
Mohr.

Koffka, Kurt / Stahlin, Wilhelm. 1914. ,Zur EinfGhrung.” Archiv Fiir Religionspsychologie 1, 1-9.

Korber, Kurt 1931. ,Der 1. Internationale Religionspsychologische Kongrel® in Wien 1931.”
Internationale Zeitschrift fiir Erziehungswissenschaft 1, 310-313.

Korber, Kurt 1933. , Die seelische Not des jungen Religionslehrers.” In Glaube und Unglaube.
Verhandlungen des Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der
Internationalen Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter
Teil: Zur Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 13-19.

Kosenina, Alexander, Hg. 2009. Themenheft Fallgeschichten, Zeitschrift fiir Germanistik 2.

Krech, Volkhard. 2001. Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religionsforschung
in Deutschland 1871-1933. Tibingen: Mohr Siebeck.

Kriger, Oliver / Vollmer, Ulrich, Hg. 2023. Hardy 125. Sonderheft AAGOS 2 (2).

Kriger, Oliver. 2023. ,Edmund Hardy: Religionswissenschaft als empirische Kultur- und
Geisteswissenschaft.” Hardy 125. Sonderheft AAGOS 2 (2), 87-119.

Kunert, S. 1930. ,KongreRbericht: Erster Religionspsychologischer Kongrel3 in Erfurt.” Zeitschrift
fiir angewandte Psychologie 37, 377-384.

202



Laack, Isabel. 2021. ,Wozu Postkolonialismus, Diskurstheorie und Religionsasthetik?:
Uberlegungen zu ihrem Nutzen fir die religionsgeschichtliche Forschung (am Beispiel der
Azteken).” Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 29 (2), 186-215.

Lachmund, Jens. 1997. Der abgehorchte Kérper. Zur historischen Soziologie der medizinischen
Untersuchung. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Leuba, James H. 1896. ,A Study in the Psychology of Religious Phenomena.” American Journal of
Psychology 3 (VII), 309-385.

Leuba, James H. 1912. A Psychological Study of Religion. Its Origin, Function and Future. New York:
Macmillan Company.

Leuba, James H. 1916. The Belief in God and Immortality: A Psychological, Anthropological and
Statistical Study. Boston: Sherman, French & Company.

Lindworsky, Johannes. 1933. ,Denkpsychologische Faktoren bei der Entstehung und der
Erstarkung von Glaubensschwierigkeiten.” In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des
Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 99-103.

Mager, Alois / Georg Wunderle, Hg. 1931. Um Konnersreuth. Neueste religionspsychologische
Dokumente. Wirzburg: C. J. Becker Universitatsdruckerei.

Mohn, Jurgen. 2012.,,,Die toten Schlacken des inneren Feuers’. Schleiermachers Religionsformel,
ihre Rezeption und die Idee einer vergleichenden Religionsforschung.” In Christentum
und Judentum: Akten des Internationalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft in
Halle, Mérz 2009, hg. von Roderich Barth / Ulrich Barth / Claus-Dieter Osthévener. Berlin:
De Gruyter, 243-266.

Morsey, Rudolf. 2016. Fritz Gerlich (1883-1934): Ein frither Gegner Hitlers und des
Nationalsozialismus. Paderborn: Schoningh.

Milder-Bach, Inka / Michael Ott, Hg. 2014. Was der Fall ist. Casus und Lapsus. Paderborn: Brill.

Nahrhaft, Otto. 1931. ,Der Erste Internationale Religionspsychologische KongrelR.” Zeitschrift fiir
Religionspsychologie 4, 97-109.

Neumayr, Maximilian. 1947. Pater Ingbert Naab. Seher, Kidmpfer, Beter. Minchen: Schnell &
Steiner.

Nolte, Karen. 2009. ,Vom Verschwinden der Laienperspektive aus der Krankengeschichte:
Medizinische Fallberichte im 19. Jahrhundert.” In Zum Fall machen, zum Fall werden.
Wissensproduktion und Patientenerfahrung in Medizin und Psychiatrie des 19. und 20.
Jahrhunderts, hg. von Sybille Brandli / Barbara Luthi / Gregor Spuhler. Frankfurt am Main:
Campus Verlag, 33-62.

203



Nowak, Kurt. 1995. Die Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und
Gesellschaft vom Ende der Aufkldrung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Minchen: C. H.
Beck, 205-242.

O’Sullivan, Michael. 2018. Disruptive Power: Catholic women, miracles and politics in modern
Germany, 1918-1965 (German and European Studies 31). Toronto: University of Toronto
Press.

Oesterreich, Traugott K. 1917. Einfiihrung in die Religionspsychologie als Grundlage fiir
Religionsphilosophie und Religionsgeschichte. Berlin: Mittler.

Pariser, Ernst. 1914. Einfiihrung in die Religionspsychologie. Beitrdge zu einer kritischen
Methodenlehre der Religionswissenschaft. Halle: Niemeyer.

Peterson, Dale, Hg. 1982. A Mad People’s History of Madness. Pittsburgh: University of Pittsburgh
Press.

Pethes, Nicolas. 2016. Literarische Fallgeschichten. Zur Poetik einer epistemischen Schreibweise.
Konstanz: Konstanz UP.

Pfister, Oskar. 1935. ,Die verschiedenen Arten des Unglaubens in psychoanalytischer
Beleuchtung.” Zeitschrift fiir Religionspsychologie 8, 20-32.

Piechowksi, Paul. 1927. Proletarischer Glaube. Die religiése Gedankenwelt der organisierten
deutschen Arbeiterschaft nach sozialistischen und kommunistischen Selbstzeugnissen.
Berlin: Furche-Verlag.

Porter, Roy. 1985. ,The Patient’s View: Doing Medical History from Below.” Theory and society
14 (2), 175-198.

Putz, Christa. 2009. ,Narrative Heterogenitdt und dominante Darstellungsweise: Zur Produktion
von Fallnarrativen in der deutschsprachigen Sexualmedizin und Psychoanalyse, 1890-
1930.“ In Zum Fall machen, zum Fall werden. Wissensproduktion und Patientenerfahrung
in Medizin und Psychiatrie des 19. und 20. Jahrhunderts, hg. von Sybille Brandli / Barbara
Lathi / Gregor Spuhler. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 92-120.

Romer, Alfred. 1933. ,Verlust des Kinderglaubens.” In Glaube und Unglaube. Verhandlungen des
Ersten Internationalen Religionspsychologischen Kongresses der Internationalen
Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai 1931. Dritter Teil: Zur
Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L. Ungelenk, 20-38.

Schjelderup, Harald / Kristian Schjelderup. 1932. Uber drei Haupttypen der religiésen
Erlebnisformen und ihre psychologische Grundlage. Berlin: De Gruyter.

204



Schneider, Carl. 1933. ,Die Widerstdnde des Studenten gegen Religidses.” In Glaube und
Unglaube. Verhandlungen des Ersten Internationalen Religionspsychologischen
Kongresses der Internationalen Religionspsychologischen Gesellschaft vom 25. bis 30. Mai
1931. Dritter Teil: Zur Jugendlichen-Psychologie, hg. von Karl Beth. Dresden: C. L.
Ungelenk, 39-57.

Starbuck, Edwin D. 1909. Religionspsychologie. Empirische Entwicklungsstudie religiésen BewufStseins.
Leipzig: Klinkhardt.

Starbuck, Edwin D. 1899. The Psychology of Religion. An empirical study of the growth of religious
consciousness. London: W. Scott.

Stuckrad, Kocku von. 2013. ,Discursive Study of Religion: Approaches, Definitions, Implications.”
Method and Theory in the Study of Religion 25, 5-25.

Stuckrad, Kocku von. 2014. The Scientification of Religion: An Historical Study of Discursive
Change, 1800 - 2000. Berlin: De Gruyter.

Taves, Ann. 2014. A tale of two congresses: the psychological study of psychical, occult and
religious phenomena, 1900-1909.“ Journal of the History of the Behavioural Sciences 50
(4),376-399.

Troeltsch, Ernst. 1905. Psychologie und Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft. eine
Untersuchung (ber die Bedeutung der Kantischen Religionslehre fiir die heutige
Religionswissenschaft; Vortrag, gehalten auf dem International Congress of Arts and
Sciences in St. Louis. Tubingen: J. C. B. Mohr.

van Belzen, Jacob A. 2015. Religionspsychologie. Eine historische Analyse im Spiegel ihrer
internationalen Gesellschaft. Heidelberg: Springer.

Wach, Joachim. 1924. Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen
Grundlegung. Leipzig: J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung.

Wauer, Gerhard Anton. 1909. Studien zur Religionspsychologie. Plauen i.V.

Wegmann, Thomas / King, Martina, Hg. 2016. Fallgeschichte(n) als Narrativ zwischen Literatur
und Wissen. Innsbruck: university press.

Wernet, Andreas. 2023. Hermeneutik - Kasuistik - Fallverstehen: Eine Einfiihrung?. Stuttgart:
Kohlhammer.

Wielandt, Rudolf. 1910. Das Programm der Religionspsychologie. Tibingen: J. C. B. Mohr.

Wulff, David M. 1996. Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views?. New York et al.:
Wiley.

Wundt, Wilhelm. 1900-1920. Vélkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwicklungsgesetze von
Sprache, Mythus und Sitte. 10 Bde. Leipzig: Engelmann.

205



Zelle, Carsten, Hg. 2015. Casus. Von Hoffmanns Erzdhlungen zu Freuds Novellen. Eine Anthologie
der Fachprosagattung ,Fallerzéhlung’. Hannover: Wehrhahn Verlag.

Zinser, Hartmut. 1997. ,Sigmund Freud (1856—1939).“ In Klassiker der Religionswissenschaft: Von
Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, hg. von Axel Michaels. Minchen: C.H. Beck, 90—
102.

Uber die Autorin

Dr. Stephanie Gripentrog-Schedel ist Lektorin fir Religionswissenschaft an der Christian-Albrechts-
Universitat zu Kiel. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen in den Bereichen der Wissenschafts-
geschichte der Religionswissenschaft, der Auseinandersetzung mit ,Anormalitdt” in historisch-
diskursanalytischer Perspektive sowie den religidsen Dimensionen gegenwartiger Therapiekulturen.

E-Mail: s.gripentrog@email.uni-kiel.de

Danksagung

Auch wenn nur ein einzelner Name die Autorenschaft dieses Beitrags anzeigt, ist er am Ende doch das
Ergebnis einer fruchtbaren Zusammenarbeit von vielen. Dieser Text durfte in einem akademischen
Umfeld entstehen, das nicht nur flr anspruchsvollen wissenschaftlichen Austausch steht, sondern
auch flr langjahrige, wunderbare Freundschaften. Er ist das Ergebnis vieler Diskussionen und
Austauschprozesse insbesondere mit Adrian Hermann, Stefan Ragaz, Lorenz Trein, Dirk Johannsen,
David Atwood, vor allem aber Anja Kirsch und meinem ,,Doktorvater” Jirgen Mohn.

Meine Begeisterung fir die Religionswissenschaft hangt wesentlich mit meinem Studium bei ihm in
Munchen zusammen und gleiches gilt fir meinen Einstieg in die akademische Welt, als er mich 2006
mit nach Basel nahm, um dort die Religionswissenschaft mit ihm aufzubauen. Bis in diese Zeit zurtck
reichen auch die Wurzeln der Auseinandersetzung mit der Frage nach der Verwissenschaftlichung der
Religion, als deren Ergebnis dieser Beitrag nun gelten kann. Dabei waren mir Jirgens Freude an
aullergewohnlichen Themen und seine uneingeschrinkte Offenheit und Weite im Denken stets
Ansporn und Vorbild. Durch ihn ist in Basel ein soziales Netzwerk entstanden, das nicht nur
intellektuell anregend, sondern immer auch von einem freundlichen und zugleich respektvollen
personlichen Umgang miteinander gepragt war. Dafir bin ich ihm mehr als dankbar. Die sowohl
akademischen als auch menschlichen Spuren, die das hinterlassen hat, sind bleibend.

Abstract in English

The article explores the specific role of psychological case studies for the scientification of religion,
focusing particularly on the history of academic conferences. Beginning with foundational reflections
on the epistemological importance of case studies and scientific conferences as sites of specific
knowledge production, the analysis offers an illustrative glimpse into the evolving disciplinary
discourse of psychology of religion. Specifically, the first international congresses on the psychology
of religion held in 1930 and 1931 are examined. The analysis focuses mainly on the relevant
conference proceedings and the significance of case studies for establishing the psychology of religion

206



as an empirical science. Notably, the case study of Therese Neumann von Konnersreuth attracted
attention, as it sparked considerable controversy not only within scientific circles but also in political
discourse. The second congress in 1931 focused on the issue of unbelief, serving as a response to the
perceived religious crisis of the time and once again relying on empirical research for its discussions.
Both congresses stand for a shift in the disciplinary perspective: moving away from earlier
“psychologistic” approaches in favor of a more apologetic stance.

207



