,Unparteilichkeit ist nie die Sache

religioser Polemik gewesen”:
Aﬂ G OS Wissenschaftlichkeit, Religion und , Islamfrage” im
Kontext der Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910

Perspectives in the Study of Religion
Perspectives en sciences des religions
Perspektiven in der Religionswissenschaft
Prospettive in scienze della religione

Lorenz Trein

Veroffentlicht am 01.12.2025

Zusammenfassung

Die Aushandlung von Wissenschaftlichkeit ist keineswegs auf innerakademische Debatten und den
theoretischen Hohenkamm beschrankt. Was als ,wissenschaftlich”, ,sachlich” oder , unparteiisch”
gilt, erfahrt eine entscheidende Zuspitzung im Kontext politischer, kultureller und religioser Fragen
zum Zeitgeschehen. Der Artikel zeichnet Umrisse und Hintergriinde einer Debatte nach, die 1905 und
1910 auf den Kolonialkongressen in Berlin geflhrt wurde. Diese Debatte war vordergriindig der Frage
gewidmet, wie der Islam als kultureller Faktor einzuschatzen sei. Wichtige Schlagworte der Debatte
waren u.a. ,Islamgefahr” und ,Islampropaganda“. Ob der Islam eine Religion im modernen Sinne sei,
galt keineswegs als ausgemacht. Die Forderung einer Trennung von Staat und Politik und der Ruf nach
Religionsfreiheit als Bedingung ,kultureller Hebung’ blieben nicht ohne Widerspruch. Umgekehrt
wurde im Islam eine Alternative zur als dekadent erachteten Zivilisation Europas gesehen. Strittig war
aber auch, wie sich politische, religiose und wissenschaftliche Interessen in der Debatte zueinander
verhalten. ,,Unwissenschaftlichkeit” und , Parteilichkeit” fungierten auch hier als Kampfbegriffe, um
gegnerische Argumente zu diskreditieren.

1. Einleitung: Kolonialismus und Verwissenschaftlichung von Religion

Debatten Uber Kolonialismus und die nationale und religidse Bedeutung der Kolonialpolitik sind
im deutschsprachigen Raum des frilhen 20. Jahrhunderts ein zentraler Bezugspunkt religions-
und islambezogener Aushandlungen von Wissenschaftlichkeit, die eng mit der zeitgendssischen
Diskussion Uber den Begriff der Weltreligionen zusammenhéngen.? Eine institutionalisierte
Debatte im engeren Sinn findet sich in den Akten der Deutschen Kolonialkongresse von 1905 und
1910 dokumentiert, die in Berlin im Reichstagsgebaude tagten (Verhandlungen 1906; 1910). Die
Kongresse waren eine offentliche Plattform der Auseinandersetzung kolonialer Interessen und

Der Aufsatz greift Fragestellungen einer fritheren Arbeit zum diskursiven Zusammenhang von Religions- und
Islambegriff auf (Trein 2015), die hier mit Blick auf die Kolonialkongresse erweitert werden. Flr einen
genealogischen Zugang zum kolonialen Archiv hat Jorg Haustein (2023) eine grundlegende Arbeit vorgelegt.

Korrespondierender Autor: Lorenz Trein, Ludwig-Maximilians-Universitat Mlnchen.

Um diesen Artikel zu zitieren: Trein, Lorenz. 2025. ,,,Unparteilichkeit ist nie die Sache religiéser Polemik gewesen”:
Wissenschaftlichkeit, Religion und ,Islamfrage’ im Kontext der Kolonialkongresse in Berlin 1905 und 1910.”
AAGOS 4 (2), Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 152-165. DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8216.
Lizenz durch ASIGOS und den Autoren. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org.




wurden als ,ein auf jeweils wenige Tage fokussiertes Abbild der gesamten kolonialpolitischen
Debatten in Deutschland” charakterisiert (Grosse 2005: 96-97). Pascal Grosse zufolge

fungierten die Kongresse als ein ,koloniales Parlament’ der neuen deutschen

Weltpolitik, dessen [...] Aufgabe es war, unter der bisweilen argwéhnischen Agide
der Deutschen Kolonialgesellschaft in 6ffentlicher Debatte [...] die Koordinaten der
kiinftigen deutschen Expansionspolitik abzustecken. [..] Ohne eine gewahlte
Korperschaft zu sein, nahmen die Kongressorganisatoren fir sich in Anspruch,
allgemeingiiltige kolonialpolitische Richtlinien zu bestimmen [...] Uber Resolutionen, die
als Petitionen an die Reichsleitung weitergeleitet wurden, bekundeten die
Zusammenkdinfte ihren politischen und in Abstimmung getroffenen kollektiven Willen
auf plebiszitarem Weg. (2005: 97)

Adressiert waren die Kongresse vornehmlich

an die Vertreter des [..] gebildeten Birgertums und wissenschaftliche

Einrichtungen, an die Staatsbirokratie, Justiz, Kirchen und Missionen sowie an
Wirtschaftsunternehmen bzw. -verbande und das Militédr. Gewerkschaften und
Angestelltenorganisationen zahlten ebenso wenig zu den Adressaten wie die SPD, die
als einzige der im Reichstag vertretenen Parteien nicht aufgefordert wurde, eine
Vertretung zu den Kongressen zu entsenden. (Grosse 2005: 97)

Levent Tezcan hat darauf hingewiesen, ,dass auf den Kolonialkongressen keineswegs eine
akademische Debatte geftihrt” wurde. Vielmehr ging es darum, ,,ob die Kolonialverwaltung
Muslime als Beamte, Soldaten und Geistliche aktiv einbeziehen und islamische Schulen fordern,
Moscheebauten erlauben soll oder nicht.” (2012: 29-30) Allgemeiner gesprochen stand ,die
Beurteilung des kolonialen Wertes der Religionen” (Mirbt 1910: 260) zur Diskussion. Anspriiche
auf Wissenschaftlichkeit wurden in Abgrenzung von missionarischen Interessen geltend gemacht
(Verhandlungen 1910: 671), andere brachten den , kolonialen Wert der Mission” (Verhandlungen
1906: 553) als Beitrag zur ,Vergleichenden Religionswissenschaft” ins Spiel (Habermas 2012,
2014). Auch jenseits der Kongressakten gab es eine Vielzahl an Stellungnahmen, die sich der
diskursiven Aushandlung von ,Wissenschaftlichkeit” (Metzger 2011: 73) eingeschrieben haben,
kulturkritische und religidse Stimmen nicht ausgeschlossen. Die koloniale Indienstnahme des
Religionsdiskurses war keineswegs unumstritten.

Es ist sicher nicht verkehrt, diese Islamdebatte auf das um 1900 in verschiedenen Diskursen an
Bedeutung gewinnende neue begriffliche Ordnungsmuster zu beziehen, welches an die Stelle des
Viererschemas ,Christen, Juden, Mohammedaner und Heiden’ die ,Welt-Religionen” setzte
(Auffarth 2005; Masuzawa 2005), in dessen Kontext auch vermehrt vom ,Islam’ die Rede war
(Trein 2015). Dass dieses Ordnungsmuster eine globalgeschichtliche Verflechtung reflektiert,
weist exemplarisch das , Weltparlament der Religionen” (Liddeckens 2002; Stausberg 2020) auf.
Wie in der Literatur vielfach herausgestellt, fihrte der Diskurs Gber Weltreligionen keineswegs zu
einer Vereinheitlichung des Religionsverstandnisses. Eher stellten sich vom Religionsbegriff her
Antworten auf die Frage ein, ob der Islam nicht als Kultur oder Zivilisation aufzufassen sei, sodass

153



der Zusammenhang von Islam und Religion kontingent erscheint (Trein 2015; Maltese 2021). Das
trifft auch auf die Debatte im Umfeld der Kolonialkongresse zu. Die Frage war keineswegs auf
innerakademische Diskussionen beschrankt und aufs Engste mit der offentlichen Aushandlung
von , Wissenschaftlichkeit” verknlpft. Was als ,wissenschaftlich®, ,sachlich” oder ,unparteiisch”
galt, hing immer auch von der Frage ab, wer wie zur ,Islamfrage” Stellung bezog. Der Vorwurf der
L,Unwissenschaftlichkeit” fungierte dabei als politischer Kampfbegriff, dessen Gebrauch bei
Beflirwortern und Kritikern kolonialer Islampolitik gleichermalien verbreitet war.

2. Wissenschaftlichkeit und , Islamfrage” auf den Kolonialkongressen

Auf dem Kolonialkongress von 1905 wurde die Islamthematik im Rahmen zweier Vortrage
behandelt, denen sich eine Diskussion und die Annahme einer ,,Resolution” anschlossen:

Der Deutsche Kolonialkongress 1905 wiinscht dringend, dass in den

afrikanischen Kolonien dem Islam und insbesondere der Ausbreitung der
arabischen Kultur und Sprache in keiner Weise Vorschub geleistet werde; dass
demselben im Gegenteil durch eine starke deutsch-christliche Kultur ein Gegengewicht
geschaffen werde. (Verhandlungen 1906: 538)

Die beiden vorausgegangenen Vortrage lauteten Der Islam eine Gefahr fiir unsere afrikanischen
Kolonien (Pastor J. Richter, Schwanebeck bei Belzig) und Welches ist der Kulturwert des Islam ftir
koloniale Entwickelung (). Froberger, Provinzialoberer der weissen Vater, Trier) (Verhandlungen
1906: 210-531).

Froberger hatte bereits einen Vortrag Uber Die Mission als Mitarbeiterin an der vergleichenden
Religionswissenschaft gehalten (Verhandlungen 1906: 490-495; Habermas 2010: 263-270).
Letzterer bescheinigte er ein empirisches Defizit und eine ,, Tendenz” begrifflicher Art, die , positiv
glaubige Kreise diesen Zweig der Wissenschaft mit Misstrauen betrachten lasse. Froberger ging
es um eine Verhaltnisbestimmung von Mission und Religionswissenschaft, die im Wesentlichen
zwei Punkte implizierte. Einerseits ,die Sucht, Gberall Entwicklung, Evolution zu erblicken®:?

7 Sie [die vergleichende Religionswissenschaft] tritt hierdurch aus dem Feld
empirischer Forschung und sorgfaltiger Vergleichung einzelner Tatsachen in das
schwankende Gebiet kihnster Hypothesen und bildet sich dann geradezu ein, die
Schopfungsgeschichte des Geistes schreiben zu konnen, d.h. die Geschichte des
allmahlichen Entstehens religidser Anschauungen und sittlicher Zustande aus primitiver
Unkultur und Religionslosigkeit. (Verhandlungen 1906: 491)

Andererseits bestlinden ,Risslinien der christlichen Apologetik diesen Tendenzen gegeniber”,
ohne dass diese eigens ausgefihrt wurden. (Verhandlungen 1906: 491) Der Einwand gegen die

|n

Religionswissenschaft lief darauf hinaus, dass ,das Tatsachenmaterial” ohne die Missionen nicht

zur Verfligung stlinde:

2 Zur Kritik an der Evolutionsgeschichte im Lichte des Verhéltnisses von Kulturkampf und Kolonialismus vgl.

Kriger 2023: 88-92, 101-102.

154



Y- Wir werden wohl niemand beleidigen, wenn wir offen behaupten, dass die
Missionare eigentlich die berufenen Erforscher dieser Gebiete [die
urspringlichen religiosen Anschauungen der Naturvolker] sind. Sie haben zu diesen
Volkern die innigsten Beziehungen, leben mitten unter ihnen, beschaftigen sich
vorwiegend mit religiosen Problemen, haben grossere Sprachkenntnis, auch das
Vertrauen der Eingeborenen und sind somit in der Lage, das religidse Empfinden dieser
Volker leicht zu studieren. (Verhandlungen 1906: 491-492)

Wenn Missionare auf den Kolonialkongressen sprachen, und das taten sie auch zur ,,Islamfrage”
(Verhandlungen 1910: 629) wiederholt, wurden auch Anspriiche auf Wissenschaftlichkeit
erhoben. Diese Anspriche fanden in der Forderung Ausdruck, ,die Mission” moge ,,immer mehr
Mitarbeiterin der vergleichenden Religionswissenschaft werde[n] und dadurch nicht bloss der
Religion, sondern auch der Wissenschaft immer grossere Dienste leiste[n].” (Verhandlungen
1906, 494) ,[Olbjektiver Forscher” und ,ein fur die Verbreitung seines Glaubens begeisterter
Christ” zu sein, der ,nicht unparteiisch sein konne”, wurde keineswegs als Widerspruch
aufgefasst. (Verhandlungen 1910: 671) Mit Blick auf das spate 19. Jahrhundert spricht Rebekka
Habermas von ,eine[r] regelrechte[n] Verwissenschaftlichung der Mission ..., die spatestens in
dem Moment zutage trat, in dem 1886 die Zeitschrift fiir Missionskunde und
Religionswissenschaft vom evangelisch-protestantischen Missionsverein ins Leben gerufen
wurde.” Als Edmund Hardy seine Ausflihrungen zur Geschichte der Religionsforschung 1901 im
Archiv fiir Religionswissenschaft veroffentlichte, findet sich auch die Rolle von Missionsberichten
erwahnt.® Habermas geht so weit, in den Missionsberichten ein entscheidendes Moment fir die
Entstehung und Verselbststandigung der Religionswissenschaft als akademischer Disziplin zu
sehen. ,Ohne diese Berichte wére die Religionswissenschaft nie Religionswissenschaft geworden,
wurde sie doch bis weit in das 20. Jahrhundert hinein vor allem von armchair-Wissenschaftlern
betrieben.” (Habermas 2010: 269)

Insgesamt findet sich in den Referaten und Diskussionsbeitragen der Sektion Die religiésen und
kulturellen Verhdltnisse der Kolonien und liberseeischen Interessensgebiete in den Kongressakten
von 1905 der missionarische Anspruch auf Wissenschaftlichkeit starker dort betont, wo die
Islamthematik nicht verhandelt wurde, wenngleich Froberger einen ,,sachliche[n]” Ton fir sich in
Anspruch nahm. Im Anschluss an einen Vortrag Uber die Die religiésen Vorstellungen der Eweer,
welcher auf Frobergers Ausfiihrungen zum Verhidltnis von Mission und Vergleichender
Religionswissenschaft folgte und den beiden Referaten zum Islam vorausging, wurde wiederholt
auf die wissenschaftliche Bedeutung missionarischer Berichte und (Material-),Sammlungen®
hingewiesen (Verhandlungen 1906: 509). In den Referaten zum Islam findet sich hingegen ein
kulturalisierender Tonfall von Diagnose und Therapie angeschlagen — ,der Islam” sei ,kein

3 Zu Edmund Hardy siehe das Argos-Sonderheft Hardy 125 (Kriiger/Vollmer 2023).

155



Kulturfaktor, er ist Uberall eine Kulturgefahr“® —, der ,die Gefahr der Islamisierung” in den

Kolonien betont (Verhandlungen 1906: 510). Dieser sei ,die geistige, sittliche und kulturelle
Hebung der Eingeborenen” entgegenzustellen (Verhandlungen 1906: 553).

Auf dem Kolonialkongress von 1910 wurde die Islamthematik im Rahmen dreier Vortrage
behandelt, auf die eine Diskussion und erneut die Annahme einer ,,Resolution” folgten, die von
den Referierenden eingebracht worden war:

Da von der Ausbreitung des Islam der Entwickelung unserer Kolonien ernste

Gefahren drohen, rat der Kolonialkongress zu sorgsamer Beachtung und
grindlichem Studium dieser Bewegung. Er halt es bei grundsatzlicher religitser
Unparteilichkeit fir geboten, dass alle an der Erschliessung der Kolonien Beteiligten
gewissenhaft vermeiden, was zur Beforderung der Ausbreitung des Islam und zur
Benachteiligung des Christentums dienen kdnnte, und empfiehlt missionarische
Kulturarbeiten, insbesondere auf dem Gebiet des Schulwesens und der
Gesundheitsfiirsorge, der tatkraftigen Unterstltzung, auch der Kolonialregierung. Er
erkennt auch in der islamischen Gefahr eine dringliche Aufforderung an die deutsche
Christenheit, die vom Islam noch nicht ergriffenen Gebiete unserer Kolonien ohne
Verzug in missionarische Pflege zu nehmen. (Verhandlungen 1910: 662)

Die drei Vortrage lauteten Die Ausbreitung des Islam in Afrika und ihre Bedeutung fiir die
deutschen Kolonien (Missionsinspektor Lic. Axenfeld, Berlin), Staat und Mission in der Islampolitik
(Dr. C. H. Becker, Professor der Geschichte und Kultur des Orients am Hamburgischen
Kolonialinstitut), sowie Welche Aufgaben stellt die Ausbreitung des Islam den Missionen und
Ansiedlern in den deutschen Kolonien? (P. Rektor Hubert Hansen, Modling, St. Gabriel)
(Verhandlungen 1910: 629-662). Die ,,Resolution” wurde im Plenum als , Appell an das deutsche
Volk” und als , Aufklarung der 6ffentlichen Meinung” kontextualisiert. Gegenliber der Resolution
des Kolonialkongresses von 1905 féllt auf, dass die Frage der wissenschaftlichen Thematisierung
(,,Unparteilichkeit”) eigens und explizit hervorgehoben wird, etwa durch Verweis auf Beckers
1908 in Hamburg eingerichtete Professur (Verhandlungen 1910: 663).

In den Referaten und Diskussionsbeitragen Uberlagern sich mehrere Diskursstrange. Einerseits
ging es um allgemeine Zielsetzungen der deutschen Kolonialpolitik und deren Ausrichtung im
Spiegel des Verhaltnisses staatlicher und religidser Interessen. Kolonialpolitik habe von religidsen

4 Nicht Voreingenommenheit, nicht Kreuzfahrerbegeisterung sollen uns zum Kampfe gegen den Islam
treiben, aber wohl die Erwagung, dass es sich im Kampfe zwischen Kreuz und Halbmond um ideale Guter
handelt, um die echte Kultur, nicht bloss um die Frage, ob Afrika dem Christentum oder dem Islam, sondern
ob es europaischer Gesittung oder der Sittenverwilderung verfallen soll.“ (Verhandlungen 1906: 531) ,Nur
eine Alternative sehe ich fiir unsere Kolonien. Entweder sie werden islamisiert und dann durch die Derwisch-
Orden, die Mekkawallfahrten, die Koranhochschulen langsam, aber sicher, in eine feindselige, arabische
Kulturwelt hineingezogen, aus deren Dunkel Mahdi-Aufstande und Fulbe-Dschihads, Sklavenjagden und
Sklavenhandel wie Blitze grell aufzucken. Oder sie werden mit dem Geiste europaisch-christlicher Kultur
erflllt, dadurch innerlich dem Vaterlande angegliedert und mit uns durch die geheiligten Bande des
gemeinsamen Glaubens verknlpft. Ich meine, in dieser Alternative gibt es nur eine Wahl: Fir Christentum
und Deutschtum!” (Verhandlungen 1906: 510).

156



Interessen frei zu sein, die Unterstitzung der Mission untergrabe deren eigentliche Zielsetzung,
den ,Vorteil des Mutterlandes”:

Darf [...] eine Regierung ihre Islampolitik auf der Voraussetzung einer kiinftigen

Christianisierung aufbauen und die vielen Entwicklungsmoglichkeiten, die der
Islam bietet, vernachlassigen oder gar den Islam durch Widerstande kopfscheu machen?
Nie und nimmer. Sie muss mit dem Islam paktieren, und damit tritt sie wieder in
Gegensatz zur Mission. (Verhandlungen 1910: 644)

Gegen diese These Beckers wurde angeflhrt, dass ,deutsch-nationale, wirtschaftliche und
religiose Momente ... im Kampf gegen den Islam” zusammenfallen und ,flr eine erfolgreiche
Kolonialpolitik ... das religiose Moment unentbehrlich” sei (Verhandlungen 1910: 667). Allerdings

konne ,das religidse Interesse mit dem staatlich-kolonialen nicht [absolut identisch] sein”
(Verhandlungen 1910: 642).

‘

Andererseits blieb umstritten, was 1905 unter den Stichworten , Kulturwert” und , Kulturfaktor
diskutiert worden war. ,,Der Islam®, so Becker, habe ,eine ganz erhebliche Kulturarbeit in Afrika
geleistet”, eine Beobachtung, die ihn zur ,Theorie von einer Europaisierung des Islam” fihrte
(Verhandlungen 1910: 645, 650). Wie in seiner spdteren Auseinandersetzung mit Ernst Troeltsch,
ging es Becker um einen Islambegriff, der dessen Transformation durch Bildung und Wissenschaft
als denkmoglich in Betracht zog und zugleich auf eine Differenzierung von Religion und Politik
ausgerichtet war: ,Durch die europdische Bildung soll der Islam die soziale Form ,Religion’
erhalten, die nun nicht mit der Politik vermischt sei.” (Tezcan 2012: 32) Dagegen hieR es bei
Axenfeld: , Aus der christlichen Mission erwéachst eine vielseitige, wertvolle Kulturarbeit, wahrend

der Islam in Afrika fir den Kulturfortschritt so gut wie versagt oder gar ihn aufhalt.
(Verhandlungen 1910: 638)

Auch hier spiegelt sich in den Diskussionsbeitragen die Frage der Wissenschaftlichkeit. Seinen
Kritikern antwortend, betonte Becker:

[...] bei aller Anerkennung der Leistung der Mission — die Missionskreise stellen

doch nur einen Bruchteil des deutschen Volkes dar. Deshalb darf auf dem
Kolonialkongress, der kein Missionskongress ist, nicht ausschlieRlich der Missionsstand-
punkt zu Wort kommen. Ich sprach als neutraler Gelehrter, als objektiver Forscher, nicht
als Anwalt der Mission. Wenn ich auch warme Worte flr den Islam fand, so geschah es
vor allem von dem Geschichtspunkt aus: audiatur et altera pars. Der Islam wird aber
berurteilt und verunglimpft von Leuten, die nichts von der Sache verstehen. Das
Problem ist unendlich schwierig und kompliziert, namentlich, weil es sich mit dem
Rassenproblem vermischt. Von der Missionsseite werden alle Lichtseiten oder
Charakteristika einer hoheren Rasse hingestellt, wahrend alle Schaden dem Islam in die
Schuhe geschoben werden. Dies Vorgehen ist ungerecht. (Verhandlungen 1910: 671)

In einem Diskussionsbeitrag (des Grafen von Hoensbroech) wurde &hnlich hinterfragt, ,in
scharfer Weise gegen den Islam Stellung zu nehmen,” da die ,Kolonialkongresse nicht die

157



Aufgabe haben, eine bestimmte religidse Richtung auf Kosten anderer Richtungen zu fordern.”
(Verhandlungen 1910: 664) Gleichzeitig beanspruchte auch Axenfeld, ,als objektiver Forscher”
aufgetreten zu sein, indem er auf den bereits 1905 vorgetragenen Anspruch verwies, ,zur
vergleichenden Religionskunde” beizutragen: ,, Wir Missionsarbeiter stellen ans uns selbst, ganz
ebenso wie es die an praktischer Religionsverbreitung nicht beteiligten Forscher tun, die
Forderung der ,Objektivitat’ [...] und der gewissenhaften Bemihung um ein gerechtes Urteil.”
Ebenfalls an Becker dirfte die Bemerkung gerichtet gewesen sein, ,dass Anschauungen und
Urteile, die an dem Studium des einst auf dem Boden der hellenistischen Kultur erwachsenen
Islam gewonnen sind, zu Unrecht Gbertragen werden auf den Islam, der sich jetzt in den Boden
des primitiven Animismus einwurzelt.” (Verhandlungen 1910: 671-672) Fir Becker hingegen
schlossen sich religidse und wissenschaftliche Interessen gegenseitig aus: ,Glicklicherweise ist
auch der Islam gar nicht so schlimm, wie er in der Missionsliteratur meist erscheint.
Unparteilichkeit ist nie die Sache religiéser Polemik gewesen. Sie braucht es auch nicht. Der
lebendige Christ kann gar nicht objektiv sein, weil es fir ihn nur eine Erlésung gibt und diese
Erlésung ihm wichtiger ist als Bildung oder wissenschaftlicher Fortschritt.” Demgegeniber misse
Lldler Staat” — als Trager der Islampolitik — ,ausschlieRlich diese Welt im Auge haben.”
(Verhandlungen 1910: 644-645)

Dass man sich auf dem Kolonialkongress ungeachtet von Standpunktverschiedenheiten auf eine
,Resolution” verstandigen konnte, dirfte aber nicht nur der ,sammlungspolitischen Rhetorik”
(Grosse 2005: 99) der Kongresse geschuldet sein. Vielmehr ist davon auszugehen, dass dieser
Verstandigung das einigende Moment des Islam als Differenzbegriff zugrunde lag:

Though missionaries and Orientalists did evaluate some things differently, they

nonetheless had more in common than it seems at first glance. [...] | contend that
the importance of the debate cannot be reduced to the notion that one side emphasized
the positive effects and the other the potential dangers of Islam. Rather, the real
significance of the debate consists in the fact that here, Islam itself is put on the agenda.
[...] the Islam debate was not so much a dispute between scholars and missionaries as a
debate informed by a consensus that an ontological and essentialist difference existed
between the Muslim and the Christian world. According to this consensus the Muslim
world was defined by the slave trade, superficial and magic elements of faith,
polygamous practices, the complete absence of agency, and the fact that Islam
threatened to overrun the African colonies and then all of Europe. (Habermas 2012: 128-
132)

Die Annahme eines Gegensatzes von muslimischer und europaischer Zivilisation fand auch in der
Frage Ausdruck, ob der Islam die Gestalt einer modernen Religion annehmen kénne (Tezcan
2012: 32). Diese Frage wurde keineswegs eindeutig beantwortet. Die Forderung nach einer
Trennung von Staat und Religion als Bedingung kultureller und wirtschaftlicher Reformen stiel3
durchaus auf Widerspruch, wie sich im nachfolgenden Abschnitt dieses Aufsatzes zeigen wird.
Dabei wird auch auf die Ausgangsiberlegung zurlickzukommen sein, dass der Religionsbegriff

158



und das Konzept der Weltreligionen den Zusammenhang von Islam und Religion einerseits
stabilisieren, andererseits begrindungspflichtig erscheinen lassen. Wenn die Rede vom Islam den
semantischen Wandel hin zum Begriff der Weltreligionen reflektiert, ist bemerkenswert, dass in
den Debatten der Zeit keineswegs gesichert war, dass es sich beim Islam um eine Religion
handelt. Mit der Verbreitung des Begriffs ging die Hinterfragung genau dieses Zusammenhangs
einher, aber auch eine Vervielfaltigung der Begriindungen, dass es sich beim Islam um eine
Religion handelt, als ob dieser Zusammenhang erst noch zu beweisen sei. Das hat zu der These
geflhrt, dass sich im Begriff der Weltreligionen konfessionelle Wahrnehmungsmuster in
sakularisierter Gestalt fortschreiben, bis hin zur Annahme, gegenliber einem mit der Moderne
kompatiblen, sakularen Christentum sei nur der Islam exemplarisch Religion (Anidjar 2006).

3. Wissenschaftlichkeit und , Islam” jenseits der Kolonialkongresse

Auf dem Kolonialkongress von 1910 war Wissenschaftlichkeit seitens der durch Carl Heinrich
Becker vertretenen Islamwissenschaft u.a. mittels ,Unparteilichkeit” und in Abgrenzung von der
religiosen Polemik missionarischer Argumente beansprucht worden. Das entsprach dem in der
,,Diskussion Uber die Ausbreitung des Islam” vorgetragenen Hinweis, nicht ,als Propagandist des
Islam aufgetreten” zu sein, wahrend Hansens Vortrag lber ,islamglnstige Indiezukunftschauer
[sicl] spottelte (Verhandlungen 1910: 644, 671, 653). In dieser kolonialpolitisch aufgeladenen
Islamdebatte waren beide Seiten bestrebt, ihre Beitrage als wissenschaftliche zu plausibilisieren.
Von missionarischer Seite wurde, wie schon zuvor auf dem Kongress von 1905, auf den Beitrag
zur vergleichenden Religionswissenschaft hingewiesen, der nicht als in Widerspruch zum eigenen
religiosen Selbstverstdndnis stehend gesehen wurde.

Als Zuschreibungen verweisen ,Islampropaganda® oder , Liebdugeln mit dem Islam” auf zwei
Bedeutungsfelder (Verhandlungen 1910: 655, 666), von denen Letzteres im Folgenden mit Blick
auf Aushandlungen und Abgrenzungen von Wissenschaftlichkeit auch jenseits der Kongresse
kontextualisiert werden soll. Einerseits die Frage, inwiefern die Kolonisation der ,,Ausbreitung des
Islam” in den Kolonien entgegenkomme und welche religionspolitischen Konsequenzen daraus
zu ziehen sind. Andererseits wurden Stellungnahmen auf den Kongressen selbst zum Gegenstand
einer Debatte, da in den Redebeitragen immer wieder auf Unterschiede und Gemeinsamkeiten
in der Art und Weise des Redens vom Islam und dessen ,,Beurteilung” hingewiesen wurde. Dabei
wurde Wissenschaftlichkeit nicht nur in Anspruch genommen, sondern auch in Frage gestellt.

Auch jenseits der Kolonialkongresse lassen sich in deutschsprachigen Islamdebatten um 1900
Beispiele ausmachen, die Einblicke in diskursive Aushandlungen von Wissenschaftlichkeit geben.”
So monierte der Islamwissenschaftler Martin Hartmann in einer Rezension des Buches Morgen-
und Abendland. Vergleichende Kultur- und Rassestudien von Adolf Harpf (1906), dessen Verfasser

> Die nachfolgenden Absitze orientieren sich an einer friiheren Darstellung (Trein 2015: 135-141) und

erweitern diese um kolonialpolitische Kontexte der Debatte mit Blick auf Diskussionen im Umfeld der
Kolonialkongresse.

159



habe versaumt, die positive Bedeutung der britischen Kolonialpolitik fiir Agypten ausreichend zu
wurdigen:

7 Dass aber die selbststichtige Politik der Briten, die in Kairo durch den umsichtigen
und energischen Lord Cromer vertreten wird, einen glanzenden Erfolg nicht bloss
far das englische Imperium, sondern auch fur die Bewohner des Nillandes gehabt hat,
wird von H. nicht gesagt. Wenn sich die Englander die Ausbeutung des Sudans, den sie
auf dem Papier mit der agyptischen Regierung zusammen verwalten, zu ihrem
ausschliesslichen Vorteil dadurch sichern, dass sie die Bahnstrecke Assuan —Wadi Halfa
ungebaut lassen, und den reichen Handel des Sudan Uber die kirzlich fertiggestellte
Strecke Berber — Sawakin leiten, so kann ihnen das doch niemand verdenken, am
allerwenigsten ein Deutscher, dessen Volksgenossen das volkische Interesse in den
Kolonien riicksichtslos entschlossen wahrnehmen. (Hartmann 1906: 361-362)

Auch an anderer Stelle bezog sich Hartmann explizit auf Themen und Stichworte der Debatte auf
den Kolonialkongressen (Hartmann 1910; Haridi 2005: 82-84). Mit der ,Resolution” von 1910
zeigte er sich ,[v]ollig einverstanden” (Hartmann 1912: 36). Becker nicht undhnlich, der ,eine
absolut voraussetzungslose Beurteilung der Sachlage [...] von religidsen Voraussetzungen®
missionarischer Sprecherpositionen abgrenzte (Becker 1910: 391), verteidigte sich Hartmann im
Briefwechsel mit seinem Kollegen Ignaz Goldziher als ,reiner Religionswissenschaftler und
Soziologe”: ,[M]ir liegt Parteinahme fir irgend eine der sogenannten Religionen véllig fern.”
(Hanisch 2000: 331) Dieser Anspruch erscheint im Lichte der zeitgendssischen Debatte betrachtet
keineswegs unkontrovers. So hiel8 es in der Diskussion zur ,Ausbreitung des Islam” auf dem
Kolonialkongress von 1910: ,Ebenso wie hier eine freiwillige Vereinigung mit den
Sozialdemokraten eine antinationale Tat wdre, ebenso arbeitet derjenige gegen das Wohl der
Kolonie, der den Islam fordert. Der Umsturz wird dadurch in der Kolonie erzogen.”
(Verhandlungen 1910: 669)

Umgekehrt findet sich im Journal Die Neue Zeit. Wochenschrift der deutschen Sozialdemokratie
1913 ein Artikel zu Hartmanns Buch Islam, Mission, Politik (1912), der explizit und kritisch gegen
kolonialpolitische Apologien Stellung bezog. In diesem Artikel war u.a. zu lesen: ,,Hartmann sagt
am Anfang seiner Schrift [...] er bemuhe sich, sich von der Suggestionierung durch irgend ein
religidses oder politisches Parteiprogramm freizuhalten. Wir kdnnen nicht zugeben, dass ihm dies
gelungen ist.” (van Ravesteyn 1913: 29) Die Forderung, Religionsfreiheit und die Trennung von
Staat und Religion waren fir Reformen im Osmanischen Reich unerlasslich, sei vielmehr Ausdruck
einer religionsfeindlichen Haltung und der ,Kultur des Islam” keineswegs wohlgesonnen (van
Ravesteyn 1913: 30, 29). Der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und Unparteilichkeit erscheint
hier als kolonialpolitisch korrumpiert und konnte als politischer Kampfbegriff problemlos die
Seiten wechseln. Als ,allein wissenschaftliche[r] und unparteiische[r] SchluR“ mUsse ,die einzige
wirklich zivilisatorische Politik dem Islam gegeniber [...] die Behandlung des Islam und der
islamitischen Staaten als véllig Gleichberechtigte” sein (van Ravesteyn 1913: 30, 29).

160



Im breiteren kolonialpolitischen Kontext der Debatte diente der Islam auch als Bezugspunkt der
Kritik am auf Europa bezogenen Zivilisationsdiskurs. So wurde auf dem vierten Kongress der
Kommunistischen Internationale (1922) , die positive, emanzipatorische Seite dessen” betont,
,was die Komintern Panislamismus“ nannte: ,,Dem westlichen dekadenten und untergehenden
Kapitalismus erhebt sich drohend die junge, immer kraftiger werdende Welt des Orients und des
Islams — ungezahlte Millionen, die der Imperialismus seit Jahrhunderten so tief erniedrigt,
milhandelt und ausgeplindert hat, dal8 sie sich immer mehr gegen ihn empoéren.” (Flores 1980:
219-220) Diese Kritik weist interessanterweise Ahnlichkeiten mit Debattenbeitrdgen auf, denen
,Islampropaganda® (Verhandlungen 1910: 654) und Unwissenschaftlichkeit vorgeworfen wurde.

Ein Beispiel waren flir Hartmann ,,die Blcher des Adil Schmitz du Moulin®, welche ihm als ,, wUstes
Durcheinander von unverstandener Lektire” und, so Hartmann weiter, ,voreingenommener
Beobachtung” galten ,,und eine[n] gliihenden Hass gegen die islamische Lander beherrschenden
Europder” zum Ausdruck bringen wirden (Hartmann 1909: 2). Anderen Rezensionen war zu
entnehmen, dass deren Verfasser urspriinglich aus Zilpich stamme, als Ingenieur auf Sumatra
tatig gewesen und zum Islam konvertiert sei und zur kolonialen Herrschaft kritisch Stellung
bezogen habe (Trein 2015: 137-138). ,Wenn es auch nicht offiziell so genannt wird, so ist doch
die einzige Triebfeder aller Kolonialbestrebungen ausschliellich der Eigennutz mit allen Mitteln.”
(Schmitz du Moulin 1904: 225) Ahnlich wie spater auf dem Kongress der Komintern, wird der
»1slam”auch hier mit einer politischen Alternative zum Kapitalismus in Verbindung gebracht: ,Fir
jene, denen es wirklich Ernst mit Sozialismus, d.h. Kameradschaftlichkeit oder Briiderlichkeit ist,
wadre nichts besseres [...] denkbar als einzutreten in die grolle Bruderschaft des Islams” (Schmitz
du Moulin 1904: 283). Die Aushandlung von Wissenschaftlichkeit erweist sich so nicht nur mit
dem globalen Religionsdiskurs verwoben, sondern auch mit dem religidsen und dem politischen

Feld bzw. mit Akteuren des politischen und sozialistischen Diskurses.

4. Schluss: Religion im Mahlstrom der Verwissenschaftlichung

Wird Verwissenschaftlichung weniger als linearer Prozess und als Selbstbeschreibung moderner
Gesellschaften, sondern als diskursives Aushandlungsgeschehen von Wissenschaftlichkeit in den
Blick gebracht, zeigen Religionsbeziige dieser Aushandlung im Umfeld der Kolonialkongresse,
dass Wissenschaft und Religion weniger Gegensatze darstellen, sondern vielfach miteinander
verflochten sind. Einerseits war Religion Gegenstand einer Islamdebatte, die von verschiedenen
Sprecherpositionen mit je eigenen Wissenschaftlichkeitsanspriichen und durch einen diskursiven
Rahmen von Unterscheidungen der Religion getragen war. Der Religionsbegriff fungierte auch
hier als Differenzbegriff, um das Verhaltnis von Religionen (Christentum, Islam) zu klaren. Der
Islam wurde haufig als kulturelles Feld eigener Art verstanden, welches eben nicht nur Religion
umfasst, sondern alle Lebensbereiche der Gesellschaft. Demgegeniber wurden Forderungen
nach einer Reform gestellt, welche den Einfluss der Religion auf andere Bereiche von Gesellschaft
beschrankt. In Diskursen Gber den Katholizismus als anti-moderne Religion und ,innerer Orient”
Europas lassen sich dhnliche Unterscheidungen ausmachen, die ebenfalls eng mit der Geschichte

161



des Sdkularisierungsprozesses zusammenhangen (Casanova 2009; Borutta 2010). Andererseits
kommt Religion in der Disziplinierung von Anspriichen auf Wissenschaftlichkeit als konstitutives
Gegenlber Bedeutung zu. ,Unwissenschaftlichkeit” wurde in der Islamdebatte mit Blick auf
apologetische und religiose Agenden diagnostiziert. Hier stellt sich die Frage nach politischen,
kulturellen und religiosen Diskursen und Pragungen, auch und gerade dann, wenn diese in
wissenschaftlicher Absicht diagnostiziert oder negiert wurden. Das Auftreten der Missionen auf
den Kolonialkongressen zeigt umgekehrt, wie apologetische Diskurse als Beitrag zur disziplindren
Ausbildung und damit auch als Teil der Entwicklung der Religionswissenschaft aufgefasst wurden.
Wenn die Disziplin gegen eine theologische Religionswissenschaft in Stellung gebracht wurde
(Hardy 1898; Wach 1924), dirfte kein einheitliches Bild der Grenzverlaufe von Wissenschaft und
Religion vorausgesetzt gewesen sein.® Das Narrativ der Emanzipation der Religionswissenschaft
von der Theologie (Mohn 2021) ist folglich auf das Verhaltnis von Unterscheidungen zu befragen,
mittels denen solche Grenzverlaufe beobachtet werden (Trein 2023).

Literaturverzeichnis
Anidjar, Gil. 2006. ,Secularism.” Critical Inquiry 33 (1), 52-77.

Auffarth, Christoph. 2005. ,,Weltreligion® als ein Leitbegriff der Religionswissenschaft im
Imperialismus.” In Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen. Europdische
Missionsgesellschaften in politischen Spannungsfeldern in Afrika und Asien zwischen 1800
und 1945, hg. von Ulrich van der Heyden / Holger Stoecker. Stuttgart: Steiner, 17-36.

Becker, Carl Heinrich. 1910. ,Die Islamfrage auf dem KolonialkongreR 1910.“ Der Islam.
Zeitschrift flir Geschichte und Kultur des islamischen Orients 1 (3-4), 390-391.

Borutta, Manuel. 2010. ,Genealogie der Sadkularisierungstheorie. Zur Historisierung einer
groRen Erzdhlung der Moderne.” Geschichte und Gesellschaft 36 (3), 347-376.

Casanova, José. 2009. Europas Angst vor der Religion. Berlin: Berlin University Press.

Flores, Alexander. 1980. Nationalismus und Sozialismus im arabischen Osten.
Kommunistische Partei und arabische Nationalbewegung in Paldstina 1918-1948.
Minster: Periferia.

Grosse, Pascal. 2005. ,Die Deutschen Kolonialkongresse in Berlin 1902, 1905 und 1910.“ In
,-..Macht und Anteil an der Weltherrschaft”. Berlin und der deutsche Kolonialismus, hg.
von Ulrich van der Heyden / Joachim Zeller. Minster: Unrast, 95-100.

Fir die Islamwissenschaft ist die These interessant, Becker habe Kultur und weniger Theologie und ,,Religion
als Erklarungsansatz” verfolgt, was gegeniber einer Konfliktthese ,als Entscharfung der ideologisch stark
aufgeladenen Frage nach dem Verhaltnis von Wissenschaft und Religion” gewertet werden kénne. Beckers
,Marginalisierung” von Religion scheint mit einer Kritik eines , Fortschritts- und Wissenschaftsoptimismus”
zu korrespondieren, auf welchem die Annahme eines Konflikts zwischen Wissenschaft und Religion fulite.
Vgl. Medrow 2018: 384, zur Konfliktthese 326-328.

162



Habermas, Rebekka. 2010. ,, Wissenstransfer und Mission. Sklavenhandler, Missionare und
Religionswissenschaftler.” Geschichte und Gesellschaft 36 (2), 257-284.

Habermas, Rebekka. 2012. ,,Islam Debates around 1900: Colonies in Africa, Muslims in Berlin, and
the Role of Missionaries and Orientalists.” In Migration and Religion: Christian
Transatlantic Missions, Islamic Migration to Germany, hg. von Barbara Becker-Cantarino.
Amsterdam: Rodpoi, 123-154.

Habermas, Rebekka. 2014. ,Debates on Islam in Imperial Germany.” In Islam and the European
Empires, hg. von David Motadel. New York: Oxford University Press, 231-253.

Hanisch, Ludmila, Hg. 2000. ,Machen Sie doch unseren Islam nicht gar zu schlecht”. Der
Briefwechsel der Islamwissenschaftler Ignaz Goldziher und Martin Hartmann 1894-1914.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Hardy, Edmund. 1898. ,Was ist Religionswissenschaft? Ein Beitrag zur Methodik der
historischen Religionsforschung.” Archiv fiir Religionswissenschaft 1, 9-42.

Haridi, Alexander. 2005. Das Paradigma der islamischen Zivilisation — oder die Begriindung
der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933). Wirzburg:
Ergon.

Hartmann, Martin. 1906. ,Rezension zu ,Adolf Harpf: Morgen- und Abendland. Vergleichende
Kultur- und Rassestudien, Stuttgart 1905°.“ Zeitschrift des Vereins fiir Volkskunde 16,
360-364.

Hartmann, Martin. 1909. Die Frau im Islam. Halle: Gebauer-Schwetschke.

Hartmann, Martin. 1910. , Deutschland und der Islam.” Der Islam. Zeitschrift fiir Geschichte
und Kultur des islamischen Orients 1 (1), 72-92.

Hartmann, Martin. 1912. Islam, Mission, Politik. Leipzig: Wigand.

Haustein, Jorg. 2023. Islam in German East Africa, 1885-1918: A Genealogy of Colonial
Religion. Cham: Palgrave Macmillan.

Krtger, Oliver. 2023. ,Edmund Hardy: Religionswissenschaft als empirische Kultur- und
Geisteswissenschaft.” A9GOS 2/2, Sonderheft Hardy 125, 87-119.

Kruger, Oliver / Ulrich Vollmer, Hg. Hardy 125. AAGOS 2/2 (Sonderheft).

Luddeckens, Dorothea. 2002. Das Weltparlament der Religionen von 1893. Strukturen
interreligiéser Begegnung im 19. Jahrhundert. Berlin: De Gruyter.

Maltese, Giovanni. 2021. ,lIslam is not a ,Religion’ — Global Religious History and Early
Twentieth-Century Debates in British Malaysia.” Method and Theory in the Study of
Religion 33 (3-4), 345-380.

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions: Or, how European Universalism
was preserved in the Language of Pluralism. Chicago: The University of Chicago Press.

163



Medrow, Lisa. 2018. Moderne Tradition und religiése Wissenschaft. Islam, Wissenschaft und
Moderne bei I. Goldziher, C. Snouck Hurgronje und C. H. Becker. Leiden: Ferdinand
Schoéningh.

Metzger, Franziska. 2011. Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20.
Jahrhundert. Bern: Haupt (utb).

Mirbt, Carl. 1910. Mission und Kolonialpolitik in den deutschen Schutzgebieten. Tlbingen:
Mohr Siebeck.

Mohn, Jirgen. 2021. , Religionswissenschaft als nicht-theologische Disziplin in ihrem Bezug zur
theologischen Enzyklopadie: Verortungen und Entwicklungen von der Emanzipation zur
Partizipation.” In Themen und Probleme theologischer Enzyklopddie. Perspektiven von
innen und von aufSen, hg. von Christian Albrecht / Peter Gemeinhardt. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 181-191.

Ravesteyn, Willem van. 1913. ,Ein Bekdmpfer des Islam.” Die Neue Zeit. Wochenschrift der
deutschen Sozialdemokratie 31 (2) / H. 27, 25-30.

Schmitz du Moulin, Muhammad A. 1904. Der Islam., d.h. die Ergebung in Gottes heiligen
Willen. Leipzig: Uhlig.

Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer. Eine Globalgeschichte der Religionen im 20.
Jahrhundert. Minchen: Beck.

Tezcan, Levent. 2012. Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam
Konferenz. Konstanz: Konstanz University Press.

Trein, Lorenz. 2015. Begriffener Islam. Zur diskursiven Formation eines Kollektivsingulars und
zum Islamdiskurs einer europdischen Wissenschafts- und Religionsgeschichte.
Wirzburg: Ergon.

Trein, Lorenz. 2023. Beobachtungen der Sdkularisierung und die Grenzen der Religion. Tibingen:
Mohr Siebeck.

[0. Hg.] 1906. Verhandlungen des Deutschen Kolonialkongresses 1905 zu Berlin am 5., 6. und 7.
Oktober 1905. Berlin: Reimer.

[0. Hg.] 1910. Verhandlungen des Deutschen Kolonialkongresses 1910 zu Berlin am 6., 7. und 8.
Oktober 1910. Berlin: Reimer.

Wach, Joachim. 1924. Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheo-
retischen Grundlegung. Leipzig: J. C. Hinrich.

164



Uber den Autor

PD Dr. Lorenz Trein ist Religionswissenschaftler an der Ludwig-Maximilians-Universitat Minchen.
Seine Arbeitsschwerpunkte sind allgemeine Religionswissenschaft, europaische Religionsgeschichte,
Zeit- und Geschichtstheorien, Begriffsgeschichte und Wissenssoziologie. Seine Veroffentlichungen
umfassen u.a. Begriffener Islam (2015), Narratives of Disenchantment and Secularization (2021, hrsg.
mit Robert A. Yelle), Beobachtungen der Sékularisierung (2023) sowie zuletzt Sdkulare Religion (2024,
hrsg. mit Christoph Auffarth). Aktuelle Projekte: , Transzendenzbezlige geschichtlicher und sozialer
Zeit in Diskursen Uber das Anthropozan®, ,Globale Religionsgeschichte und Ideenpolitik des Islam
ausgehend von Leopold Weiss/Muhammad Asad und Talal Asad”, ,Sékularisierung und Religion:
Verschrankte Begriffsgeschichten und sprachlicher Wandel im 20. Jahrhundert” sowie , History and
the Secular”.

E-Mail: lorenz.trein@Irz.uni-muenchen.de

Danksagung

Mein Dank gilt Anja Kirsch, Stephanie Gripentrog-Schedel, David Atwood, Christoph Auffarth, Dirk
Johannsen, Oliver Kriiger und Stefan Ragaz. In besonderem Male mochte ich Jirgen Mohn danken.
Durch seine fragende und sich zuriicknehmende Art und Weise des Forschens, die Antworten und
Schlussfolgerungen stets als etwas Offenes betrachtet, hat er Raum fiir Alternativen geschaffen.

Abstract in English

The negotiation of scientific rigor is by no means limited to intra-academic debates and theoretical
literature. What is considered “scientific,” “factual,” or “impartial” comes to a head in the context of
political, cultural, and religious questions about current events. The article traces the outlines and
background of a debate that took place at the Colonial Congresses in Berlin in 1905 and 1910. This
debate was primarily devoted to the question of how to assess Islam as a cultural factor. Important
keywords in the debate were “Islam danger” and “Islam propaganda”.

Whether Islam was a religion in the modern sense was by no means a foregone conclusion. The
demand for the separation of state and politics and for freedom of religion as a condition for the
civilizing mission did not go unchallenged. Conversely, Islam was seen as an alternative to European
civilization, which was considered decadent. The relationship between political, religious, and
scientific interests in the debate was also controversial. Again, “unscientific” and “partisanship” were
also used here as political battle concepts to discredit opposing arguments.

165



