Wissenschaft, Religion und die Prapotenz der
Grenze: eine essayistische Hommage an

AAGOS Jirgen Mohn

Perspectives in the Study of Religion
Perspectives en sciences des religions
Perspektiven in der Religionswissenschaft

Prospettive in scienze della religione St efa n R a g a Z

Veroffentlicht am 01.12.2025

Zusammenfassung

Dieser Beitrag stellt Wissenschaft und Religion heuristisch gegeniber. Er vertritt die These, dass sich
die beiden Konstituenzien dieser Gegeniberstellung unter Rickgriff auf Jurij Lotmans kultursemio-
tisches Konzept der Semiosphare in Bezug auf ihr jeweiliges Verhaltnis zur kulturellen Dynamik formal
unterscheiden lassen, ohne dass sie inhaltlich definiert werden missen. Die Religion wird dabei mit
Lotmans Begriff des Zentrums assoziiert, die Wissenschaft mit der Grenze. Die Wissenschaft ist
diejenige Kulturform, die — semiotisch gesprochen — mit der Verdanderung von der Peripherie her
rechnet, da sie sich selbst als stets revidierbar auffasst. Die Religion hingegen wird als kulturelles
Modell verstanden, das nach Zentralisierung, Homogenisierung und Verstetigung strebt. Um ihre
Stabilitdt zu gewahren, versucht die Religion sich gegen die von der Grenze her einfliessende
Information zu immunisieren. Der religions- und wissenschaftstheoretische Essay ist eine Hommage
an Jirgen Mohn und eine Danksagung flrr unsere langjdhrige Zusammenarbeit.

1. Zwischen Zahnmedizin und Religionswissenschaft

Als Student erwahnte ich gegeniber Jirgen Mohn in einer Sprechstunde — es muss mehr als 15
Jahre her sein — eine bei mir anstehende praventive operative Entfernung eines Weisheitszahns,
zu der mir mein Zahnarzt geraten hatte, um spatere Probleme zu vermeiden. Im gleichen Zug
sollte ein weiterer Weisheitszahn gezogen werden, der bereits zu Schmerzen geflihrt hatte.
Jirgen Mohn riet mir von der Operation ab mit dem (sinngemass erinnerten) Argument, damit
solle nur Geld verdient werden. Ich will eine solche Absicht meinem Zahnarzt (es ist noch immer
derselbe) in keiner Weise unterstellen, und doch muss mir damals etwas an diesem Einwand
eingeleuchtet haben. Ich sagte die Operation ab und beschrankte mich darauf, nur den
Weisheitszahn ziehen zu lassen, der tatsdchlich Probleme verursachte. Obwohl Jirgen Mohn
seine Argumentation selbstverstdndlich nicht auf eine zahnmedizinische Fachkenntnis abstitzen
konnte, hat er bis heute recht behalten: Der Zahn, der praventiv hadtte herausoperiert werden
sollen, sitzt nach wie vor in meinem Kiefer, ohne dass er sich jemals negativ bemerkbar gemacht
hatte.

Korrespondierender Autor: Stefan Ragaz.

Um diesen Artikel zu zitieren: Ragaz, Stefan. 2025. , Wissenschaft, Religion und die Prapotenz der Grenze: eine
essayistische Hommage an Jirgen Mohn.” A9GOS 4 (2) Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 235-246.
DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8215.

Lizenz durch ASIGOS und den Autor. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org.




Naturlich kommt dieser Anekdote im Rlckblick in erster Linie eine humoristische Relevanz zu,
doch sie weist auch stellvertretend auf die interessierte und nahbare Art hin, mit der Jirgen
Mohn seinen Studentinnen und Studenten begegnete. Seine Lehrveranstaltungen und
Sprechstunden waren durch eine ungezwungene, aber intellektuell anspruchsvolle Atmosphére
gepragt, die dazu anregte, sich Uber die reine Erfillung der sogenannten Lernziele hinaus
einzubringen und sich auch Uber personliche Interessen auszutauschen. So unterhielt ich mich
mit ihm z.B. Uber unser geteiltes Interesse flir Comics, noch bevor er dieses Medium in seiner
Lehre und Forschung aufgriff.

Da ich seit dem ersten Semester meines Studiums mit Jirgen Mohn bekannt bin, beginnt meine
akademische Verwandtschaft mit ihm also nicht erst ab dem Zeitpunkt, als er mein Doktorvater
wurde. Studium und Doktorat bilden ein Kontinuum, von der ersten Sitzung des ,Grundkurses
Religionswissenschaft” vor fast 20 Jahren bis hin zur Verteidigung der Dissertation 2020 und
darlber hinaus. Mit seiner intellektuellen Offenheit, Belesenheit und stetigen Bereitschaft,
Wissenschaft unkonventionell und kreativ zu denken, hat Jirgen Mohn massgeblich zu meinem
Werdegang beigetragen. Die Idee, die der vorliegende Text entwirft, illustriert, so will ich meinen,
eine Art des Denkens, wie Jirgen Mohn sie uns vermittelt hat: eine nicht alltagliche, gar gewagte
Weise, konzeptionell (iber Religion nachzudenken. Meine Uberlegungen verbleiben in diesem
Rahmen explizit auf essayistischem Grund; sie beanspruchen nicht, einen im Detail
ausgearbeiteten vollwertigen wissenschaftlichen Aufsatz darzustellen, und schon gar nicht eine
ausgefeilte Theorie.

Es soll im Folgenden darum gehen, unter Rickgriff auf Jurij Lotmans Kultursemiotik — konkret
anhand des Konzepts der Semiosphdre und insbesondere des Begriffs der Grenze — einen
Vorschlag zu prasentieren, wie Wissenschaft und Religion formal Gber ihr Verhaltnis zur
kulturellen Dynamik unterschieden werden kénnen, ohne dass sie inhaltlich definiert werden
mussen. Es handelt sich dabei um eine Idee, die ich in meiner Dissertation ganz am Schluss in
einem Satz angedeutet, aber nicht weiter ausgefihrt habe (Ragaz 2021: 318). JUrgen Mohn griff,
wie ich mich erinnere, diesen Gedanken wahrend der Verteidigung der Dissertation zustimmend
auf und meinte, er hatte dazu gerne mehr lesen wollen. Dieser Essay unternimmt den
bescheidenen Versuch, diesen Faden weiterzuspinnen.

2. Begriffsantagonismus als Methode

Neben seinen bei Suhrkamp in Ubersetzung erschienenen Spatwerken Die Innenwelt des
Denkens und Kultur und Explosion (Lotman 2010a; 2010b) hat Jurij Lotman gegen Ende seines
Lebens ein drittes Buch verfasst: Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur
(Nepredskazuemye mechanizmy kul’tury, 2010c). Im Gegensatz zu den beiden anderen
Spatwerken ist dieses Buch nur wenig bekannt, obwohl schon 1994 eine italienische Ubersetzung
(mit frei Gbersetztem Titel) und dann 2013 eine englische Ubersetzung erschienen sind (Lotman

236



1994; 2013).! Was den Inhalt und das zentrale Konzept — Unvorhersagbarkeit
(nepredskazuemost’) resp. Explosion (vzryv) — betrifft, zeigen sich eine grosse Ahnlichkeit und
teilweise Uberschneidungen zwischen Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur und Kultur
und Explosion. Das erste Buch lasst das zweite aber nicht obsolet werden; sie sind, wie Maria
Corti, die Verfasserin der Einleitung zur italienischen Ubersetzung, festhalt, komplementar (Corti
1994: 10). Bei Lotman sei, so Corti, Uberdies eine Intertextualitdt des eigenen Gesamtwerks zu
erkennen, eine Form der Selbstzitierung und ,,un espandersi da un libro a un altro di riflessioni
uguali su oggetti diversi e di riflessioni diverse sullo stesso oggetto.” (Corti 1994: 9)* Mihhail
Lotman (Jurij Lotmans Sohn) wiederum bezeichnet die beiden Blicher in seinem Nachwort zur
englischen Ubersetzung als Diptychon, als zwei Versionen des gleichen Vorhabens (M. Lotman
2013:239).

Das Werk Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur ist (wie auch Kultur und Explosion) in
einer knappen, essayistischen Diktion verfasst, die den Text oft eher als Gedankenexperiment
denn als konsequent zu Ende gedachte Kulturtheorie auffassen lassen.® Genau in diesem Sinne
sollen auch meine Uberlegungen zum Verhéltnis von Wissenschaft und Religion in diesem Essay
verstanden werden: als eine heuristische Gegeniberstellung zweier Begriffe, die in einer
bestimmten Perspektive (nur in dieser) und ohne Anspruch auf Vollstandigkeit und Kohdrenz
einen Gedankengang zur Diskussion bringt. Lotman selbst schatzt diese Form der
Versuchsanordnung, die auf einem Begriffsantagonismus basiert. So stellt er z.B. in einem Kapitel
von Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur in ebendieser Weise die Wissenschaft der
Technik gegenlber: , Technik und Wissenschaft sind in der Tat eng miteinander verbunden. Aber
sie sind nicht deshalb miteinander verbunden, weil sie Synonyme wéren, sondern im Gegenteil
dadurch, dass sie Antithesen sind.” (Lotman 2010c: 67)* Lotman weist der Technik und der
Wissenschaft jeweils eine unterschiedliche kulturelle Dynamik zu. Die Technik entwickle sich in
sukzessiven® Prozessen und ihr Fortschritt sei deshalb gut voraussagbar. Wissenschaftliche
Entwicklungen geschahen hingegen unerwartet in Form einer kulturellen ,,Explosion” (Lotman
2010c: 67). Lotman versteht die Explosion als Moment der Unvorhersagbarkeit angesichts eines

1 Die schwierige Editionsgeschichte und die biographische Situation Lotmans gegen Ende seines Lebens sind
mitverantwortlich daflr, dass sich das Werk nur schwer in der wissenschaftlichen Diskussion etablieren
konnte (siehe dazu die editorischen Anmerkungen in Lotman 2010c: 189-193). In der italienischen
Ubersetzung von 1994 fehlen zwei Kapitel der russischen Ausgabe von 2010 (Model’ bilingvial’noj struktury
und Funkcii iskusstva). Eine aktuelle Uberblicksdarstellung zur russischen Semiotik, die ausfihrlich auf
Lotman eingeht, nennt Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur nicht (Gribel 2023).

2 [..] ein Sich-Ausbreiten gleicher Gedanken (iber verschiedene Gegenstiande und verschiedener Gedanken
tiber den gleichen Gegenstand von einem Buch zu einem anderen.” (Ubersetzung durch S.R.)

3 Dieser Schreibstil ist zumindest teilweise auf Lotmans Gesundheitszustand nach einem Schlaganfall

zuriickzufihren, der ihn dazu zwang, die Texte seiner letzten Schaffensphase vorwiegend zu diktieren (M.

Lotman 2013: 241).

,» TEXHUKA W HayKa [eNCTBUTE/IbHO TECHO CBA3aHbI. HO OHM CBA3aHbI HE MOTOMY, YTO ABASIOTCA CUHOHUMAMK,

a, HaNpPOTKB, B CUATY TOrO, UTO ABAAIOTCA aHTUTe3amu.” (Ubersetzung durch S.R.)

°> Ich orientiere mich bei der Ubersetzung von postepennyj als sukzessiv an der deutschen Ubersetzung von
Kultur und Explosion (Lotman 2010b: 224).

237



,Spektrum(s] gleich wahrscheinlicher Méglichkeiten, von denen nur eine realisiert wird.” (Lotman
2010b: 158) Es handelt sich um einen Moment der Kontingenz, in dem etwas prinzipiell Neues
entsteht. Lotman definiert seine grundlegende Metapher weder in Die unvorhersagbaren
Mechanismen der Kultur noch in Kultur und Explosion ausfihrlich; vielmehr ergibt sich die
Explikation des Konzepts wesentlich implizit aus dem Gesamtzusammenhang beider Blcher und
nicht zuletzt aus der Fille der angeflihrten literarischen und kulturhistorischen Beispiele, die die

explosiven Prozesse der Kultur in ihrem Wechselspiel mit den sukzessiven ausleuchten.

Lotman bestimmt in der erwahnten Passage weder Wissenschaft noch Technik inhaltlich,
sondern, wie gesehen, als miteinander verschrankte, aber sich entgegenstehende Mechanismen
der kulturellen Entwicklung. Ersetzt man in Lotmans Antithese provisorisch die Technik durch die
Religion, so mag der Gegensatz auf den ersten Blick immer noch funktionieren: Die Wissenschaft
ist innovativ und neuen, nicht vorhersagbaren Erfindungen zugewandt, die Religion hingegen ist
an Kontinuitat interessiert; ihre kulturelle Funktion ist es, die Welt méglichst voraussagbar zu
halten. Diese kulturelle Formel ist allerdings zu vage, um sie definitiv zu postulieren. Im Hinblick
auf eine Prazisierung des Verhdltnisses von Wissenschaft und Religion bedarf es deshalb einer
ausfihrlicheren Lektlre Lotmans, die uns zu seinem Begriff der Grenze flhren wird, dem
entscheidenden Theorieelement des Konzepts der Semiosphdre, das in Die Innenwelt des
Denkens breiten Raum einnimmt. Ich Ubernehme aus dem Werk Die unvorhersagbaren
Mechanismen der Kultur also nicht in erster Linie Lotmans Beschreibung der Wissenschaft als
explosive Dynamik, sondern hauptsachlich seine Methode des Begriffsantagonismus zum Zweck
der Herausarbeitung einer kulturellen Differenz. In Anlehnung an die oben zitierte Aussage Cortis
erlaube ich mir also, mit demselben Autor Uber den gleichen Gegenstand (hier die Wissenschaft)
noch einmal etwas anders nachzudenken.

3. Grenzwissenschaft einmal anders

Die Semiosphdre ist ein rdumliches semiotisches Modell der Kultur, die Voraussetzung und
zugleich das Produkt aller in ihr eingefassten Kommunikationsvorgéange, mithin das Medium, in
dem Kultur dynamisch entsteht, bewahrt wird und sich verandert. Die Semiosphéare weist eine
innere Heterogenitat auf, da in ihr verschiedene édltere und neuere semiotische Sprachen (resp.
Codes) und Texte im Umlauf sind. Ubersetzungsvorgange zwischen den verschiedenen Sprachen
erzeugen dabei laufend neue Information. Die Struktur der Semiosphére ist grundsatzlich
asymmetrisch und in Zentrum und Peripherie unterteilt, wobei die Sprachen, die am starksten
entwickelt und strukturiert sind, das Zentrum bilden. Das Zentrum strebt damit nach dem
,Stadium der Selbstbeschreibung”, d.h., es arbeitet eine kulturelle Grammatik aus (Sitten,
Gebrduche, juristische Normen), die es als massgebend fiir die ganze Semiosphére resp. Kultur
erachtet und auf sie zu Ubertragen versucht. Als Beispiele nennt Lotman die Erhebung des
Florentinischen zur gesamtitalienischen Literatursprache, die Ausdehnung des romischen Rechts
auf das gesamte Imperium oder die Etikette am Hof Ludwigs XIV., die zur Norm aller europaischen
Hofe wird. Je stdrker sich diese Entwicklung akzentuiert, desto eher wird dasjenige, was

238



L,auBerhalb der Semiotik” liegt, also sich nicht in die eigene Norm einfiigt, als kulturell nicht
existent betrachtet. Durch die hochgradig organisierte Selbstbeschreibung stabilisiert sich das
System im Zentrum; es wird dadurch aber starrer und verringert die Moglichkeit der Entstehung
neuer Information (Lotman 2010a: 163-171).

Zentral fur das Verstandnis des Semiospharenkonzepts ist die Grenze. Sie ist ,einer der
grundlegenden Mechanismen der semiotischen Individuation®, d.h., das Innere der Semiosphére
generiert seine ldentitdt Gber den Bezug zum ausserhalb der Grenze Gelegenen. Gilt der Raum
innerhalb der Grenze als der eigene, vertraute, kultivierte, sichere und harmonisch organisierte,
so erscheint der Raum jenseits der Grenze als fremd, feindlich, gefahrlich und chaotisch (Lotman
2010a: 174). Lotman versteht die Grenze als Ort der Innovation. Die ,metastrukturelle
Selbstbeschreibung” der Semiosphare ist im Zentrum konsistent, an der Peripherie hingegen
verliert sie ihre Kraft; sie vermag die dortigen semiotischen Verhaltnisse nicht mehr adaquat
abzubilden und wird gewissermassen zur Fremdsprache (Lotman 2010a: 178). Lotman schreibt

dazu:

Die Bereiche der Semiosphare, die im Zentrum des kulturellen Raums liegen und

die Ebene der Selbstbeschreibung erreichen, werden dadurch straff organisiert
und beginnen sich selbst zu regulieren. Gleichzeitig verlieren sie aber ihren dynamischen
Charakter, sie erschopfen ihren Vorrat an Unbestimmtheit und werden starr und
entwicklungsunfahig. An der Peripherie —je weiter vom Zentrum, desto deutlicher —wird
das Verhaltnis zwischen der semiotischen Praxis und der ihr aufgezwungenen Norm
immer konflikttrachtiger. Die normgerechten Texte hiangen ohne reales semiotisches
Umfeld in der Luft, und die Werke, die aus der realen semiotischen Umgebung
hervorgehen, treten in Widerspruch zu der kiinstlichen Norm. Dies ist das Gebiet der
semiotischen Dynamik. Hier entsteht das Spannungsfeld, in dem kiinftige Sprachen sich
entwickeln. (Lotman 2010a: 178)

Durch die erhdhte Dynamik an der Peripherie kdnnen sich dort periphere Zentren bilden, die eine
eigene Metabeschreibung entwickeln und mit der Zeit beanspruchen, ihrerseits die ganze
Semiosphare zu beschreiben (Lotman 2010a: 179). Lotman illustriert seine theoretischen
Passagen immer wieder durch Beispiele aus Kunst, Literatur und Geschichte. Im hier gegebenen
Zusammenhang verweist er etwa auf das Kino, das in seinen Anfangen ein marginales, peripheres
Jahrmarktspektakel war, um sich im Verlauf des 20. Jahrhunderts zu einer dominanten Kunstform
im Zentrum zu entwickeln (Lotman 2010a: 178).

Lotman charakterisiert die Grenze im Weiteren als ambivalent, insofern sie trennt und zugleich
verbindet. Da die Grenze zwei Kulturen, zwei Semiospharen voneinander scheidet, gehort sie
gewissermassen beiden Seiten an. Sie ist folglich der Ort der Zwei- und Mehrsprachigkeit und ein
,Ubersetzungsmechanismus” sowie eine ,filternde Membran®, indem sie Information aus einer
fremden Semiotik in die eigene Semiotik Gibertragt. Das Aussere wird dadurch zum Inneren. Die
importierte Information wird semiotisch integriert, ohne die Signatur des Fremden komplett zu
verlieren (Lotman 2010a: 182). Die Grenze differenziert Uberdies nicht nur die Semiosphare als

239



Ganzes von ihrem Aussen, sondern strukturiert auch ihr Inneres. Die Semiosphdre ist von
zahlreichen internen Grenzen durchzogen, die Sub-Semiosphdren mit eigener semiotischer
Identitatinnerhalb der Semiosphare konstituieren (Lotman 2010a: 184). Zirkuliert eine Mitteilung
Uber diese Grenzen hinweg, muss sie neu Ubersetzt werden; dadurch entsteht laufend neue
Information (Lotman 2010a: 187).

Halten wir als Zwischenfazit fest: Das entscheidende Moment in Lotmans Theorie ist das
Spannungsverhaltnis zwischen Zentrum und Peripherie, wobei letzterer die Funktion der
Innovation, der Generierung neuer Information zukommt, wahrend ersteres nach semiotisch
moglichst stabilen Verhaltnissen strebt.

Das Semiospharen-Konzept ist kein Geheimtipp. Es wurde und wird in den Kulturwissenschaften
rezipiert, adaptiert und weiterentwickelt. Das Modell scheint sich mit seinem Fokus auf die
Grenze als Ort der Dynamik und Ambivalenz z.B. besonders einer Anwendung auf die
kulturwissenschaftliche Imperienforschung anzubieten (Frank 2014: 216-219). Auch in der
Religionswissenschaft wurde es bereits aufgegriffen, um in Verbindung mit anderen
Theorieelementen religidse Transformationsprozesse modellhaft abzubilden (Roth 2016) oder
um wissenshistorische Vorgange zu deuten (Ragaz 2021).

Der Gedankengang, den ich hier unter Rickgriff auf die Semiosphare zur Diskussion stellen
mochte, setzt nicht an spezifischen historischen oder gegenwartigen kulturellen Konstellationen,
sondern an einer abstrakten wissenschafts- und religionstheoretischen Ebene an, um, wie bereits
angetont, den beiden Seiten des Begriffsantagonismus , Wissenschaft und Religion” eine
unterschiedliche kulturelle Dynamik zu attestieren. Das raumliche Modell der Semiosphére aus
Die Innenwelt des Denkens bietet sich im hier gegebenen Kontext eher dafir an als die
Unterscheidung in sukzessive und explosive Prozesse aus den beiden anderen Spatwerken
Lotmans. Es gdbe allerdings durchaus Ansatzpunkte, beide Ansatze zu verknlpfen, denn Lotman
greift in Kultur und Explosion die Begriffe der Semiosphéare und der Grenze kurz auf, und er betont
auch in diesem Buch die Dynamik, die in der Kultur durch den Import und die Ubersetzung
aussersemiotischer Information entsteht (Lotman 2010b: 147-148, 169-172). Den Begriff der
Explosion scheint er dabei an der Grenze zu verorten:

Jedoch ist diese dulSere Welt, die von der Kultur als Chaos wahrgenommen wird,

in Wirklichkeit ebenfalls organisiert. Ihre Organisation vollzieht sich nach den
Regeln einer der gegebenen Kultur unbekannten Sprache. In dem Moment, wenn die
Texte dieser dulReren Sprache in den Raum der Kultur eingesogen werden, ereignet sich
die Explosion. (Lotman 2010b: 171-172)

Ein Zusammenfihren von Semiosphdre und Explosion wiirde allerdings, so reizvoll der Versuch
wadre, den hier gegebenen Rahmen sprengen.

Wir sind nun in der Lage, die oben in Analogie zu Lotmans Vergleich von Wissenschaft und
Technik ad hoc entworfene Gegenlberstellung von Wissenschaft und Religion neu zu

240



konfigurieren. Lotman leitet von der allgemeinen Schilderung der Semiosphére zur spezifischen
Beschreibung der Grenze in folgender Formulierung Uber:

Die Einheit des semiotischen Raums der Semiosphare entsteht aber nicht nur

durch metastrukturelle Konstruktionen, sondern in wesentlich hdherem Mal
durch ein einheitliches Verhaltnis zur Grenze, die den inneren Raum der Semiosphare
vom dulReren, ihr Innen von ihrem Aufsen trennt. (Lotman 2010a: 173)

Es ist genau das Verhdltnis zur Grenze, auf das es mir in der Gegeniberstellung von Wissenschaft
und Religion ankommt. Aus Lotmans Einsicht, dass unter dem Blickwinkel der kulturellen Dynamik
das Zentrum der Homogenisierung und Statik, die Peripherie hingegen der Ambivalenz, dem
Wandel, der Innovation, dem Einfliessen neuer Information von aussen zuneigt, ergibt sich als
Konsequenz, die Religion als zentripetale kulturelle Erscheinungsform zu begreifen und die
Wissenschaft demgegentber als zentrifugale Kulturform zu betrachten. Die Religion strebt
folglich nach einem moglichst kohadrenten, widerspruchsfreien, geordneten, verstetigten,
(existenzielle) Ordnung schaffenden Weltbild. Sie tendiert, mit Lotman gesprochen, zum
,Stadium der Selbstbeschreibung”, das mit der ,Schaffung einer Grammatik, der Kodifizierung
von Sitten und Gebrauchen, der Festlegung juristischer Normen” einhergeht (Lotman 2010a:
170). Wie oben bereits dargestellt, geriert sich das Zentrum im Stadium der Selbstbeschreibung
als Referenz fir die gesamte Kultur, indem es versucht, seine Normen auf die ganze Semiosphére
zu Ubertragen (Lotman 2010a: 170). Die Phase der Selbstbeschreibung ist Lotman zufolge
notwendig, ,um ein UbermaR an Vielfalt innerhalb der Semiosphéare zu vermeiden: Andernfalls
droht das System seine Einheit und Bestimmtheit zu verlieren und zu zerfallen.” (Lotman 2010a:
170) Die Religion tendiert diesem Verstandnis zufolge also dazu, die gesamte Semiosphare unter
dem Gesichtspunkt ihrer eigenen Normen — sub specie religionis — zu betrachten.

Da die Religion sich im Zentrum verortet, flrchtet sie die Peripherie, denn dort verlieren ihre
Normen an Wirksamkeit, dort fliesst neue, die Stabilitdit des Zentrums herausfordernde
Information aus einer fremden Semiotik ein, dort entsteht ein Dialog mit anderen Semiospharen,
dort entsteht eine ,,Koiné” der Grenze, dort bilden sich kreolisierte semiotische Systeme (Lotman
2010a: 190), die die Homogenitat des Zentrums herausfordern. Die Religion ist daher ein
kultureller Mechanismus, der sich gegen die Prapotenz der Grenze zu immunisieren sucht. So
betrachtet, erweist sich die Religion also nicht als an etwas ausserhalb Gelegenes (z.B.
Transzendenz) rlickgebunden. Vielmehr ist die Transzendenz —um bei diesem Beispiel zu bleiben
—im Inneren, im Zentrum zu verorten. Sie ist ein wesentlicher Bestandteil der zentralen Norm,
also Teil der vertrauten Semiotik. Dazu kommen Rituale, Normen, Regeln, Gesetze und
Kodifizierungen, die helfen sollen, das Zentrum stabil und homogen zu halten.

Die Wissenschaft ist demgegenliber ein kultureller Mechanismus, der stets das Bewusstsein des
transformativen Potenzials der Grenze in sich tragt. Die Wissenschaft konzipiert sich in ihrer
Grundverfassung als revidierbar, veranderbar, transformierbar. lhre Zentren (Paradigmen) sind
nur tempordr; sie unterliegen dem Wandlungsdruck durch von der Grenze einfliessende, in die
eigene Semiotik neu Ubersetzte Information. Die Wissenschaft strebt nach dem Dialog an der

241



Grenze. Sie ist insofern ein peripheres, grenzaffines semiotisches System. Sie zielt nicht auf
Homogenisierung und Unifizierung der Kultur ab, sondern auf die stetige Transformation ihrer
eigenen Erkenntnisse durch den Kontakt mit der Grenze, wo ihre bestehenden Normen
herausgefordert und neu konfiguriert werden. |hr Verhaltnis zur Grenze gestaltet sich im
Vergleich mit der Religion also genau umgekehrt aus. Der Anspruch auf Beschreibung und
Durchdringung der ganzen Welt, der der Wissenschaft vorschnell zugeschrieben wird, ist daher
nur ein scheinbarer, auch wenn dies im gesellschaftlichen Diskurs bisweilen unbemerkt bleibt.
Sehr wohl eignet auch der Wissenschaft die Fahigkeit zur ,Selbstbeschreibung®, doch sie setzt
diese — unter dem Gesichtspunkt der Grenze (sub specie limitis) — stets als verganglich.

Diese skizzierte oder eher angedeutete Gegeniberstellung von Wissenschaft und Religion, die
gegenlber dem verbreiteten Alltagsverstandnis der sich als sdkular verstehenden
massenmedialen Offentlichkeit die Rollen vertauscht, indem sie die Religion dem Zentrum und
die Wissenschaft der Peripherie zuweist, ist keineswegs vollstdndig, mit Sicherheit nicht
abschliessend und vor allem stark reduktionistisch und idealtypisierend. Es handelt sich hier um
einen Ausschnitt, einen spezifischen Aspekt einer moglichen, weiter auszuarbeitenden Religions-
und Wissenschaftsdefinition. Eine solcherart schematische Gegeniberstellung von Wissenschaft
und Religion hat demnach einen rein heuristischen Charakter, und zwar in Bezug auf das
Verhdltnis von Wissenschaft und Religion. Es ist also eine reziproke Beziehung, die hier im Fokus
steht, eine Verbundenheit durch Opposition, analog zu Lotmans Antagonismus von Wissenschaft
und Technik. Die Bestimmung der einen Seite erfolgt jeweils ex negativo: Sie ist nicht die andere.
Wirde eine Seite der Gegentberstellung ausgetauscht und ein neues Begriffspaar gebildet (z.B.
Wissenschaft und Politik, Wissenschaft und Kunst, Religion und Politik, Religion und Recht etc.)
oder nur eine Seite separat betrachtet, so drangten sich moglicherweise andere Fragen und

Einsichten auf.

Das hier vorgeschlagene strikt formale (da letztlich auf Informationsflisse reduzierte) und nicht
inhaltlich konzipierte Verstdndnis von Wissenschaft und Religion muss nicht zwingend zu einer
vollumfanglichen Theorie ausbaubar sein. Es mag sich aber eignen, um bestimmte Kontexte
theoretisch zu erfassen, um bspw. spezifische Umwertungen abzubilden. Gemdss der
vorgeschlagenen Unterscheidung liesse sich etwa der in der Sowjetunion und anderen ehemals
kommunistischen Staaten praktizierte ,, Wissenschaftliche Atheismus” entgegen seiner eigenen
strengen Programmatik als religids, als Theologie einer politischen Religion erweisen, insofern er
in seinem starren, eng normierten, geschlossenen Wissenschafts- und Religionsverstandnis
eindeutig ein Phanomen des Zentrums und nicht der Peripherie reprasentiert und sich durch
rigide Ausschlusskriterien dem von der Grenze heranstromenden Transformationspotenzial
verwehrt. Andererseits ware die Frage zu stellen, ob eine Theologie, die sich selbst so nennt, aber
nur noch mit einem konsequent verwissenschaftlichten Religionsverstdndnis operiert und sich
dadurch als Kulturwissenschaft gebdrdet, noch dem Bereich der Religion angehért oder sich
durch ihre Offnung nicht vielmehr an die Grenze begeben hat.

242



Gerade mit Blick auf die anderen Beitrdge dieses Sonderhefts zeigt sich, dass die Beziehung von
Wissenschaft und Religion ein Resultat spezifischer historischer und gegenwartiger
Aushandlungsprozesse ist. In dieser Hinsicht hat die Engflihrung von Religion und Wissenschaft
in Gestalt eines Begriffsantagonismus ihre volle Berechtigung. Mit anderen Worten: Die
Religionswissenschaft interessiert sich in diskursanalytischer Perspektive (die in diesem Essay
nicht im Vordergrund steht) fir die Genese und kulturelle Brisanz der GegenUberstellung gerade
von Wissenschaft und Religion, nicht zuletzt deshalb, weil in ihrer disziplindren Benennung —
Religionswissenschaft — diese Opposition schon, Kldrung einfordernd, angelegt ist.

Die hier vorgetragenen Uberlegungen mogen Elemente einer ,kreativen Religionstheorie”
gemass der Einteilung von Adrian Hermann darstellen, also eine heuristische Versuchsanordnung
reprasentieren, die ad hoc und durchaus mit spielerischem Anspruch etwas als Religion
betrachtet, um aus dieser Betrachtung einen Erkenntnisgewinn zu erzielen, ohne aber die
Verpflichtung eingehen zu missen, notwendigerweise alle vermeintlichen Merkmale von
Religion zu erfassen, und selbstverstandlich ohne den Anspruch zu stellen, diese Beschreibung
misse mit dem Selbstverstandnis des beschriebenen Phdnomens kongruent sein (Hermann
2022:116-118). Konsequenterweise ist zu ergdnzen, dass analog von Elementen einer , kreativen
Wissenschaftstheorie” die Rede sein misste.

Dariiber hinaus wére eine Anschlussfahigkeit meiner Uberlegungen an bestehende Vorschlage
zur religionswissenschaftlichen Modellbildung in Bezug auf den Untersuchungsgegenstand
Religion zu diskutieren. Jirgen Mohns ,Religionsmodell fir die Religionswissenschaft” (Mohn
2022), das unter anderem den Begriff der Semiosphdre aufgreift und mit einer , Aisthesiosphare”,
einer ,Soziosphare” und einer , Religiosphare” kombiniert, kdnnte diesbezlglich eine Briicke
bilden:

Y- Religioses Wissen ist als ‘verbindliches” Wissen ein solches, das sich in seinen
Diskursen identisch verstetigen will und sich gegen Veranderungen immunisieren
muss. Sonst verlore es seine Verbindlichkeit. Trotzdem andert sich das religidse Wissen
im Prozess der Kommunikation wie alle anderen Wissensformen im Laufe der Zeit. Um
diesen Veranderungsprozess zu minimieren, bilden religiose Diskurse oder religidose
Gemeinschaften entsprechende Strategien aus, die auf eine ‘identische’” Weitergabe
ihres  Wissens angelegt sind. Zu solchen Strategien gehoéren Sakralisierung,
Kanonisierung, Ritualisierung, Lernprozesse, Regulierung des Diskurses usf. (Mohn 2022:
102)

Dass dieses Verstetigungsbestreben kultursemiotisch als Immunisierung gegen die Grenze
aufgefasst werden kann, ist die These meines Essays.

4. Die Welt als Minestrone

Das angesprochene ,Religionsmodell fiir die Religionswissenschaft” zeigt exemplarisch in zwei
Hinsichten, was Jirgen Mohns Verstandnis von Religionswissenschaft ausmacht: Es ist erstens ein
explizit formales, heuristisches Modell, das die vollstandige Souveranitat der Religionswissen-

243



schaft in Bezug auf die Bestimmung ihres Gegenstandes Religion unterstreicht, indem die
Religionswissenschaft Religion nicht als in der Welt einfach vorzufindendes Phanomen versteht,
das in der Folge addquat zu beschreiben ware, sondern explizit als wissenschaftliches Konstrukt
setzt, fUr das die Bestimmungskriterien nur aus dem wissenschaftlichen Diskurs selbst (und nicht
aus religiosen Diskursen) gewonnen werden konnen (Mohn 2022: 97-98). Zweitens illustriert
dieser kurze Text mit seiner Bezugnahme u.a. auf Burkhard Gladigow, Clifford Geertz, Jurij
Lotman, Michel Foucault, Niklas Luhmann oder Alain Caillé die Neigung Jirgen Mohns, Religion
anhand kreativ zu kombinierender Theorieelemente sehr verschiedener Provenienz zu
konzipieren. Die Kombination kann von Publikation zu Publikation variieren und bringt damit im
urspringlichen griechischen Wortsinn eine wahrhafte Heuristik zum Ausdruck: ein Finden, was
man sucht, ein Ausfindigmachen, ein Entdecken, ein Einsehen, ein Erforschen, ein zufilliges
Finden, ein Antreffen, ein Erlangen und schliesslich, wenn man bedenkt, dass das Altgriechische
neben Aktiv und Passiv mit dem Medium ein drittes Genus Verbi kennt, ein Fiir-sich-Auffinden
(siehe die Bedeutungsvarianten von heuriskein in Gemoll/Vretska 2006: 363).

Esist diese Freude an der Kreativitat, am intellektuellen Wagnis, dieses Suchen und Finden, diese
Kombinierlust, die uns Jirgen Mohn Uber die Jahre hinweg vermittelt hat, im Studium, wahrend
des Doktorats oder auch bei den kollegial-postdoktoralen Mittagessen im , Ristorante Borromeo®
oder in der ,Cantina e9“. Als eine seiner grossen Starken erschien mir immer die Fahigkeit zur
,allmahlichen Verfertigung der Gedanken beim Reden®, um es mit Kleist zu sagen. Ideen wie
diejenige, Wissenschaft und Religion anhand ihres Verhéltnisses zur Lotman’schen Grenze zu
unterscheiden, lassen Jirgen Mohn nicht zuerst danach fragen, ob sie religionswissenschaftlich
statthaft seien, sondern sind ihm Anlass und Anregung, im Gesprach solche Thesen

weiterzuentwickeln und zu prifen.

David Atwood verknipft Jirgen Mohns wissenschaftliche und personliche Offenheit in der
Danksagung zu seinem Aufsatz im vorliegenden Sonderheft mit dem leicht angepassten
Feyerabend’schen Diktum ,(almost) anything goes”. Auch ich mochte meinen Essay mit
Feyerabend enden lassen. In einer Vorlesung an der ETH Zirich spricht der
Wissenschaftsphilosoph Uber die Reaktion seiner Freundin Grazia auf seine Publikationen:

Y- Ihre [Grazias: S.R.] umfassende Kritik ist ungefahr immer die, dass meine Aufsatze
wie eine Minestrone sind. Da gibt es nicht Beginn, Mitte und Ende, sondern es ist

so eine Suppe, in der alles drin ist. Im Italienischen hat man das Schlagwort anything
goes ja mit tutto fa brodo Ubersetzt, und das trifft genau darauf zu. Ich habe mir das
Uberlegt und gesagt, dass Minestrone ja gar nicht so schlecht ist. Das ist keine Kritik,
sondern ein Lob, denn die ganze Welt, in der wir leben, ist eine Art von Minestrone. Es
gibt kleine, eingeschrankte Bereiche, in denen es ordentlich zugeht, wie zum Beispiel die
Universitdten —obwohl es in denen gerade auch nicht sehr ordentlich zugeht, wenn man
sich das im Detail ansieht —, aber abgesehen davon herrscht ein grolRes Durcheinander.
Wenn man sich in dieser Welt orientieren und ein wenig ber die in ihr vorgehenden
Dinge sagen will, ist es am besten, so zu schreiben, dass es dieser Welt dhnlich ist und

244



nicht zu sehr verschieden von ihr. [...] Und um die Welt kennenzulernen, so meine ich,
braucht man eine Minestrone. (Feyerabend 2023: 19-20)

Feyerabends kulinarische Metapher scheint mir zu Jirgen Mohns Denk- und Arbeitsstil, wie ich
ihn oben charakterisiert habe, zu passen (wenngleich der Aspekt des Durcheinanders sicherlich
nicht zutrifft), denn die Minestrone ldsst sich stets variieren und reinterpretieren; sie kann mit
vielen verschiedenen Zutaten kreativ angereichert und neu gemixt werden. Aber sie ist nicht
beliebig, denn schlussendlich gilt immer: Die Suppe muss eine Suppe bleiben.

Literaturverzeichnis

Corti, Maria. 1994. ,Introduzione.” In Lotman, Jurij M. Cercare la strada. Modelli della cultura,
Ubers. von Nicoletta Marcialis. Venezia: Marsilio, 7-13.

Feyerabend, Paul. 2023. Historische Wurzeln moderner Probleme. Vorlesung an der ETH Ziirich
1985, hg. von Michael Hagner / Michael Hampe. Berlin: Suhrkamp.

Frank, Susi K. 2014. ,Thesen zum imperialen Raum am Beispiel Russland.” In Erzdhite Mobilitéit
im éstlichen Europa. (Post-)imperiale Rdume zwischen Erfahrung und Imagination, hg.
von Thomas Grob / Boris Previsi¢ / Andrea Zink. Ttbingen: Francke, 197-219.

Gemoll, Wilhelm / Vretska, Karl. 2006. Gemoll. Griechisch-deutsches Schul- und Handwérterbuch.
Minchen: Oldenbourg.

Gribel, Rainer. 2023. ,Russian Structuralism and Semiotics in Literary Criticism and its
Reception.” In Central and Eastern European Literary Theory and the West, hg. von Michat
Mrugalski / Schamma Schahadat / Irina Wutsdorff. Berlin: De Gruyter, 723-783.

Hermann, Adrian. 2022. ,Wendung Mohn I: Vielfaltige Grundlagen der Theoriebildung und die
metatheoretische Debatte in der Religionswissenschaft und Religionsforschung.” In
Setzung — Wendung — Mitschrift. Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk
/ Yulia Lokshina / Adrian Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, Universitat
Bonn, 113-125.

Lotman, Jurij M. 1994. Cercare la strada. Modelli della cultura, Gbers. von Nicoletta Marcialis.
Venezia: Marsilio.

Lotman, Jurij M. 2010a. Die Innenwelt des Denkens, Ubers. von Gabriele Leupold / Olga
Radetzkaja. Berlin: Suhrkamp.

Lotman, Jurij M. 2010b. Kultur und Explosion, Gbers. von Dorothea Trottenberg. Berlin: Suhrkamp.
Lotman, Jurij M. 2010c. Nepredskazuemye mechanizmy kul’tury. Tallinn: TLU Press.

Lotman, Juri M. 2013. The Unpredictable Workings of Culture, Gbers. von Brian James Baer.
Tallinn: TLU Press.

245



Lotman, Mihhail. 2013. ,Afterword. Semiotics and Unpredictability.” In Lotman, Juri M. The
Unpredictable Workings of Culture, Gbers. von Brian James Baer. Tallinn: TLU Press, 239-
278.

Mohn, Jirgen. 2022. ,Setzung: Ein Religionsmodell fir die Religionswissenschaft?
Religionsaisthetische und religionssemiotische Uberlegungen.” In Setzung — Wendung —
Mitschrift. Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk / Yulia Lokshina /
Adrian Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, 97-112.

Ragaz, Stefan. 2021. Religija. Konturen russischer Religionskonzepte im Orientdiskurs des 19.
Jahrhunderts. Baden-Baden: Ergon. https://doi.org/10.5771/9783956507847.

Roth, Mirko. 2016. Transformationen. Ein zeichen- und kommunikationstheoretisches Modell zum
Kultur- und Religionswandel. Berlin: LIT.

Uber den Autor

Dr. Stefan Ragaz hat in Basel bei Jirgen Mohn (Zweitbetreuung durch Thomas Grob) zur
religionsbezogenen russischen  Orientrezeption im 19. Jahrhundert promoviert. Seine
Forschungsinteressen beinhalten neben der Wissens- und Kulturgeschichte Russlands im 19.
Jahrhundert den sog. ,Wissenschaftlichen Atheismus® resp. die Religionsforschung in der
Sowijetunion sowie die Methodik und Theorie der Religionswissenschaft.

E-Mail: stefan.ragaz@bluewin.ch

Abstract in English

This contribution in honor of Jirgen Mohn heuristically contrasts science and religion. It argues that
the two elements of this juxtaposition can be formally distinguished based on their respective
relationships to cultural dynamics. To develop this idea, the essay draws on Juri Lotman’s concept of
the semiosphere. Adopting Lotman’s spatial metaphors, science is associated with the periphery and
religion with the center. Accordingly, science is portrayed as a cultural mechanism that sees itself as
inherently open to transformation through information arriving from the periphery. In contrast,
religion is understood as a cultural mechanism that seeks centralization, homogenization, and stability
by attempting to immunize itself against such external influences.

246



