
 
Korrespondierender Autor: Stefan Ragaz. 
Um diesen Artikel zu zitieren: Ragaz, Stefan. 2025. „Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der Grenze: eine 
essayistische Hommage an Jürgen Mohn.” AЯGOS 4 (2) Sonderheft Genres der Verwissenschaftlichung, 235-246. 
DOI: 10.26034/fr.argos.2025.8215. 

 Lizenz durch AЯGOS und den Autor. Besuchen Sie https://www.journal-argos.org. 

 
 

 

Zusammenfassung 
Dieser Beitrag stellt Wissenschaft und Religion heuristisch gegenüber. Er vertritt die These, dass sich 
die beiden Konstituenzien dieser Gegenüberstellung unter Rückgriff auf Jurij Lotmans kultursemio-
tisches Konzept der Semiosphäre in Bezug auf ihr jeweiliges Verhältnis zur kulturellen Dynamik formal 
unterscheiden lassen, ohne dass sie inhaltlich definiert werden müssen. Die Religion wird dabei mit 
Lotmans Begriff des Zentrums assoziiert, die Wissenschaft mit der Grenze. Die Wissenschaft ist 
diejenige Kulturform, die – semiotisch gesprochen – mit der Veränderung von der Peripherie her 
rechnet, da sie sich selbst als stets revidierbar auffasst. Die Religion hingegen wird als kulturelles 
Modell verstanden, das nach Zentralisierung, Homogenisierung und Verstetigung strebt. Um ihre 
Stabilität zu gewähren, versucht die Religion sich gegen die von der Grenze her einfliessende 
Information zu immunisieren. Der religions- und wissenschaftstheoretische Essay ist eine Hommage 
an Jürgen Mohn und eine Danksagung für unsere langjährige Zusammenarbeit. 

 

1. Zwischen Zahnmedizin und Religionswissenschaft 
Als Student erwähnte ich gegenüber Jürgen Mohn in einer Sprechstunde – es muss mehr als 15 
Jahre her sein – eine bei mir anstehende präventive operative Entfernung eines Weisheitszahns, 
zu der mir mein Zahnarzt geraten hatte, um spätere Probleme zu vermeiden. Im gleichen Zug 
sollte ein weiterer Weisheitszahn gezogen werden, der bereits zu Schmerzen geführt hatte. 
Jürgen Mohn riet mir von der Operation ab mit dem (sinngemäss erinnerten) Argument, damit 
solle nur Geld verdient werden. Ich will eine solche Absicht meinem Zahnarzt (es ist noch immer 
derselbe) in keiner Weise unterstellen, und doch muss mir damals etwas an diesem Einwand 
eingeleuchtet haben. Ich sagte die Operation ab und beschränkte mich darauf, nur den 
Weisheitszahn ziehen zu lassen, der tatsächlich Probleme verursachte. Obwohl Jürgen Mohn 
seine Argumentation selbstverständlich nicht auf eine zahnmedizinische Fachkenntnis abstützen 
konnte, hat er bis heute recht behalten: Der Zahn, der präventiv hätte herausoperiert werden 
sollen, sitzt nach wie vor in meinem Kiefer, ohne dass er sich jemals negativ bemerkbar gemacht 
hätte.  

Wissenschaft, Religion und die Präpotenz der 
Grenze: eine essayistische Hommage an    

Jürgen Mohn 

Stefan Ragaz 

Veröffentlicht am 01.12.2025 
 

 



 236 

Natürlich kommt dieser Anekdote im Rückblick in erster Linie eine humoristische Relevanz zu, 
doch sie weist auch stellvertretend auf die interessierte und nahbare Art hin, mit der Jürgen 
Mohn seinen Studentinnen und Studenten begegnete. Seine Lehrveranstaltungen und 
Sprechstunden waren durch eine ungezwungene, aber intellektuell anspruchsvolle Atmosphäre 
geprägt, die dazu anregte, sich über die reine Erfüllung der sogenannten Lernziele hinaus 
einzubringen und sich auch über persönliche Interessen auszutauschen. So unterhielt ich mich 
mit ihm z.B. über unser geteiltes Interesse für Comics, noch bevor er dieses Medium in seiner 
Lehre und Forschung aufgriff.  

Da ich seit dem ersten Semester meines Studiums mit Jürgen Mohn bekannt bin, beginnt meine 
akademische Verwandtschaft mit ihm also nicht erst ab dem Zeitpunkt, als er mein Doktorvater 
wurde. Studium und Doktorat bilden ein Kontinuum, von der ersten Sitzung des „Grundkurses 
Religionswissenschaft“ vor fast 20 Jahren bis hin zur Verteidigung der Dissertation 2020 und 
darüber hinaus. Mit seiner intellektuellen Offenheit, Belesenheit und stetigen Bereitschaft, 
Wissenschaft unkonventionell und kreativ zu denken, hat Jürgen Mohn massgeblich zu meinem 
Werdegang beigetragen. Die Idee, die der vorliegende Text entwirft, illustriert, so will ich meinen, 
eine Art des Denkens, wie Jürgen Mohn sie uns vermittelt hat: eine nicht alltägliche, gar gewagte 
Weise, konzeptionell über Religion nachzudenken. Meine Überlegungen verbleiben in diesem 
Rahmen explizit auf essayistischem Grund; sie beanspruchen nicht, einen im Detail 
ausgearbeiteten vollwertigen wissenschaftlichen Aufsatz darzustellen, und schon gar nicht eine 
ausgefeilte Theorie.  

Es soll im Folgenden darum gehen, unter Rückgriff auf Jurij Lotmans Kultursemiotik – konkret 
anhand des Konzepts der Semiosphäre und insbesondere des Begriffs der Grenze – einen 
Vorschlag zu präsentieren, wie Wissenschaft und Religion formal über ihr Verhältnis zur 
kulturellen Dynamik unterschieden werden können, ohne dass sie inhaltlich definiert werden 
müssen. Es handelt sich dabei um eine Idee, die ich in meiner Dissertation ganz am Schluss in 
einem Satz angedeutet, aber nicht weiter ausgeführt habe (Ragaz 2021: 318). Jürgen Mohn griff, 
wie ich mich erinnere, diesen Gedanken während der Verteidigung der Dissertation zustimmend 
auf und meinte, er hätte dazu gerne mehr lesen wollen. Dieser Essay unternimmt den 
bescheidenen Versuch, diesen Faden weiterzuspinnen. 

2. Begriffsantagonismus als Methode 
Neben seinen bei Suhrkamp in Übersetzung erschienenen Spätwerken Die Innenwelt des 
Denkens und Kultur und Explosion (Lotman 2010a; 2010b) hat Jurij Lotman gegen Ende seines 
Lebens ein drittes Buch verfasst: Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur 
(Nepredskazuemye mechanizmy kul’tury, 2010c). Im Gegensatz zu den beiden anderen 
Spätwerken ist dieses Buch nur wenig bekannt, obwohl schon 1994 eine italienische Übersetzung 
(mit frei übersetztem Titel) und dann 2013 eine englische Übersetzung erschienen sind (Lotman 



 237 

1994; 2013).1 Was den Inhalt und das zentrale Konzept – Unvorhersagbarkeit 
(nepredskazuemost‘) resp. Explosion (vzryv) – betrifft, zeigen sich eine grosse Ähnlichkeit und 
teilweise Überschneidungen zwischen Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur und Kultur 
und Explosion. Das erste Buch lässt das zweite aber nicht obsolet werden; sie sind, wie Maria 
Corti, die Verfasserin der Einleitung zur italienischen Übersetzung, festhält, komplementär (Corti 
1994: 10). Bei Lotman sei, so Corti, überdies eine Intertextualität des eigenen Gesamtwerks zu 
erkennen, eine Form der Selbstzitierung und „un espandersi da un libro a un altro di riflessioni 
uguali su oggetti diversi e di riflessioni diverse sullo stesso oggetto.“ (Corti 1994: 9)2 Mihhail 
Lotman (Jurij Lotmans Sohn) wiederum bezeichnet die beiden Bücher in seinem Nachwort zur 
englischen Übersetzung als Diptychon, als zwei Versionen des gleichen Vorhabens (M. Lotman 
2013: 239). 

Das Werk Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur ist (wie auch Kultur und Explosion) in 
einer knappen, essayistischen Diktion verfasst, die den Text oft eher als Gedankenexperiment 
denn als konsequent zu Ende gedachte Kulturtheorie auffassen lassen.3 Genau in diesem Sinne 
sollen auch meine Überlegungen zum Verhältnis von Wissenschaft und Religion in diesem Essay 
verstanden werden: als eine heuristische Gegenüberstellung zweier Begriffe, die in einer 
bestimmten Perspektive (nur in dieser) und ohne Anspruch auf Vollständigkeit und Kohärenz 
einen Gedankengang zur Diskussion bringt. Lotman selbst schätzt diese Form der 
Versuchsanordnung, die auf einem Begriffsantagonismus basiert. So stellt er z.B. in einem Kapitel 
von Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur in ebendieser Weise die Wissenschaft der 
Technik gegenüber: „Technik und Wissenschaft sind in der Tat eng miteinander verbunden. Aber 
sie sind nicht deshalb miteinander verbunden, weil sie Synonyme wären, sondern im Gegenteil 
dadurch, dass sie Antithesen sind.“ (Lotman 2010c: 67)4 Lotman weist der Technik und der 
Wissenschaft jeweils eine unterschiedliche kulturelle Dynamik zu. Die Technik entwickle sich in 
sukzessiven5 Prozessen und ihr Fortschritt sei deshalb gut voraussagbar. Wissenschaftliche 
Entwicklungen geschähen hingegen unerwartet in Form einer kulturellen „Explosion“ (Lotman 
2010c: 67). Lotman versteht die Explosion als Moment der Unvorhersagbarkeit angesichts eines 

 
1  Die schwierige Editionsgeschichte und die biographische Situation Lotmans gegen Ende seines Lebens sind 

mitverantwortlich dafür, dass sich das Werk nur schwer in der wissenschaftlichen Diskussion etablieren 
konnte (siehe dazu die editorischen Anmerkungen in Lotman 2010c: 189-193). In der italienischen 
Übersetzung von 1994 fehlen zwei Kapitel der russischen Ausgabe von 2010 (Model’ bilingvial’noj struktury 
und Funkcii iskusstva). Eine aktuelle Überblicksdarstellung zur russischen Semiotik, die ausführlich auf 
Lotman eingeht, nennt Die unvorhersagbaren Mechanismen der Kultur nicht (Grübel 2023). 

2  „[…] ein Sich-Ausbreiten gleicher Gedanken über verschiedene Gegenstände und verschiedener Gedanken 
über den gleichen Gegenstand von einem Buch zu einem anderen.“ (Übersetzung durch S.R.) 

3  Dieser Schreibstil ist zumindest teilweise auf Lotmans Gesundheitszustand nach einem Schlaganfall 
zurückzuführen, der ihn dazu zwang, die Texte seiner letzten Schaffensphase vorwiegend zu diktieren (M. 
Lotman 2013: 241).  

4  „Техника и наука действительно тесно связаны. Но они связаны не потому, что являются синонимами, 
а, напротив, в силу того, что являются антитезами.“ (Übersetzung durch S.R.) 

5  Ich orientiere mich bei der Übersetzung von postepennyj als sukzessiv an der deutschen Übersetzung von 
Kultur und Explosion (Lotman 2010b: 224). 



 238 

„Spektrum[s] gleich wahrscheinlicher Möglichkeiten, von denen nur eine realisiert wird.“ (Lotman 
2010b: 158) Es handelt sich um einen Moment der Kontingenz, in dem etwas prinzipiell Neues 
entsteht. Lotman definiert seine grundlegende Metapher weder in Die unvorhersagbaren 
Mechanismen der Kultur noch in Kultur und Explosion ausführlich; vielmehr ergibt sich die 
Explikation des Konzepts wesentlich implizit aus dem Gesamtzusammenhang beider Bücher und 
nicht zuletzt aus der Fülle der angeführten literarischen und kulturhistorischen Beispiele, die die 
explosiven Prozesse der Kultur in ihrem Wechselspiel mit den sukzessiven ausleuchten.  

Lotman bestimmt in der erwähnten Passage weder Wissenschaft noch Technik inhaltlich, 
sondern, wie gesehen, als miteinander verschränkte, aber sich entgegenstehende Mechanismen 
der kulturellen Entwicklung. Ersetzt man in Lotmans Antithese provisorisch die Technik durch die 
Religion, so mag der Gegensatz auf den ersten Blick immer noch funktionieren: Die Wissenschaft 
ist innovativ und neuen, nicht vorhersagbaren Erfindungen zugewandt, die Religion hingegen ist 
an Kontinuität interessiert; ihre kulturelle Funktion ist es, die Welt möglichst voraussagbar zu 
halten. Diese kulturelle Formel ist allerdings zu vage, um sie definitiv zu postulieren. Im Hinblick 
auf eine Präzisierung des Verhältnisses von Wissenschaft und Religion bedarf es deshalb einer 
ausführlicheren Lektüre Lotmans, die uns zu seinem Begriff der Grenze führen wird, dem 
entscheidenden Theorieelement des Konzepts der Semiosphäre, das in Die Innenwelt des 
Denkens breiten Raum einnimmt. Ich übernehme aus dem Werk Die unvorhersagbaren 
Mechanismen der Kultur also nicht in erster Linie Lotmans Beschreibung der Wissenschaft als 
explosive Dynamik, sondern hauptsächlich seine Methode des Begriffsantagonismus zum Zweck 
der Herausarbeitung einer kulturellen Differenz. In Anlehnung an die oben zitierte Aussage Cortis 
erlaube ich mir also, mit demselben Autor über den gleichen Gegenstand (hier die Wissenschaft) 
noch einmal etwas anders nachzudenken. 

3. Grenzwissenschaft einmal anders 
Die Semiosphäre ist ein räumliches semiotisches Modell der Kultur, die Voraussetzung und 
zugleich das Produkt aller in ihr eingefassten Kommunikationsvorgänge, mithin das Medium, in 
dem Kultur dynamisch entsteht, bewahrt wird und sich verändert. Die Semiosphäre weist eine 
innere Heterogenität auf, da in ihr verschiedene ältere und neuere semiotische Sprachen (resp. 
Codes) und Texte im Umlauf sind. Übersetzungsvorgänge zwischen den verschiedenen Sprachen 
erzeugen dabei laufend neue Information. Die Struktur der Semiosphäre ist grundsätzlich 
asymmetrisch und in Zentrum und Peripherie unterteilt, wobei die Sprachen, die am stärksten 
entwickelt und strukturiert sind, das Zentrum bilden. Das Zentrum strebt damit nach dem 
„Stadium der Selbstbeschreibung“, d.h., es arbeitet eine kulturelle Grammatik aus (Sitten, 
Gebräuche, juristische Normen), die es als massgebend für die ganze Semiosphäre resp. Kultur 
erachtet und auf sie zu übertragen versucht. Als Beispiele nennt Lotman die Erhebung des 
Florentinischen zur gesamtitalienischen Literatursprache, die Ausdehnung des römischen Rechts 
auf das gesamte Imperium oder die Etikette am Hof Ludwigs XIV., die zur Norm aller europäischen 
Höfe wird. Je stärker sich diese Entwicklung akzentuiert, desto eher wird dasjenige, was 



 239 

„außerhalb der Semiotik“ liegt, also sich nicht in die eigene Norm einfügt, als kulturell nicht 
existent betrachtet. Durch die hochgradig organisierte Selbstbeschreibung stabilisiert sich das 
System im Zentrum; es wird dadurch aber starrer und verringert die Möglichkeit der Entstehung 
neuer Information (Lotman 2010a: 163-171).  

Zentral für das Verständnis des Semiosphärenkonzepts ist die Grenze. Sie ist „einer der 
grundlegenden Mechanismen der semiotischen Individuation“, d.h., das Innere der Semiosphäre 
generiert seine Identität über den Bezug zum ausserhalb der Grenze Gelegenen. Gilt der Raum 
innerhalb der Grenze als der eigene, vertraute, kultivierte, sichere und harmonisch organisierte, 
so erscheint der Raum jenseits der Grenze als fremd, feindlich, gefährlich und chaotisch (Lotman 
2010a: 174). Lotman versteht die Grenze als Ort der Innovation. Die „metastrukturelle 
Selbstbeschreibung“ der Semiosphäre ist im Zentrum konsistent, an der Peripherie hingegen 
verliert sie ihre Kraft; sie vermag die dortigen semiotischen Verhältnisse nicht mehr adäquat 
abzubilden und wird gewissermassen zur Fremdsprache (Lotman 2010a: 178). Lotman schreibt 
dazu: 

Die Bereiche der Semiosphäre, die im Zentrum des kulturellen Raums liegen und 
die Ebene der Selbstbeschreibung erreichen, werden dadurch straff organisiert 

und beginnen sich selbst zu regulieren. Gleichzeitig verlieren sie aber ihren dynamischen 
Charakter, sie erschöpfen ihren Vorrat an Unbestimmtheit und werden starr und 
entwicklungsunfähig. An der Peripherie – je weiter vom Zentrum, desto deutlicher – wird 
das Verhältnis zwischen der semiotischen Praxis und der ihr aufgezwungenen Norm 
immer konfliktträchtiger. Die normgerechten Texte hängen ohne reales semiotisches 
Umfeld in der Luft, und die Werke, die aus der realen semiotischen Umgebung 
hervorgehen, treten in Widerspruch zu der künstlichen Norm. Dies ist das Gebiet der 
semiotischen Dynamik. Hier entsteht das Spannungsfeld, in dem künftige Sprachen sich 
entwickeln. (Lotman 2010a: 178) 

Durch die erhöhte Dynamik an der Peripherie können sich dort periphere Zentren bilden, die eine 
eigene Metabeschreibung entwickeln und mit der Zeit beanspruchen, ihrerseits die ganze 
Semiosphäre zu beschreiben (Lotman 2010a: 179). Lotman illustriert seine theoretischen 
Passagen immer wieder durch Beispiele aus Kunst, Literatur und Geschichte. Im hier gegebenen 
Zusammenhang verweist er etwa auf das Kino, das in seinen Anfängen ein marginales, peripheres 
Jahrmarktspektakel war, um sich im Verlauf des 20. Jahrhunderts zu einer dominanten Kunstform 
im Zentrum zu entwickeln (Lotman 2010a: 178).  

Lotman charakterisiert die Grenze im Weiteren als ambivalent, insofern sie trennt und zugleich 
verbindet. Da die Grenze zwei Kulturen, zwei Semiosphären voneinander scheidet, gehört sie 
gewissermassen beiden Seiten an. Sie ist folglich der Ort der Zwei- und Mehrsprachigkeit und ein 
„Übersetzungsmechanismus“ sowie eine „filternde Membran“, indem sie Information aus einer 
fremden Semiotik in die eigene Semiotik überträgt. Das Äussere wird dadurch zum Inneren. Die 
importierte Information wird semiotisch integriert, ohne die Signatur des Fremden komplett zu 
verlieren (Lotman 2010a: 182). Die Grenze differenziert überdies nicht nur die Semiosphäre als 



 240 

Ganzes von ihrem Aussen, sondern strukturiert auch ihr Inneres. Die Semiosphäre ist von 
zahlreichen internen Grenzen durchzogen, die Sub-Semiosphären mit eigener semiotischer 
Identität innerhalb der Semiosphäre konstituieren (Lotman 2010a: 184). Zirkuliert eine Mitteilung 
über diese Grenzen hinweg, muss sie neu übersetzt werden; dadurch entsteht laufend neue 
Information (Lotman 2010a: 187).  

Halten wir als Zwischenfazit fest: Das entscheidende Moment in Lotmans Theorie ist das 
Spannungsverhältnis zwischen Zentrum und Peripherie, wobei letzterer die Funktion der 
Innovation, der Generierung neuer Information zukommt, während ersteres nach semiotisch 
möglichst stabilen Verhältnissen strebt.  

Das Semiosphären-Konzept ist kein Geheimtipp. Es wurde und wird in den Kulturwissenschaften 
rezipiert, adaptiert und weiterentwickelt. Das Modell scheint sich mit seinem Fokus auf die 
Grenze als Ort der Dynamik und Ambivalenz z.B. besonders einer Anwendung auf die 
kulturwissenschaftliche Imperienforschung anzubieten (Frank 2014: 216-219). Auch in der 
Religionswissenschaft wurde es bereits aufgegriffen, um in Verbindung mit anderen 
Theorieelementen religiöse Transformationsprozesse modellhaft abzubilden (Roth 2016) oder 
um wissenshistorische Vorgänge zu deuten (Ragaz 2021).  

Der Gedankengang, den ich hier unter Rückgriff auf die Semiosphäre zur Diskussion stellen 
möchte, setzt nicht an spezifischen historischen oder gegenwärtigen kulturellen Konstellationen, 
sondern an einer abstrakten wissenschafts- und religionstheoretischen Ebene an, um, wie bereits 
angetönt, den beiden Seiten des Begriffsantagonismus „Wissenschaft und Religion“ eine 
unterschiedliche kulturelle Dynamik zu attestieren. Das räumliche Modell der Semiosphäre aus 
Die Innenwelt des Denkens bietet sich im hier gegebenen Kontext eher dafür an als die 
Unterscheidung in sukzessive und explosive Prozesse aus den beiden anderen Spätwerken 
Lotmans. Es gäbe allerdings durchaus Ansatzpunkte, beide Ansätze zu verknüpfen, denn Lotman 
greift in Kultur und Explosion die Begriffe der Semiosphäre und der Grenze kurz auf, und er betont 
auch in diesem Buch die Dynamik, die in der Kultur durch den Import und die Übersetzung 
aussersemiotischer Information entsteht (Lotman 2010b: 147-148, 169-172). Den Begriff der 
Explosion scheint er dabei an der Grenze zu verorten:  

Jedoch ist diese äußere Welt, die von der Kultur als Chaos wahrgenommen wird, 
in Wirklichkeit ebenfalls organisiert. Ihre Organisation vollzieht sich nach den 

Regeln einer der gegebenen Kultur unbekannten Sprache. In dem Moment, wenn die 
Texte dieser äußeren Sprache in den Raum der Kultur eingesogen werden, ereignet sich 
die Explosion. (Lotman 2010b: 171-172) 

Ein Zusammenführen von Semiosphäre und Explosion würde allerdings, so reizvoll der Versuch 
wäre, den hier gegebenen Rahmen sprengen.  

Wir sind nun in der Lage, die oben in Analogie zu Lotmans Vergleich von Wissenschaft und 
Technik ad hoc entworfene Gegenüberstellung von Wissenschaft und Religion neu zu 



 241 

konfigurieren. Lotman leitet von der allgemeinen Schilderung der Semiosphäre zur spezifischen 
Beschreibung der Grenze in folgender Formulierung über:  

Die Einheit des semiotischen Raums der Semiosphäre entsteht aber nicht nur 
durch metastrukturelle Konstruktionen, sondern in wesentlich höherem Maß 

durch ein einheitliches Verhältnis zur Grenze, die den inneren Raum der Semiosphäre 
vom äußeren, ihr Innen von ihrem Außen trennt. (Lotman 2010a: 173) 

Es ist genau das Verhältnis zur Grenze, auf das es mir in der Gegenüberstellung von Wissenschaft 
und Religion ankommt. Aus Lotmans Einsicht, dass unter dem Blickwinkel der kulturellen Dynamik 
das Zentrum der Homogenisierung und Statik, die Peripherie hingegen der Ambivalenz, dem 
Wandel, der Innovation, dem Einfliessen neuer Information von aussen zuneigt, ergibt sich als 
Konsequenz, die Religion als zentripetale kulturelle Erscheinungsform zu begreifen und die 
Wissenschaft demgegenüber als zentrifugale Kulturform zu betrachten. Die Religion strebt 
folglich nach einem möglichst kohärenten, widerspruchsfreien, geordneten, verstetigten, 
(existenzielle) Ordnung schaffenden Weltbild. Sie tendiert, mit Lotman gesprochen, zum 
„Stadium der Selbstbeschreibung“, das mit der „Schaffung einer Grammatik, der Kodifizierung 
von Sitten und Gebräuchen, der Festlegung juristischer Normen“ einhergeht (Lotman 2010a: 
170). Wie oben bereits dargestellt, geriert sich das Zentrum im Stadium der Selbstbeschreibung 
als Referenz für die gesamte Kultur, indem es versucht, seine Normen auf die ganze Semiosphäre 
zu übertragen (Lotman 2010a: 170). Die Phase der Selbstbeschreibung ist Lotman zufolge 
notwendig, „um ein Übermaß an Vielfalt innerhalb der Semiosphäre zu vermeiden: Andernfalls 
droht das System seine Einheit und Bestimmtheit zu verlieren und zu zerfallen.“ (Lotman 2010a: 
170) Die Religion tendiert diesem Verständnis zufolge also dazu, die gesamte Semiosphäre unter 
dem Gesichtspunkt ihrer eigenen Normen – sub specie religionis – zu betrachten. 

Da die Religion sich im Zentrum verortet, fürchtet sie die Peripherie, denn dort verlieren ihre 
Normen an Wirksamkeit, dort fliesst neue, die Stabilität des Zentrums herausfordernde 
Information aus einer fremden Semiotik ein, dort entsteht ein Dialog mit anderen Semiosphären, 
dort entsteht eine „Koinē“ der Grenze, dort bilden sich kreolisierte semiotische Systeme (Lotman 
2010a: 190), die die Homogenität des Zentrums herausfordern. Die Religion ist daher ein 
kultureller Mechanismus, der sich gegen die Präpotenz der Grenze zu immunisieren sucht. So 
betrachtet, erweist sich die Religion also nicht als an etwas ausserhalb Gelegenes (z.B. 
Transzendenz) rückgebunden. Vielmehr ist die Transzendenz – um bei diesem Beispiel zu bleiben 
– im Inneren, im Zentrum zu verorten. Sie ist ein wesentlicher Bestandteil der zentralen Norm, 
also Teil der vertrauten Semiotik. Dazu kommen Rituale, Normen, Regeln, Gesetze und 
Kodifizierungen, die helfen sollen, das Zentrum stabil und homogen zu halten.  

Die Wissenschaft ist demgegenüber ein kultureller Mechanismus, der stets das Bewusstsein des 
transformativen Potenzials der Grenze in sich trägt. Die Wissenschaft konzipiert sich in ihrer 
Grundverfassung als revidierbar, veränderbar, transformierbar. Ihre Zentren (Paradigmen) sind 
nur temporär; sie unterliegen dem Wandlungsdruck durch von der Grenze einfliessende, in die 
eigene Semiotik neu übersetzte Information. Die Wissenschaft strebt nach dem Dialog an der 



 242 

Grenze. Sie ist insofern ein peripheres, grenzaffines semiotisches System. Sie zielt nicht auf 
Homogenisierung und Unifizierung der Kultur ab, sondern auf die stetige Transformation ihrer 
eigenen Erkenntnisse durch den Kontakt mit der Grenze, wo ihre bestehenden Normen 
herausgefordert und neu konfiguriert werden. Ihr Verhältnis zur Grenze gestaltet sich im 
Vergleich mit der Religion also genau umgekehrt aus. Der Anspruch auf Beschreibung und 
Durchdringung der ganzen Welt, der der Wissenschaft vorschnell zugeschrieben wird, ist daher 
nur ein scheinbarer, auch wenn dies im gesellschaftlichen Diskurs bisweilen unbemerkt bleibt. 
Sehr wohl eignet auch der Wissenschaft die Fähigkeit zur „Selbstbeschreibung“, doch sie setzt 
diese – unter dem Gesichtspunkt der Grenze (sub specie limitis) – stets als vergänglich. 

Diese skizzierte oder eher angedeutete Gegenüberstellung von Wissenschaft und Religion, die 
gegenüber dem verbreiteten Alltagsverständnis der sich als säkular verstehenden 
massenmedialen Öffentlichkeit die Rollen vertauscht, indem sie die Religion dem Zentrum und 
die Wissenschaft der Peripherie zuweist, ist keineswegs vollständig, mit Sicherheit nicht 
abschliessend und vor allem stark reduktionistisch und idealtypisierend. Es handelt sich hier um 
einen Ausschnitt, einen spezifischen Aspekt einer möglichen, weiter auszuarbeitenden Religions- 
und Wissenschaftsdefinition. Eine solcherart schematische Gegenüberstellung von Wissenschaft 
und Religion hat demnach einen rein heuristischen Charakter, und zwar in Bezug auf das 
Verhältnis von Wissenschaft und Religion. Es ist also eine reziproke Beziehung, die hier im Fokus 
steht, eine Verbundenheit durch Opposition, analog zu Lotmans Antagonismus von Wissenschaft 
und Technik. Die Bestimmung der einen Seite erfolgt jeweils ex negativo: Sie ist nicht die andere. 
Würde eine Seite der Gegenüberstellung ausgetauscht und ein neues Begriffspaar gebildet (z.B. 
Wissenschaft und Politik, Wissenschaft und Kunst, Religion und Politik, Religion und Recht etc.) 
oder nur eine Seite separat betrachtet, so drängten sich möglicherweise andere Fragen und 
Einsichten auf.  

Das hier vorgeschlagene strikt formale (da letztlich auf Informationsflüsse reduzierte) und nicht 
inhaltlich konzipierte Verständnis von Wissenschaft und Religion muss nicht zwingend zu einer 
vollumfänglichen Theorie ausbaubar sein. Es mag sich aber eignen, um bestimmte Kontexte 
theoretisch zu erfassen, um bspw. spezifische Umwertungen abzubilden. Gemäss der 
vorgeschlagenen Unterscheidung liesse sich etwa der in der Sowjetunion und anderen ehemals 
kommunistischen Staaten praktizierte „Wissenschaftliche Atheismus“ entgegen seiner eigenen 
strengen Programmatik als religiös, als Theologie einer politischen Religion erweisen, insofern er 
in seinem starren, eng normierten, geschlossenen Wissenschafts- und Religionsverständnis 
eindeutig ein Phänomen des Zentrums und nicht der Peripherie repräsentiert und sich durch 
rigide Ausschlusskriterien dem von der Grenze heranströmenden Transformationspotenzial 
verwehrt. Andererseits wäre die Frage zu stellen, ob eine Theologie, die sich selbst so nennt, aber 
nur noch mit einem konsequent verwissenschaftlichten Religionsverständnis operiert und sich 
dadurch als Kulturwissenschaft gebärdet, noch dem Bereich der Religion angehört oder sich 
durch ihre Öffnung nicht vielmehr an die Grenze begeben hat.  



 243 

Gerade mit Blick auf die anderen Beiträge dieses Sonderhefts zeigt sich, dass die Beziehung von 
Wissenschaft und Religion ein Resultat spezifischer historischer und gegenwärtiger 
Aushandlungsprozesse ist. In dieser Hinsicht hat die Engführung von Religion und Wissenschaft 
in Gestalt eines Begriffsantagonismus ihre volle Berechtigung. Mit anderen Worten: Die 
Religionswissenschaft interessiert sich in diskursanalytischer Perspektive (die in diesem Essay 
nicht im Vordergrund steht) für die Genese und kulturelle Brisanz der Gegenüberstellung gerade 
von Wissenschaft und Religion, nicht zuletzt deshalb, weil in ihrer disziplinären Benennung – 
Religionswissenschaft – diese Opposition schon, Klärung einfordernd, angelegt ist.  

Die hier vorgetragenen Überlegungen mögen Elemente einer „kreativen Religionstheorie“ 
gemäss der Einteilung von Adrian Hermann darstellen, also eine heuristische Versuchsanordnung 
repräsentieren, die ad hoc und durchaus mit spielerischem Anspruch etwas als Religion 
betrachtet, um aus dieser Betrachtung einen Erkenntnisgewinn zu erzielen, ohne aber die 
Verpflichtung eingehen zu müssen, notwendigerweise alle vermeintlichen Merkmale von 
Religion zu erfassen, und selbstverständlich ohne den Anspruch zu stellen, diese Beschreibung 
müsse mit dem Selbstverständnis des beschriebenen Phänomens kongruent sein (Hermann 
2022: 116-118). Konsequenterweise ist zu ergänzen, dass analog von Elementen einer „kreativen 
Wissenschaftstheorie“ die Rede sein müsste. 

Darüber hinaus wäre eine Anschlussfähigkeit meiner Überlegungen an bestehende Vorschläge 
zur religionswissenschaftlichen Modellbildung in Bezug auf den Untersuchungsgegenstand 
Religion zu diskutieren. Jürgen Mohns „Religionsmodell für die Religionswissenschaft“ (Mohn 
2022), das unter anderem den Begriff der Semiosphäre aufgreift und mit einer „Aisthesiosphäre“, 
einer „Soziosphäre“ und einer „Religiosphäre“ kombiniert, könnte diesbezüglich eine Brücke 
bilden:  

Religiöses Wissen ist als ‘verbindliches’ Wissen ein solches, das sich in seinen 
Diskursen identisch verstetigen will und sich gegen Veränderungen immunisieren 

muss. Sonst verlöre es seine Verbindlichkeit. Trotzdem ändert sich das religiöse Wissen 
im Prozess der Kommunikation wie alle anderen Wissensformen im Laufe der Zeit. Um 
diesen Veränderungsprozess zu minimieren, bilden religiöse Diskurse oder religiöse 
Gemeinschaften entsprechende Strategien aus, die auf eine ‘identische’ Weitergabe 
ihres Wissens angelegt sind. Zu solchen Strategien gehören Sakralisierung, 
Kanonisierung, Ritualisierung, Lernprozesse, Regulierung des Diskurses usf. (Mohn 2022: 
102) 

Dass dieses Verstetigungsbestreben kultursemiotisch als Immunisierung gegen die Grenze 
aufgefasst werden kann, ist die These meines Essays. 

4. Die Welt als Minestrone 
Das angesprochene „Religionsmodell für die Religionswissenschaft“ zeigt exemplarisch in zwei 
Hinsichten, was Jürgen Mohns Verständnis von Religionswissenschaft ausmacht: Es ist erstens ein 
explizit formales, heuristisches Modell, das die vollständige Souveränität der Religionswissen-



 244 

schaft in Bezug auf die Bestimmung ihres Gegenstandes Religion unterstreicht, indem die 
Religionswissenschaft Religion nicht als in der Welt einfach vorzufindendes Phänomen versteht, 
das in der Folge adäquat zu beschreiben wäre, sondern explizit als wissenschaftliches Konstrukt 
setzt, für das die Bestimmungskriterien nur aus dem wissenschaftlichen Diskurs selbst (und nicht 
aus religiösen Diskursen) gewonnen werden können (Mohn 2022: 97-98). Zweitens illustriert 
dieser kurze Text mit seiner Bezugnahme u.a. auf Burkhard Gladigow, Clifford Geertz, Jurij 
Lotman, Michel Foucault, Niklas Luhmann oder Alain Caillé die Neigung Jürgen Mohns, Religion 
anhand kreativ zu kombinierender Theorieelemente sehr verschiedener Provenienz zu 
konzipieren. Die Kombination kann von Publikation zu Publikation variieren und bringt damit im 
ursprünglichen griechischen Wortsinn eine wahrhafte Heuristik zum Ausdruck: ein Finden, was 
man sucht, ein Ausfindigmachen, ein Entdecken, ein Einsehen, ein Erforschen, ein zufälliges 
Finden, ein Antreffen, ein Erlangen und schliesslich, wenn man bedenkt, dass das Altgriechische 
neben Aktiv und Passiv mit dem Medium ein drittes Genus Verbi kennt, ein Für-sich-Auffinden 
(siehe die Bedeutungsvarianten von heuriskein in Gemoll/Vretska 2006: 363).  

Es ist diese Freude an der Kreativität, am intellektuellen Wagnis, dieses Suchen und Finden, diese 
Kombinierlust, die uns Jürgen Mohn über die Jahre hinweg vermittelt hat, im Studium, während 
des Doktorats oder auch bei den kollegial-postdoktoralen Mittagessen im „Ristorante Borromeo“ 
oder in der „Cantina e9“. Als eine seiner grossen Stärken erschien mir immer die Fähigkeit zur 
„allmählichen Verfertigung der Gedanken beim Reden“, um es mit Kleist zu sagen. Ideen wie 
diejenige, Wissenschaft und Religion anhand ihres Verhältnisses zur Lotman’schen Grenze zu 
unterscheiden, lassen Jürgen Mohn nicht zuerst danach fragen, ob sie religionswissenschaftlich 
statthaft seien, sondern sind ihm Anlass und Anregung, im Gespräch solche Thesen 
weiterzuentwickeln und zu prüfen. 

David Atwood verknüpft Jürgen Mohns wissenschaftliche und persönliche Offenheit in der 
Danksagung zu seinem Aufsatz im vorliegenden Sonderheft mit dem leicht angepassten 
Feyerabend’schen Diktum „(almost) anything goes“. Auch ich möchte meinen Essay mit 
Feyerabend enden lassen. In einer Vorlesung an der ETH Zürich spricht der 
Wissenschaftsphilosoph über die Reaktion seiner Freundin Grazia auf seine Publikationen: 

Ihre [Grazias: S.R.] umfassende Kritik ist ungefähr immer die, dass meine Aufsätze 
wie eine Minestrone sind. Da gibt es nicht Beginn, Mitte und Ende, sondern es ist 

so eine Suppe, in der alles drin ist. Im Italienischen hat man das Schlagwort anything 
goes ja mit tutto fa brodo übersetzt, und das trifft genau darauf zu. Ich habe mir das 
überlegt und gesagt, dass Minestrone ja gar nicht so schlecht ist. Das ist keine Kritik, 
sondern ein Lob, denn die ganze Welt, in der wir leben, ist eine Art von Minestrone. Es 
gibt kleine, eingeschränkte Bereiche, in denen es ordentlich zugeht, wie zum Beispiel die 
Universitäten – obwohl es in denen gerade auch nicht sehr ordentlich zugeht, wenn man 
sich das im Detail ansieht –, aber abgesehen davon herrscht ein großes Durcheinander. 
Wenn man sich in dieser Welt orientieren und ein wenig über die in ihr vorgehenden 
Dinge sagen will, ist es am besten, so zu schreiben, dass es dieser Welt ähnlich ist und 



 245 

nicht zu sehr verschieden von ihr. […] Und um die Welt kennenzulernen, so meine ich, 
braucht man eine Minestrone. (Feyerabend 2023: 19-20) 

Feyerabends kulinarische Metapher scheint mir zu Jürgen Mohns Denk- und Arbeitsstil, wie ich 
ihn oben charakterisiert habe, zu passen (wenngleich der Aspekt des Durcheinanders sicherlich 
nicht zutrifft), denn die Minestrone lässt sich stets variieren und reinterpretieren; sie kann mit 
vielen verschiedenen Zutaten kreativ angereichert und neu gemixt werden. Aber sie ist nicht 
beliebig, denn schlussendlich gilt immer: Die Suppe muss eine Suppe bleiben.  

Literaturverzeichnis 
Corti, Maria. 1994. „Introduzione.” In Lotman, Jurij M. Cercare la strada. Modelli della cultura, 

übers. von Nicoletta Marcialis. Venezia: Marsilio, 7-13. 

Feyerabend, Paul. 2023. Historische Wurzeln moderner Probleme. Vorlesung an der ETH Zürich 
1985, hg. von Michael Hagner / Michael Hampe. Berlin: Suhrkamp.  

Frank, Susi K. 2014. „Thesen zum imperialen Raum am Beispiel Russland.“ In Erzählte Mobilität 
im östlichen Europa. (Post-)Imperiale Räume zwischen Erfahrung und Imagination, hg. 
von Thomas Grob / Boris Previšić / Andrea Zink. Tübingen: Francke, 197-219. 

Gemoll, Wilhelm / Vretska, Karl. 2006. Gemoll. Griechisch-deutsches Schul- und Handwörterbuch. 
München: Oldenbourg.  

Grübel, Rainer. 2023. „Russian Structuralism and Semiotics in Literary Criticism and its 
Reception.” In Central and Eastern European Literary Theory and the West, hg. von Michał 
Mrugalski / Schamma Schahadat / Irina Wutsdorff. Berlin: De Gruyter, 723-783. 

Hermann, Adrian. 2022. „Wendung Mohn I: Vielfältige Grundlagen der Theoriebildung und die 
metatheoretische Debatte in der Religionswissenschaft und Religionsforschung.“ In 
Setzung – Wendung – Mitschrift. Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk 
/ Yulia Lokshina / Adrian Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, Universität 
Bonn, 113-125. 

Lotman, Jurij M. 1994. Cercare la strada. Modelli della cultura, übers. von Nicoletta Marcialis. 
Venezia: Marsilio.  

Lotman, Jurij M. 2010a. Die Innenwelt des Denkens, übers. von Gabriele Leupold / Olga 
Radetzkaja. Berlin: Suhrkamp. 

Lotman, Jurij M. 2010b. Kultur und Explosion, übers. von Dorothea Trottenberg. Berlin: Suhrkamp. 

Lotman, Jurij M. 2010c. Nepredskazuemye mechanizmy kul’tury. Tallinn: TLU Press. 

Lotman, Juri M. 2013. The Unpredictable Workings of Culture, übers. von Brian James Baer. 
Tallinn: TLU Press. 



 246 

Lotman, Mihhail. 2013. „Afterword. Semiotics and Unpredictability.” In Lotman, Juri M. The 
Unpredictable Workings of Culture, übers. von Brian James Baer. Tallinn: TLU Press, 239-
278. 

Mohn, Jürgen. 2022. „Setzung: Ein Religionsmodell für die Religionswissenschaft? 
Religionsaisthetische und religionssemiotische Überlegungen.“ In Setzung – Wendung – 
Mitschrift. Dokumentation einer Arbeitsform, hg. von Moritz Klenk / Yulia Lokshina / 
Adrian Hermann. Bonn: Forum Internationale Wissenschaft, 97-112. 

Ragaz, Stefan. 2021. Religija. Konturen russischer Religionskonzepte im Orientdiskurs des 19. 
Jahrhunderts. Baden-Baden: Ergon. https://doi.org/10.5771/9783956507847. 

Roth, Mirko. 2016. Transformationen. Ein zeichen- und kommunikationstheoretisches Modell zum 
Kultur- und Religionswandel. Berlin: LIT.  

Über den Autor 
Dr. Stefan Ragaz hat in Basel bei Jürgen Mohn (Zweitbetreuung durch Thomas Grob) zur 
religionsbezogenen russischen Orientrezeption im 19. Jahrhundert promoviert. Seine 
Forschungsinteressen beinhalten neben der Wissens- und Kulturgeschichte Russlands im 19. 
Jahrhundert den sog. „Wissenschaftlichen Atheismus“ resp. die Religionsforschung in der 
Sowjetunion sowie die Methodik und Theorie der Religionswissenschaft. 

E-Mail: stefan.ragaz@bluewin.ch 

Abstract in English 
This contribution in honor of Jürgen Mohn heuristically contrasts science and religion. It argues that 
the two elements of this juxtaposition can be formally distinguished based on their respective 
relationships to cultural dynamics. To develop this idea, the essay draws on Juri Lotman’s concept of 
the semiosphere. Adopting Lotman’s spatial metaphors, science is associated with the periphery and 
religion with the center. Accordingly, science is portrayed as a cultural mechanism that sees itself as 
inherently open to transformation through information arriving from the periphery. In contrast, 
religion is understood as a cultural mechanism that seeks centralization, homogenization, and stability 
by attempting to immunize itself against such external influences. 

 

 

 


